
Wydano ze środków finansowych 
Polskiego Towarzystwa Orientalistycznego

PRZEGLĄD
ORIENTALISTYCZNY

ORIENTAL STUDIES REVIEW

POLSKIE TOWARZYSTWO ORIENTALISTYCZNE
POLISH SOCIETY FOR ORIENTAL STUDIES

Kwartalnik

Nr 3–4 (295–296) WARSZAWA 2025

WYDAWNICTWO PTO



Realizacja wydawnicza / Publishing Company
Dom Wydawniczy ELIPSA 
ul. Infl ancka 15/198, 00-189 Warszawa
tel. 22 635 03 01, e-mail: elipsa@elipsa.pl, www.elipsa.pl

KOMITET REDAKCYJNY / EDITORIAL COMMITTEE

Redaktor naczelny / Editor in Chief – dr hab. Agata Bareja-Starzyńska, prof. UW
Członkowie / Members – dr hab. Iwona Kordzińska-Nawrocka, prof. UW, 

prof. dr hab. Iwona Kraska-Szlenk, dr Małgorzata Religa, dr Magdalena Rodziewicz, 
prof. dr hab. Danuta Stasik, dr Anna Sulimowicz-Keruth, dr hab. Jacek Woźniak

RADA NAUKOWA / EDITORIAL BOARD

Prof. Eva Csato (Uppsala Universiy), 
Prof. Eva de Clercq (Ghent University), 

Prof. Janusz Danecki (University of Warsaw), 
Prof. Peter Kornicki (Cambridge University), 

Prof. Olga Lomova (Charles University in Prague), 
Prof. Giacomella Orofino (University L’Orientale, Naples), 

Prof. Mario Poceski (University of Florida), 
Prof. Lionel Posthumus (University of Johannesburg),

Prof. Mark Turin (University of British Columbia)

Redakcja językowa / Proofreading
Zespół (język polski), 

Editorial Committee (Polish)

Sekretarz redakcji / Editorial secretary
dr Magdalena Szpindler, dr Stanisław Jan Kania

Okładka / Cover
Wanda Winkowska-Siennicka

Adres redakcji / Address of the Editorial Office
ul. Krakowskie Przedmieście 26/28 
(Wydział Kultur Azji i Afryki UW)

00-927 Warszawa
Tel. 22 55 20 513

ISSN – 0033-2283

Nakład 250 egz.



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

JEONG-IN CHOI
Uniwersytet Warszawski
ORCID: 0000-0002-5306-8506

ZWIĄZKI FRAZEOLOGICZNE 
ZWIĄZANE Z KOLORAMI BIAŁYM I CZARNYM 

W JĘZYKU KOREAŃSKIM

ABSTRACT: This paper analyses the semantic and cultural connotations of idiomatic 
expressions containing the colours white and black in the Korean language. Language, 
as a mirror of culture, reflects the unique ways its users perceive the world, and colour 
terminology provides a fascinating field for research. The perception and categorization 
of colours are not universal, as they are influenced by cultural and historical differences. 
The research demonstrates that in Korean, white can symbolize not only purity but also 
exhaustion, emptiness, and contempt. Black is predominantly associated with negativity, 
such as evil and anxiety, yet can also hold positive meanings, like enduring love. 
A comparison with Polish phraseology reveals that while some associations are universal 
(e.g., a ‘white lie’ or ‘black money’), Korean idioms tend to describe internal states, 
such as anxiety or mental emptiness. In contrast, Polish idioms more often reference 
external social phenomena.

KEYWORDS: Korean language, idiomatic expressions, white colour, black colour

Język jako zwierciadło kultury pokazuje specyficzne sposoby postrzegania rzeczywi-
stości przez jego użytkowników. Terminologia barw, zwłaszcza frazeologizmy zawierające 
nazwy kolorów, stanowi interesujący obszar badań językoznawczych. Barwy są wszech-
obecne w codziennym życiu – pełnią funkcje komunikacyjne, symboliczne i estetyczne. 
Ich percepcja i klasyfikacja, a co za tym idzie również ich funkcjonowanie w języku, nie 
mają jednak charakteru uniwersalnego. Zróżnicowanie kulturowe i historyczne wpływa 
na to, w jaki sposób kolory są kategoryzowane oraz jakie znaczenia symboliczne im 
się przypisuje.

Celem niniejszego opracowania jest analiza koreańskich związków frazeologicznych 
zawierających leksemy odnoszące się do barw, ze szczególnym uwzględnieniem ich 
konceptualnych znaczeń oraz powiązań z emocjami i stanami psychicznymi człowieka.

W języku koreańskim nazwy kolorów nie ograniczają się wyłącznie do funkcji deskryp-
tywnej – są głęboko zakorzenione w symbolice kulturowej oraz tradycji filozoficznej. 
Zrozumienie tych podstawowych skojarzeń stanowi warunek konieczny do właściwej 
interpretacji frazeologizmów kolorystycznych. Przedmiotem analizy w niniejszym artykule 
są związki frazeologiczne zawierające określenia barwy białej (흰색 hŭinsaek, 하얀색 
hayansaek, 백색 paeksaek) oraz czarnej (검은색 kŏmŭnsaek, 검정색 kŏmjŏngsaek, 흑색 
hŭksaek) funkcjonujące w języku koreańskim. Należy podkreślić, że niniejsza analiza 
koncentruje się na kulturowej i językowej symbolice tych nazw kolorów, a nie na bar-
wach pojmowanych jako zjawiska fizyczne.

Wybór barw białej i czarnej nie jest przypadkowy. Są to kolory podstawowe, których 
nazwy pojawiają się w wielu przebadanych językach świata, często niosące ze sobą głę-

DOI 10.33896/POrient.2025.3–4.1



JEONG-IN CHOI240 NR 3–4

boko zakorzenione, pierwotne konotacje symboliczne. Z tego względu pełnią one funkcję 
fundamentalnych elementów systemu pojęciowego danego języka.

Berlin i Kay (1991), na podstawie analizy próby 98 języków, zaproponowali hipo-
tezę, zgodnie z którą podstawowe terminy barw pojawiają się w określonej kolejności 
hierarchicznej. Ich badania wykazały, że języki początkowo dysponują jedynie kilkoma 
nazwami kolorów, które następnie uzupełniane są w przewidywalnym porządku: ‘czarny 
> biały > czerwony > zielony/żółty > niebieski’. W historycznym dyskursie naukowym 
uniwersalistyczne teorie dotyczące percepcji barw stanowiły przeciwwagę dla koncepcji 
relatywizmu językowego.

W kulturze koreańskiej, odznaczającej się bogatą tradycją symboliki kolorystycznej, 
szczególnie wyraźnej w ramach klasycznej filozofii 오방색 obangsaek1, kolory biały 
i czarny odgrywają rolę centralną. Ich obecność widoczna jest w sztuce, ubiorze, rytu-
ałach i życiu codziennym. W niniejszym artykule przyjrzymy się sposobom, w jakie 
nazwy tych kolorów manifestują się w koreańskich związkach frazeologicznych, jakiego 
rodzaju konotacje semantyczne i kulturowe im towarzyszą oraz w jaki sposób są one 
zakorzenione w koreańskim obrazie świata.

Badania nad koreańską frazeologią i symboliką barw mają długą tradycję zarówno 
w samej Korei, jak i na forum międzynarodowym. W Korei systematyczne studia nad 
frazeologizmami (관용어 kwanyongŏ), rozumianymi jako utrwalone w języku jednostki 
o ustalonej strukturze i znaczeniu, rozpoczęły się w latach 70. XX wieku. Na szczegól-
ną uwagę zasługują w tym zakresie opracowania poświęcone terminologii barw (색채어 
saekch’aeŏ), które analizują funkcję kolorów w wyrażaniu emocji oraz wartości kulturowych.

Dla niniejszej analizy istotne znaczenie mają prace Kim Yŏng-ch’ŏla (2003), badają-
cego symboliczne znaczenia barw w idiomach, oraz Chang Kyŏng-hyŏna (2007), który 
skoncentrował się na analizie semantycznej koloru białego i czarnego w przysłowiach. 
Chang badał zarówno znaczenia, jak i struktury leksykalne jednostek zawierających odnie-
sienia do tych dwóch barw. Podkreślał ponadto, że coraz więcej badań z tego zakresu 
prowadzonych jest z perspektywy semantyki kognitywnej.

Wraz z rozwojem wspomnianych badań pojawiły się również nowsze opracowania 
o charakterze kognitywnym, koncentrujące się na kategoryzacji barw w języku koreańskim. 
Wskazują one na ewolucję prototypowych nazw kolorów pod wpływem uwarunkowań 
społecznych, stanowiąc istotny punkt odniesienia dla zrozumienia specyfiki koreańskiego 
językowego obrazu świata. W gronie współczesnych językoznawców koreańskich, zaj-
mujących się analizą terminologii barw, należy wymienić Kim In-hwa (1986) oraz Yi 
Sŭng-ae (1997), którzy badali leksemy opisujące kolory we współczesnej koreańszczyźnie 
oraz ich strukturę semantyczną.

Kwestie frazeologii idiomatycznej zawierającej odniesienia do nazw kolorów podej-
mował również Chang Hye-chŏng (2008). Z kolei Mun Kŭm-hyŏn (2013) analizowała 
kognitywne aspekty znaczeniowe w obrębie związków frazeologicznych odnoszących się 
do barw, a Kim Hae-yŏn (2014) przeprowadziła korpusową analizę terminów podsta-
wowych i pochodnych odnoszących się do nazw kolorów, badając ich funkcjonowanie 
w języku na poziomie empirycznym.

1 Obangsaek, dosł. ‘kolory pięciu kierunków’, to tradycyjne koreańskie spektrum podstawowych 
kolorów, na które składają się kolory: czerwony, niebieski, żółty, biały oraz czarny. Oparte jest na 
chińskich tzw. „pięciu żywiołach”.



ZWIĄZKI FRAZEOLOGICZNE ZWIĄZANE Z KOLORAMI…NR 3–4 241

Również w Polsce istnieje bogata tradycja badań nad frazeologią oraz symboliką 
kolorów, szczególnie w ramach studiów kontrastywnych. Pierwszym lingwistycznym 
opracowaniem monograficznym dotyczącym kolorów w języku polskim była praca Alfreda 
Zaręby (1954), w której autor przeanalizował system nazewnictwa barw. W latach 80. 
XX wieku Anna Wierzbicka zaproponowała interpretację kolorów w kategoriach psycho-
logicznych, opartą na prototypowych skojarzeniach (np. czerwień jako kolor krwi, biel 
jako kolor mleka, czerń jako kolor węgla). Podkreśliła również konieczność uwzględniania 
różnic znaczeniowych barw w poszczególnych językach (1984).

Grunt pod badania koreanistyczne położyła Halina Ogarek-Czoj. Jej liczne prace, 
choć koncentrujące się głównie na literaturze i kulturze (1988, 2003), są nieocenione 
dla zrozumienia kontekstu, w którym funkcjonuje koreańska frazeologia. W dziedzinie 
językoznawstwa kontrastywnego kluczową postacią jest Romuald Huszcza, którego bada-
nia nad gramatyką, pragmatyką i honoryfikatywnością w językach wschodnioazjatyckich 
dostarczają rygorystycznych ram analitycznych (1997).

Omawiane badania wpisują się w szerszy, międzynarodowy nurt refleksji nad języko-
wym ujęciem barw. Ich fundament stanowi przełomowa teoria podstawowych terminów 
kolorystycznych autorstwa Brenta Berlina i Paula Kaya (1991), zgodnie z którą języki 
najpierw wykształcają leksykalne jednostki dla czerni/ciemności oraz bieli/jasności. Fakt 
ten stanowi uzasadnienie wyboru tej pary kolorów jako fundamentalnej dla systemu 
konceptualnego danego języka.

Zasadniczym narzędziem analitycznym zastosowanym w niniejszej pracy jest teoria 
metafory pojęciowej, opracowana przez George’a Lakoffa i Marka Johnsona (1980). 
Główna teza tej koncepcji głosi, iż rozumienie domen abstrakcyjnych dokonuje się poprzez 
odniesienie do bardziej konkretnych, ucieleśnionych doświadczeń. Mechanizm ten wyja-
śnia, w jaki sposób nazwy barw stają się nośnikami złożonych znaczeń odnoszących się 
do moralności czy pozycji społecznej. Nazwy kolorów funkcjonują w idiomach jako 
elementy systemów metaforycznych: np. BIAŁY TO DOBRO, CZYSTOŚĆ; CZARNY TO ZŁO, 
CIERPIENIE, ŚMIERĆ.

Analiza leksykalnych jednostek odnoszących się do koloru białego ukazuje złożo-
ność ich semantyki, wynikającą z koegzystencji elementów rodzimego pochodzenia oraz 
komponentów sinokoreańskich. Podstawowym terminem określającym samą barwę białą 
w codziennej komunikacji jest 흰색 hŭinsaek. P’yojun’gugŏdaesajŏn, czyli „Wielki słow-
nik standardowego języka koreańskiego”, definiuje ten wyraz jako “jasny i wyraźny, 
jak kolor śniegu lub mleka”. Obok niego funkcjonuje również forma 하얀색 hayansa-
ek, wywodząca się od przymiotnika 하얗다 hayat’a, oznaczającego „mieć barwę jasną 
i wyraźną, jak czysty śnieg lub mąka”. Warto zaznaczyć, iż hayat’a należy do grupy 
pięciu podstawowych przymiotników barwnych w języku koreańskim, które wykazu-
ją specyficzne cechy fleksyjne. Jego forma atrybutywna 하얀 hayan jest powszechnie 
wykorzystywana w kontekstach metaforycznych, co świadczy o jej wysokim stopniu 
gramatykalizacji i produktywności w dyskursie potocznym oraz artystycznym. Należy 
również zaznaczyć, że forma synonimiczna 희다 hŭida, choć bardziej archaiczna, pozo-
staje w użyciu, zwłaszcza w języku literackim i poezji.

Równolegle w systemie leksykalnym funkcjonują terminy pochodzenia sinokoreań-
skiego, takie jak 백 (白) paek oraz 백색 paeksaek. W przeciwieństwie do jednostek 
rodzimego pochodzenia, określenia te, a zwłaszcza paek, wykorzystywane są przede 



JEONG-IN CHOI242 NR 3–4

wszystkim w kontekstach o charakterze symbolicznym bądź abstrakcyjnym2, rzadziej 
natomiast służą bezpośredniemu opisywaniu fizycznych właściwości koloru.

W odniesieniu do koloru czarnego, podstawowym i gramatycznie uznanym terminem 
jest 검은색 kŏmŭnsaek, wywodzący się od przymiotnika 검다 kŏmda, który definiowany 
jest jako „barwa ciemna i intensywna, przypominająca kolor węgla drzewnego lub sadzy”. 
Równolegle funkcjonuje kolokwialna forma 검정색 kŏmjŏngsaek, będąca pleonazmem 
powszechnie stosowanym w języku mówionym, choć formalnie nie zaliczaną do stan-
dardowej normy językowej.

W dyskursie potocznym, zwłaszcza w odniesieniu do silnego nasycenia barwy, często 
używa się również formy 까만색 kkamansaek, pochodzącej od przymiotnika 까맣다 kka-
mat’a. O ile kŏmda i kŏmŭnsaek to standardowe określenia barwy czarnej, o tyle kkamat’a 
i kkamansaek niosą dodatkowe konotacje, podkreślając ekstremalną ciemność, a nawet 
‘smolistość’ koloru. Można to porównać do różnicy między ‘czarny’ a ‘kruczoczarny’ 
w języku polskim. Wyraz kkamansaek jest zatem bardziej ekspresywnym i subiektyw-
nym określeniem, podczas gdy kŏmŭnsaek pozostaje neutralnym i oficjalnym terminem.

Warto zwrócić uwagę na interesującą dychotomię między przymiotnikowymi formami 
검은 kŏmŭn a 까만 kkaman, obie odnoszące się do czerni. Różnice w ich zastosowaniu 
wynikają m.in. z subtelnych zjawisk fonologicznych, takich jak harmonia samogłoskowa 
(kontrast samogłosek jasnych i ciemnych3), które wpływają na ich konotacje pragma-
tyczne. Forma kkaman, zawierająca jasną samogłoskę, jest preferowana w kontekstach 
nieformalnych, szczególnie w języku potocznym, a także w odniesieniach do obiektów 
postrzeganych jako ‘przytulne’ bądź w komunikacji z dziećmi. Z kolei kŏmŭn, z samo-
głoską ciemną, występuje częściej w sytuacjach oficjalnych i w języku pisanym, a także 
w opisach obiektów lub pojęć nacechowanych powagą bądź grozą.

Uzupełnieniem tej leksykalnej gamy są terminy pochodzenia sinokoreańskiego: 흑 (黑) 
hŭk oraz 흑색 hŭksaek. Podobnie jak ich odpowiedniki dotyczące koloru białego, wyko-
rzystywane są one przede wszystkim w kontekstach metaforycznych i symbolicznych, 
rzadziej natomiast w bezpośrednim opisie fizycznych właściwości barwy.

 1. 나는 친구의 기분을 상하게 하지 않기 위해 하얀 거짓말을 했다. 
 Nanŭn ch’in’guŭi kibunŭl sanghage haji ank’i wihae hayan kŏjinmarŭl haetta. 
 „Powiedziałem białe kłamstwo, żeby nie urazić przyjaciela.”

 2. 시험을 위해 밤낮으로 하얗게 불태웠다. 
 Sihŏmŭl wihae pamnajŭro hayak’e pult’aewŏtta. 
 „Pracowałam dzień i noc do upadłego, przygotowując się do egzaminu.” (dosł. ‘spa-

liłem się na biało’)

2 Warto odwołać się tutaj do frazeologizmu 백의 민족 (白衣民族) paegŭi minjok, który w dosłow-
nym tłumaczeniu oznacza ‘naród w białych szatach’ lub ‘lud w białych ubraniach’. Wyrażenie to odnosi 
się do historycznej tradycji noszenia białej odzieży przez Koreańczyków. Chociaż strój ten dominował 
w ubiorze niższych klas, z czasem stał się silnym symbolem koreańskiej tożsamości narodowej.

3 W języku koreańskim samogłoski klasyfikuje się jako „jasne” (양성 모음 yangsŏng moŭm) 
i „ciemne” (음성 모음 ŭmsŏng moŭm), co stanowi podstawę zasady harmonii samogłoskowej. Samo-
głoski jasne, jak ㅏ (a) i ㅗ (o), tradycyjnie wiązane są z lekkością i jasnością, natomiast ciemne, 
jak ㅓ (ŏ) i ㅜ (u), z ciężkością i ciemnością. Samogłoska ㅣ (i) uznawana jest za neutralną. Podział 
ten oddziałuje na morfologię języka, m.in. na odmianę czasowników i przymiotników.



ZWIĄZKI FRAZEOLOGICZNE ZWIĄZANE Z KOLORAMI…NR 3–4 243

 3. 스트레스 때문에 흰머리가 벌써 많이 났다. 
 Sŭt’ŭresŭ ttaemune hŭinmŏriga pŏlssŏ manhi natta. 
 „Z powodu egzaminu mam już dużo siwych włosów.” (dosł. ‘białych włosów’)

 4. 백지장도 맞들면 낫다고, 함께 하면 더 빨리 끝낼 수 있을 거예요. 
 Paekchijangdo mattŭlmyŏn nattago, hamkke hamyŏn tŏ ppalli kkŭnnael su issŭl 

kŏyeyo. 
 „Jak to mówią, co dwie głowy, to nie jedna, więc jeśli zrobimy to razem, skończymy 

szybciej.” (dosł. ‘nawet cienki biały papier jest łatwiejszy do uniesienia, gdy trzymają 
go dwie osoby’)

 5. 면접관이 질문을 했을 때 내 머릿속이 하얘졌어요. 
 Myŏnjŏpkwani chilmunŭl haessŭl ttae nae mŏrissogi hayaejyŏssŏyo. 
 „Kiedy rekruter zadał pytanie, w mojej głowie pojawiła się pustka.” (dosł. ‘wnętrze 

głowy zrobiło się białe’)

 6. 한일 월드컵의 백미는 역시 거리 응원전이었다. 
 Hanil wŏldŭk’ŏbŭi paengminŭn yŏksi kŏri ŭngwŏnjŏniŏtta. 
 „Najlepszym momentem Mistrzostw Świata w Piłce Nożnej w Korei i Japonii było 

oczywiście kibicowanie na ulicach” (dosł. ‘białą brwią Mistrzostw Świata w Korei’)

 7. 이웃집 아저씨는 만날 때마다 희고 곰팡 슨 소리만 하신다. 
 Iutchip ajŏssinŭn mannal ttaemada hŭigo komp’ang sŭn soriman hasinda. 
 „Sąsiad z naprzeciwka za każdym razem, gdy się spotkamy, gada tylko bzdury.” 

(dosł. ‘spleśniałe, białe słowa’)

 8. 저 사람이 하는 말은 희기가 까치 뱃바닥 같아서 믿으면 안 된다. 
 Chŏ sarami hanŭn marŭn hŭigiga kkach’i paetpadak kat’asŏ midŭmyŏn an toenda. 
 „Nie należy wierzyć temu człowiekowi, ponieważ gada niepoważne rzeczy.” (dosł. 

‘jego słowa są białe jak brzuch sroki’)

 9. 흰죽 먹다 사발 깬다고, 작은 이득 보려다 큰 손해를 봤다. 
 Hŭinjuk mŏkta sabal kkaendago, chagŭn idŭk poryŏda k’ŭn sonhaerŭl pwatta. 
 „To jak rozbicie miski podczas jedzenia białego kleiku – próbowałem zyskać coś 

małego, ale poniosłem dużą stratę.”

10. 이 문제는 흰죽에 코 같아서 옳고 그름을 가리기 어렵다. 
 I munjenŭn hŭinjuge k’o kat’asŏ olk’o kŭrŭmŭl karigi ŏryŏpta. 
 „Ten problem jest jak smarki w białym kleiku, trudno odróżnić dobro od zła.”

11. 그는 나를 흰 눈으로 쳐다보았다. 
 Kŭnŭn narŭl hŭin nunŭro ch’yŏdaboatta. 
 „Spojrzał na mnie z pogardą.” (dosł. ‘spojrzał białymi oczami’)

12. 그 소식을 듣고 그의 얼굴이 하얘졌다. 
 Kŭ sosigŭl tŭtko kŭŭi ŏlguri hayaejyŏtta. 
 „Na wieść o tym jej twarz zbladła.” (dosł. ‘stała się biała’)



JEONG-IN CHOI244 NR 3–4

13. 그는 백치처럼 행동했다. 
 Kŭnŭn paekch’ich’ŏrŏm haengdonghaetta. 
 „Zachowywał się jak głupek.” (tu: ‘biel umysłu’)

14. 시험지를 받자마자 머릿속이 백지장이 되어버렸어요. 
 Sihŏmjirŭl patchamaja mŏrissogi paekchijangi toeŏbŏryŏssŏyo. 
 „Jak tylko dostałem arkusz egzaminacyjny, w mojej głowie pojawiła się pustka.” 

(dosł. ‘mój umysł stał się białą kartką’)

15. 문을 열어 주는 사람은 백발의 노인이었습니다. 
 Munŭl yŏrŏ chunŭn saramŭn paekparŭi noiniŏssŭmnida. 
 „Drzwi otworzył starzec z siwymi włosami.” (dosł. ‘białymi włosami’)

16. 그는 몇 년째 백수로 지내고 있다. 
 Kŭnŭn myŏt nyŏntchae paeksuro chinaego itta. 
 „On jest bezrobotny od kilku lat.” (dosł. ‘biała ręka’)

17. 한국 드라마를 보느라 밤을 하얗게 새웠다. 
 Han’guk tŭramarŭl ponŭra pamŭl hayak’e saewŏtta. 
 „Zarwałem noc, oglądając koreańskie seriale.” (dosł. ‘spędziłem noc na biało’)

Analiza koreańskich frazeologizmów związanych z kolorem białym ukazuje bogactwo 
pól semantycznych oraz głęboko zakorzenione konotacje kulturowe. Choć biel powszech-
nie kojarzona jest z czystością, niewinnością czy życzliwością, w języku koreańskim 
niesie również znaczenia wyrażające wyczerpanie, pustkę, pogardę, a także odnosi się 
do złożonych, często paradoksalnych sytuacji egzystencjalnych.

Kolor biały w koreańszczyźnie silnie powiązany jest z pojęciem wyczerpania zarówno 
fizycznego, jak i psychicznego. Frazeologizm (2), dosłownie oznaczający ‘spalić się na 
biało’, stanowi zgodnie z założeniami kognitywistycznymi metaforyczny opis całkowite-
go poświęcenia i zużycia energii wskutek intensywnego wysiłku. Obraz ten przywołuje 
koncepcję energii spalającej się tak intensywnie, że ostatecznie wypala się do białości, 
pozostawiając jedynie popiół – znak całkowitego wyczerpania.

Podobną konotację zawiera wyrażenie (17), tłumaczone dosłownie jako ‘spędzić 
noc na biało’, będące powszechną metaforą zarwania nocy z powodu pracy, nauki lub 
obowiązków. W tym przypadku “biel” może symbolizować bladość twarzy wynikającą 
ze zmęczenia bądź światło poranka, które następuje po nieprzespanej nocy – metaforyczny 
znak osiągnięcia celu kosztem zdrowia i odpoczynku.

Z tymi znaczeniami wiąże się również naturalna metafora siwienia włosów jako 
fizycznej manifestacji stresu psychicznego, obecna w frazeologizmie (3), który unaocznia 
cielesne skutki obciążenia emocjonalnego. Rozszerzeniem tej konotacji jest wyrażenie 
백발 paekpal (15), oznaczające ‘białe włosy’, będące metonimią starości i mądrości. 
Symbolizuje ono upływ czasu oraz doświadczenie życiowe, ujawniające się poprzez 
zmiany w wyglądzie zewnętrznym.

Kolejnym istotnym polem semantycznym przypisanym barwie białej jest kategoria 
pustki i braku treści. W kontekście procesów poznawczych przejawia się ona w takich 
frazeologizmach jak (5), dosłownie ‘wnętrze głowy zrobiło się białe’, oraz jego rozsze-
rzonej formie (14), ‘umysł stał się białą kartką’. Oba wyrażenia odnoszą się do stanu 



ZWIĄZKI FRAZEOLOGICZNE ZWIĄZANE Z KOLORAMI…NR 3–4 245

nagłej pustki umysłowej lub chwilowej amnezji, w której jednostka nie jest w stanie 
przywołać żadnych myśli ani wspomnień. Pustka ta bywa również utożsamiana z brakiem 
intelektu, co wyraża termin sinokoreański 백치 (白癡/白痴) paekch’i (13), oznaczający 
osobę o ograniczonych zdolnościach poznawczych. W tym kontekście ‘biel’ symbolizuje 
pusty umysł, pozbawiony treści intelektualnej.

Konotacja braku obecna jest również w wyrażeniu 희고 곰팡 슨 소리 hŭigo komp’ang 
sŭn sori (7), dosłownie ‘spleśniałe, białe słowa’, używane w odniesieniu do ‘przestarzałej, 
nudnej mowy’, która – niczym zepsuty pokarm – utraciła swoją atrakcyjność i aktualność.

Symbolika bieli obejmuje również pojęcie braku zajęcia lub bezczynności, czego 
przykładem jest termin 백수 (白手) paeksu (16), dosłownie ‘biała/pusta ręka’, oznacza-
jący osobę bezrobotną. Wyrażenie to wykorzystuje metaforę pustych dłoni jako znaku 
braku pracy i dochodu.

Ten semantyczny zbiór uzupełnia frazeologizm 흰 눈으로 쳐다보았다 hŭin nunŭro 
ch’yŏdaboatta (11), dosłownie ‘patrzeć białymi oczami’, który symbolizuje pogardliwy 
lub lekceważący stosunek wobec drugiej osoby. W tym kontekście spojrzenie rzucane 
z ukosa eksponuje białka oczu.

Biel wykorzystywana jest także do opisu silnych emocji i reakcji cielesnych. Fraze-
ologizm (12), dosłownie ‘twarz stała się biała’, stanowi metonimiczny obraz bladości 
wywołanej silnym strachem, szokiem bądź zdziwieniem. Kolor skóry staje się w tym 
kontekście zewnętrznym odzwierciedleniem nagłej, intensywnej reakcji wewnętrznej.

W sferze społecznej wyrażenie (8), dosłownie ‘biały jak brzuch sroki’, odnosi się do 
zachowania lub słów, które sprawiają wrażenie niepoważnych. Frazeologizm ten opiera 
się na obserwacji kontrastu między jasnym upierzeniem brzucha sroki a jej donośnym, 
często odbieranym jako irytujący, głosem – zestawienie to implikuje niespójność pomiędzy 
zewnętrzną estetyką a wewnętrzną cechą charakteru.

Choć barwa biała często obciążona jest konotacjami negatywnymi, w niektórych 
kontekstach zachowuje swoje pozytywne znaczenia. Przykładem jest wyrażenie (1), 
odnoszące się do tzw. ‘białego kłamstwa’ – uniwersalnego idiomu oznaczającego nie-
szkodliwe kłamstwo wypowiedziane w dobrej wierze, zwykle z intencją ochrony drugiej 
osoby przed przykrością. W tym przypadku biel symbolizuje czystość intencji i moralną 
łagodność wypowiedzi.

Barwa ta może również wskazywać na wyjątkowość oraz doskonałość, co znajduje 
wyraz w terminie 백미 (白眉) paekmi (6), dosłownie ‘biała brew’. Wyrażenie to oznacza 
punkt kulminacyjny lub najcenniejszy element danego wydarzenia czy zbioru. Etymolo-
gia frazeologizmu odwołuje się do symbolicznego znaczenia białych brwi jako oznaki 
mądrości i wysokiej pozycji społecznej, przypisywanej starszym, dostojnym uczonym.

W koreańskich przysłowiach biel pełni również funkcję ilustracji złożonych i często 
paradoksalnych sytuacji życiowych. Przysłowie 백지장도 맞들면 낫다 paekchijangdo 
mattŭlmyŏn natta (4), dosłownie „nawet cienki biały papier jest łatwiejszy do uniesienia, 
gdy trzymają go dwie osoby”, akcentuje wartość współpracy i wspólnego działania, podkre-
ślając, że nawet najdrobniejsze zadanie staje się prostsze, gdy realizowane jest zespołowo.

Inny przykład, 흰죽 먹다 사발 깬다 hŭinjuk mŏkta sabal kkaenda (9), czyli „roz-
bić miskę podczas jedzenia białego kleiku”, stanowi metaforę nieproporcjonalnej straty 
poniesionej w pogoni za niewielką korzyścią. Wyrażenie to unaocznia napięcie między 
wysiłkiem a zyskiem, a biel owsianki podkreśla niewinność czy pozorną prostotę celu.

Podobną ambiwalencję wyraża frazeologizm 흰죽에 코 같다 hŭinjuge k’o kat’ăsŏ (10), 
dosłownie „smarki w białym kleiku”, używany w odniesieniu do sytuacji, w której dobro 



JEONG-IN CHOI246 NR 3–4

i zło trudno od siebie odróżnić ze względu na ich subtelność i nieostrość granic. W tym 
kontekście biel, stereotypowo kojarzona z klarownością i przejrzystością, staje się metaforą 
niejednoznaczności oraz poznawczej trudności w ocenie rzeczywistości.

Przytoczone przykłady wskazują, że biel – mimo przypisywanej jej prostoty i przej-
rzystości – w obrębie koreańskiej frazeologii może również symbolizować ambiwalencję, 
niepewność oraz złożoność sytuacji społecznych i emocjonalnych.

18. 검은 머리 파뿌리 되도록 사랑하겠습니다. 
 Kŏmŭn mŏri p’appuri toedorok saranghagessŭmnida.
 „Będę cię kochać do końca życia.” (dosł. ‘aż czarne włosy staną się niczym koń-

cówka pora’; końcówka pora jest biała, co symbolizuje siwe włosy)

19. 그는 검은 돈으로 재산을 불렸다. 
 Kŭnŭn kŏmŭn tonŭro chaesanŭl pullyŏtta. 
 „Pomnożył swój majątek dzięki brudnym pieniądzom.” (dosł. ‘czarnym pieniądzom’)

20. 겉으로는 착해 보이지만 검은 속을 가지고 있다. 
 Kŏt’ŭronŭn ch’akhae poijiman kŏmŭn sogŭl kajigo itta. 
 „Z pozoru wydaje się miły, ale ma złe intencje.” (dosł. ‘ma czarne wnętrze’)

21. 키워준 은혜도 모르는 검은 머리 짐승 같은 놈! 
 K’iwŏjun ŭnhyedo morŭnŭn kŏmŭn mŏri chimsŭng kat’ŭn nom! 
 „Niewdzięczny jak czarnowłosa bestia, która nie zna wdzięczności za wychowanie!”

22. 그 사건 뒤에는 검은 손이 있었다는 소문이 돌고 있다. 
 Kŭ sagŏn twienŭn kŏmŭn soni issŏttanŭn somuni tolgo itta. 
 „Krążą plotki, że za tym incydentem stała mafia.” (dosł. ‘czarna ręka’)

23. 겉모습만 보고 판단하지 마라, 까마귀는 검어도 살은 희다. 
 Kŏnmosŭmman pogo p’andanhaji mara, kkamagwinŭn kŏmŏdo sarŭn hŭida. 
 „Nie oceniaj po pozorach, nie oceniaj książki po okładce.” (dosł. ‘choć wrona jest 

czarna, jej mięso jest białe’)

24. 나는 친구와의 약속을 까맣게 잊고 있었다. 
 Nanŭn ch’in’guwaŭi yaksogŭl kkamak’e itko issŏtta. 
 „Całkowicie zapomniałem o spotkaniu z przyjacielem.” (dosł. ‘zapomniałem na czar-

no’)

25. 최근 회사 분위기가 좋지 않은데, 마치 검은 구름이 몰려오는 것 같아서 걱정
이 돼요. 

 Ch’oegŭn hoesa punwigiga choch’i anhŭnde, mach’i kŏmŭn kurŭmi mollyŏonŭn kŏt 
kat’asŏ kŏkchŏngi twaeyo. 

 „Ostatnio atmosfera w firmie jest zła, czuję, że nadciągają czarne chmury i bardzo 
się tym martwię.”



ZWIĄZKI FRAZEOLOGICZNE ZWIĄZANE Z KOLORAMI…NR 3–4 247

26. 유명 가수의 콘서트 티켓을 구하기 위해 팬들이 아침부터 공연장 앞에 새까맣
게 몰려왔다. 

 Yumyŏng kasuŭi k’onsŏt’ŭ t’ik’esŭl kuhagi wihae p’aendŭri ach’imbut’ŏ kongyŏnjang 
ap’e saekkamak’e mollyŏwatta. 

 „Aby zdobyć bilety na koncert znanego piosenkarza, fani od samego rana zeszli się 
przed halą koncertową w tak ogromnej liczbie, że zrobiło się czarno od tłumu.”

27. 아들이 아직도 돌아오지 않아서 속이 까맣게 타들어 간다. 
 Adŭri ajikto toraoji anhasŏ sogi kkamak’e t’adŭrŏ kanda. 
 „Mój syn jeszcze nie wrócił, więc umieram z niepokoju.” (dosł. ‘wnętrze spala mi 

się na czarno’)

28. 그 사람은 겉으로는 착해 보이지만, 속은 시꺼멓게 탔어요.
 Saramŭn kŏt’ŭronŭn ch’akhae poijiman, sogŭn sikkŏmŏk’e t’assŏyo. 
 „Wygląda na dobrego, ale w środku ma złe intencje.” (dosł. ‘jego wnętrze jest spalone 

na czarno’)

29. 중요한 발표를 앞두고 너무 긴장했더니, 잠도 제대로 못 자고 입술이 까맣게 타
버렸다. 

 Chungyohan palp’yorŭl ap’tugo nŏmu kinjanghaettŏni, chamdo chedaero mot chago 
ipsuri kkamak’e t’abŏryŏtta. 

 „Przed ważną prezentacją byłem tak spięty, że nie mogłem porządnie spać i aż spiekły 
mi się usta (czyli „stały się suche i popękane).” (dosł. ‘usta spaliły się na czarno’)

30. 미래를 생각하면 하늘이 깜깜하다. 
 Miraerŭl saenggakhamyŏn hanŭri kkamkkamhada. 
 „Kiedy myślę o przyszłości, nie mam nadziei.” (dosł. ‘niebo jest czarne’)

31. 할머니는 평생 까막눈으로 사셨다. 
 Halmŏninŭn p’yŏngsaeng kkamangnunŭro sasyŏtta. 
 „Moja babcia całe życie była analfabetką.” (dosł. ‘czarne/wronie oko’)

32. 그 일은 새까맣게 먼 옛날의 일이라 기억이 안 나요. 
 Kŭ irŭn saekkamak’e mŏn yennarŭi irira kiŏgi an nayo. 
 „To wydarzyło się tak dawno temu, że już tego nie pamiętam.” (dosł. ‘rzecz tak 

odległa w przeszłości, że aż całkowicie czarna’)

Dominującą konotacją przypisywaną barwie czarnej w języku koreańskim jest jej związek 
ze złem, nielegalnością oraz motywami ukrytymi i nieczystymi. Wyrażenie 검은 돈 kŏmŭn 
ton (19), dosłownie ‘czarne pieniądze’, jednoznacznie odnosi się do środków finansowych 
pozyskanych w sposób nielegalny lub niemoralny. Konotacja ta przenosi się również na 
sferę moralności jednostki, czego przykładem jest frazeologizm 검은 속 kŏmŭn sog ‘czarne 
wnętrze’ (20), opisujący osobę o złych intencjach, nieszczerych zamiarach bądź podłej 
naturze. Czerń funkcjonuje tu jako znak złośliwych i skrywanych pobudek.

Podobne znaczenia niesie wyrażenie 검은 손 kŏmŭn son (22), dosłownie ‘czarna 
ręka’, które odnosi się do osoby lub grupy działającej w ukryciu, najczęściej w kontek-



JEONG-IN CHOI248 NR 3–4

ście przestępczym, jak mafia czy organizacje korupcyjne. W tym przypadku czerń pełni 
funkcję symbolu tajemnicy, manipulacji oraz przestępczych struktur władzy.

Silnie nacechowane negatywnie jest również wyrażenie 검은 머리 짐승 kŏmŭn mŏri 
chimsŭng (21), dosłownie ‘czarnowłosa bestia’, używane w odniesieniu do osoby skrajnie 
niewdzięcznej. Frazeologizm ten dehumanizuje jednostkę, porównując jej brak wdzięcz-
ności do instynktownego, nieświadomego zachowania zwierzęcia, które nie zna pojęcia 
zobowiązania czy lojalności.

W sferze emocjonalnej barwa czarna silnie wiąże się z niepokojem, beznadzieją 
oraz wewnętrznym cierpieniem. Wyrażenie (25), w którym ‘nadciągają czarne chmury’, 
stanowi uniwersalną metaforę zwiastującą zbliżające się problemy, niepowodzenia bądź 
nieszczęścia. Wizualizacja tego emocjonalnego ciężaru znajduje swoje odbicie w frazeolo-
gizmie 속이 까맣게 타들어 간다 sogi kkamahge t’adŭrŏ kanda (27), dosłownie ‘wnętrze 
spala się na czarno’, opisującym intensywny, palący niepokój i udrękę. Wyrażenie to 
bywa szczególnie często stosowane w kontekście troski o bliskich, ukazując psychiczne 
cierpienie poprzez obraz fizycznego spalania wnętrza ciała.

Zbliżoną semantykę zawiera zwrot 속은 시꺼멓게 탔어요 sogŭn sikkŏmŏhge t’assŏyo 
(28), który poza znaczeniem intensywnego wewnętrznego bólu, może również wskazy-
wać na moralną deprawację, opisując osobę o ‘spalonym’, a więc zepsutym i złowrogim 
charakterze.

Brak perspektyw i całkowitą utratę nadziei metaforycznie oddaje frazeologizm 하늘이 
깜깜하다 hanŭri kkamkkamhada (30), dosłownie ‘niebo jest czarne’, wyrażający stan 
psychiczny zdominowany przez pesymizm i poczucie bezradności wobec przyszłości.

Dopełnieniem tej metaforyki jest wyrażenie 입술이 까맣게 타버렸다 ipsuri kkamah-
ge t’abŏryŏtta (29), dosłownie ‘usta spaliły się na czarno’, które symbolizuje fizyczne 
skutki silnego stresu i wyczerpania. Czarna barwa ust interpretowana jest jako efekt 
odwodnienia i napięcia nerwowego, materializującego się w ciele.

W koreańskiej frazeologii kolor czarny konotuje nie tylko ciemność w sensie dosłow-
nym, lecz także odnosi się do odległości w czasie oraz braku wiedzy. Przykładem jest 
wyrażenie (32), w którym przysłówek 새까맣게 saekkamak’e, oznaczający ‘całkowicie 
czarny’, służy do opisu zdarzenia, które zaszło tak dawno temu, że jego obraz w pamięci 
jest całkowicie zatarty, niczym pokryty mrokiem czasu. W języku polskim adekwat-
nym odpowiednikiem semantycznym byłoby sformułowanie ‘przeszłość, która zatarła 
się w pamięci’ lub ‘czasy zamierzchłe’.

Podobną konotację braku, tym razem w odniesieniu do wiedzy, odnajdujemy w 까막눈 
kkamangnun (31). Ten złożony leksem, dosłownie tłumaczony jako ‘czarne oko’ lub 
‘wronie oko’, odnosi się do analfabetyzmu. W tym ujęciu, brak umiejętności czytania 
jest metaforycznie ujmowany jako niemożność dostrzegania znaków, co przywołuje sko-
jarzenia z ciemnością lub ślepotą. W polszczyźnie bliskim ekwiwalentem semantycznym 
jest archaiczne określenie ‘człowiek ciemny’ w znaczeniu “analfabeta”.

Wbrew powszechnym skojarzeniom, w nielicznych przypadkach czerń traci w kore-
ańskiej frazeologii swoje pejoratywne konotacje, zyskując nawet pozytywne znaczenia. 
Najbardziej wyrazistym przykładem jest idiom (18), który dosłownie oznacza ‘dopóki 
czarne włosy staną się białe jak korzenie pora’. Jest to wyrafinowana metafora miłości 
i wierności trwającej przez całe życie, ‘aż do grobowej deski’. Wizja tej transformacji 
czerni w biel obrazuje cykl życia oraz nierozerwalną wierność w związku.

Innym interesującym i wyjątkowym zastosowaniem leksykalnym jest użycie koloru 
czarnego do opisu ogromnego tłumu. W wyrażeniu (26), intensyfikujący przysłówek ‘cał-



ZWIĄZKI FRAZEOLOGICZNE ZWIĄZANE Z KOLORAMI…NR 3–4 249

kowicie czarny’ opisuje sytuację, w której ludzie gromadzą się w tak ogromnej liczbie, 
że tworzą wizualnie jednolitą, ciemną masę. To zastosowanie w dosadny sposób oddaje 
gęstość i masowość zgromadzenia.

Wreszcie, w kontraście do negatywnych konotacji, kolor czarny bywa wykorzystywany 
do podkreślenia, że pozory mogą być mylące. Przysłowie (23), dosłownie ‘choć wrona 
jest czarna, jej mięso jest białe’, stanowić może przykład parafrazy polskiego idiomu 
‘nie oceniaj książki po okładce’. Podkreśla ono, że nawet coś, co z pozoru wydaje się 
złe lub nieatrakcyjne, może skrywać w sobie czystość, dobro lub szlachetne wartości.

W polskiej frazeologii kolor biały jest głęboko zakorzeniony w symbolice czystości 
oraz jawności. Wyrażenie ‘w biały dzień’ jednoznacznie odnosi się do działań jawnych 
i publicznych. Co znamienne, frazeologizm ten stosowany jest niemal wyłącznie w kon-
tekście czynów nagannych lub przestępczych, co paradoksalnie uwydatnia ich zuchwałość. 
Biel symbolizuje również kondycję fizyczną i emocjonalną, czego przykładem jest idiom 
‘blady jak ściana’ (zamiast ‘biały jak ściana’), który opisuje kogoś, kto zbladł ze strachu 
lub szoku, a także ‘biały jak śnieg’, będący synonimem czystości i niewinności.

Biel ma jednak także swoje mroczne i niepokojące oblicze, co manifestuje się 
w medycznych frazeologizmach, takich jak ‘doprowadzić kogoś do białej gorączki’ czy 
‘widzieć białe myszki’. Frazy te odsyłają do stanu skrajnego wzburzenia, szaleństwa 
i omamów. W odmiennej konotacji, biel symbolizuje kapitulację i rozejm, co ilustruje 
frazeologizm ‘biała flaga’. Kolor ten jest również używany do podkreślenia unikatowo-
ści, czego dowodem jest wyrażenie ‘biały kruk’, oznaczające coś niezwykle rzadkiego, 
cennego i wyjątkowego. Wreszcie, biel może oznaczać niezbadany obszar lub ukryte 
fakty, co uwidacznia idiom ‘biała plama’, odnoszący się do niezbadanych przestrzeni, 
zarówno w sensie geograficznym, jak i historycznym.

W kontraście do bieli, czerń w polskiej frazeologii jest silnie powiązana z negatyw-
nymi konotacjami, takimi jak ukrycie, nielegalność i ciężar. ‘Czarny rynek’ odnosi się 
do nielegalnego, ukrytego handlu, który funkcjonuje poza oficjalnym obiegiem. Z kolei 
‘czarna dziura’ symbolizuje miejsce, w którym bezpowrotnie znikają wszelkie zasoby, 
czy to finansowe, czy temporalne. Czerń uwypukla także trud i nieatrakcyjność pracy, co 
doskonale ilustruje wyrażenie ‘czarna robota’, sugerujące zarówno fizyczne zabrudzenie, 
jak i nieprzyjemny charakter wykonywanych obowiązków.

Dodatkowo, kolor ten symbolizuje odstępstwo i hańbę, co ilustruje idiom ‘czarna 
owca’, który pierwotnie nawiązywał do mniejszej wartości czarnej wełny. Czerń jest także 
używana do opisu osobowości: ‘czarny charakter’ to antagonista lub zła postać, a ‘czar-
ny humor’ odnosi się do kontrowersyjnej formy komizmu, która porusza tematy tabu.

Mimo tych dominujących pejoratywnych konotacji, czerń bywa używana również 
do określenia pozytywnej niespodzianki, co uwidacznia idiom ‘czarny koń’, oznaczają-
cy nieoczekiwanego zwycięzcę. Wreszcie, czerń jest historycznie związana z odmową 
i odrzuceniem, o czym świadczy ‘czarna polewka’, zupa koloru czarnego, z dodatkiem 
krwi kaczki lub gęsi, której podanie było jednoznaczne z odmową zaręczyn.

Zarówno w języku polskim, jak i koreańskim biel funkcjonuje jako nośnik znaczeń 
związanych z czystością, fizjologiczną reakcją organizmu na silne emocje oraz społecznie 
akceptowalnym kłamstwem, co wskazuje na wspólne, doświadczeniowe podłoże poznaw-
cze. Zestawienie koreańskiego frazeologizmu 하얀 거짓말 hayan kŏjinmal, oznaczają-
cego ‘białe kłamstwo’, z jego polskim odpowiednikiem ujawnia istnienie uniwersalnej 
kategorii socjomoralnej, w której biel symbolizuje dobre intencje oraz brak szkodliwości 
wypowiedzi.



JEONG-IN CHOI250 NR 3–4

Analogicznie, porównanie koreańskiego idiomu 얼굴이 하얘졌다 ŏlguri hayaejyŏtta, 
dosłownie: ‘jego twarz stała się biała’, z polskim wyrażeniem ‘blady jak ściana’ ilustru-
je wspólną zależność metonimiczną, zakorzenioną w uniwersalnej fizjologii człowieka. 
Symboliczne znaczenie bieli jako czystości, wyrażone w polskim porównaniu ‘biały jak 
śnieg’, znajduje odzwierciedlenie także w koreańskiej kulturze, gdzie barwa ta od wie-
ków kojarzona jest z niewinnością, prawością i nieskazitelnością, czego świadectwem 
jest tradycja noszenia białych strojów hanbok. W tradycji polskiej znaczenie to zostaje 
dodatkowo wzmocnione przez konotacje chrześcijańskie, wiążące biel z postaciami anio-
łów, świętością oraz duchowym oczyszczeniem.

Utożsamianie czerni z wartościami negatywnymi stanowi wyraz silnego uniwersalium 
międzykulturowego, widocznego w idiomatyce obu języków, zwłaszcza w kontekstach 
odnoszących się do przestępczości, złych intencji oraz złowróżbnych znaków. Porów-
nanie koreańskiego wyrażenia 검은 돈 kŏmŭn ton, czyli ‘czarne pieniądze’, z polskim 
związkiem ‘czarny rynek’ dowodzi, iż w obu systemach językowych czerń symbolizuje 
nielegalną, ukrytą działalność ekonomiczną. Podobnie, frazeologizm 검은 속 kŏmŭn sok, 
dosł. ‘czarne wnętrze/intencje’, oraz polskie wyrażenie ‘czarny charakter’ wykorzystują 
barwę czarną jako metaforę zdeprawowanej, złowrogiej natury wewnętrznej. Co więcej, 
zbliżające się nieszczęście w obu kulturach wyrażane jest za pomocą niemal tożsamych 
metafor: koreańskie 검은 구름이 몰려오는 것 kŏmŭn kurŭmi mollyŏonŭn kŏt, dosłownie 
‘nadciągają czarne chmury’, odpowiada znaczeniowo polskiemu frazeologizmowi ‘czarne 
chmury’, używanemu w analogicznym kontekście zagrożenia lub pesymizmu.

Na najbardziej fundamentalnym poziomie frazeologia języka polskiego i koreańskiego 
wykazuje wspólną warstwę symboliczną, zakorzenioną w uniwersalnych doświadczeniach 
ludzkich. Biel bywa kojarzona z czystością, niewinnością oraz dobrem, czego przykładem 
są wyrażenia takie jak ‘białe kłamstwo’ oraz 하얀 거짓말 hayan kŏjinmal. Jednocześnie 
może ona symbolizować fizjologiczne reakcje organizmu na strach, jak bladość. Z kolei 
czerń niemal powszechnie utożsamiana jest ze złem, bezprawiem i nieszczęściem, czego 
ilustracją są frazeologizmy takie jak ‘czarny rynek’ i jego koreański odpowiednik 검은 돈 
kŏmŭn ton, czy ‘czarne chmury’ i 검은 구름 kŏmŭn kurŭm. Wspólna podstawa semantyczna 
zdaje się potwierdzać istnienie uniwersalnych mechanizmów poznawczych, które wiążą 
podstawowe barwy z elementarnymi kategoriami moralnymi i emocjonalnymi.

Pomimo tych cech wspólnych, szczegółowa analiza ujawnia istotne różnice w roz-
kładzie pól semantycznych, odzwierciedlające odmienne sposoby konceptualizacji rze-
czywistości. Frazeologia koreańska wykorzystująca biel charakteryzuje się wyjątkowym 
bogactwem wyrażeń opisujących stany psychiczne i emocjonalne. Przykładami mogą być: 
mentalna, czyli ‘biała pustka’ (머릿속이 하얘졌어요 mŏrissogi hayaejŏssŏyo), całkowite 
wyczerpanie fizyczne i psychiczne (하얗게 불태웠다 hayak’e pult’aewŏtta), czy brak 
wartości społecznej bądź komunikacyjnej (백수 paeksu). W odróżnieniu od tego, polskie 
idiomy zawierające komponent bieli częściej odnoszą się do zjawisk zewnętrznych lub 
społecznych, takich jak rzadkość i wyjątkowość (‘biały kruk’), zaburzenia psychiczne 
(‘biała gorączka’) czy luki w wiedzy historycznej (‘biała plama’).

Analogiczna dychotomia uwidacznia się również w przypadku czerni. W języku 
koreańskim związki frazeologiczne z tym kolorem służą przede wszystkim wyrażaniu 
intensywnych stanów wewnętrznych, takich jak cierpienie i lęk. Przykładem może być 
niezwykle ekspresywna metafora somatyczna 속이 까맣게 타들어가다 sogi kkamak’e 
t’adŭrŏgada, dosłownie: ‘wnętrze spala się na czarno’. Czerń funkcjonuje także jako 
symbol ignorancji (까막눈 kkamangnun) oraz beznadziei (하늘이 캄캄하다 hanŭri 



ZWIĄZKI FRAZEOLOGICZNE ZWIĄZANE Z KOLORAMI…NR 3–4 251

k’amk’amhada). Tymczasem w polszczyźnie czerni przypisywane są głównie znacze-
nia społeczne, odnoszące się do ról, działań i statusu jednostki: ciężka, niedoceniana 
praca (‘czarna robota’), wykluczenie społeczne (‘czarna owca’) czy rytualne odrzucenie 
(‘czarna polewka’).

Polska symbolika barw w dużym stopniu kształtowana była przez dualistyczny świato-
pogląd, zakorzeniony zarówno w teologii chrześcijańskiej, jak i w tradycji ludowej Euro-
py. Fundamentem tego systemu jest opozycja światła (utożsamianego z dobrem, życiem 
i bielą) oraz ciemności (kojarzonej ze złem, śmiercią i czernią). W tym manichejskim 
ujęciu czerń posiada niemal wyłącznie negatywne konotacje, co tłumaczy dominację 
pejoratywnych związków frazeologicznych oraz brak idiomów ukazujących ją w pozy-
tywnym, naturalnym kontekście cykliczności.

Odmienny obraz wyłania się z analizy koreańskiej symboliki kolorystycznej, głę-
boko zakorzenionej w kosmologicznym systemie obangsaek, wywodzącym się z teorii 
yin-yang oraz „pięciu żywiołów” (음양오행 ŭmyang ohaeng). W ramach tego modelu 
biel i czerń nie są postrzegane jako przeciwstawne, lecz jako uzupełniające się aspekty 
zrównoważonego, cyklicznego porządku świata. Czerń przypisywana jest Północy, wodzie, 
zimie i mądrości, natomiast biel wiąże się z Zachodem, metalem, jesienią i czystością. 
Filozoficzne podłoże, które zastępuje opozycyjność perspektywą holistyczną, pozwala na 
funkcjonowanie pozytywnych związków frazeologicznych, takich jak 검은 머리 파뿌
리 되도록 kŏmŭn mŏri p’appuri toedorok, („miłość do końca życia”, dosł. ‘aż czarne 
włosy staną się niczym końcówka pora’), gdzie przejście od czerni do bieli nie symbo-
lizuje upadku, lecz stanowi metaforę naturalnej, pożądanej ewolucji wspólnego życia. 
Tego rodzaju ujęcie sprzyja powstawaniu bardziej złożonych, a niekiedy paradoksalnych 
znaczeń, które są rzadziej spotykane w polskim, bardziej dychotomicznym systemie 
wartościowania barw.

Końcowym wnioskiem niniejszego artykułu jest potwierdzenie, że pomimo istnienia 
uniwersalnych mechanizmów kognitywnych kształtujących metafory kolorystyczne, kultu-
rowe ukorzenienie tych idiomów determinuje ich specyficzne użycie. Co więcej, wyniki 
analizy potwierdzają, że frazeologizmy kolorystyczne odzwierciedlają metafory pojęciowe 
(np. BIAŁE JEST DOBRE/CZYSTE, CZARNE JEST ZŁE/CIERPIENIE), zgodnie z założeniami seman-
tyki kognitywnej. Koreańska frazeologia barw ujawnia holistyczny obraz rzeczywistości, 
w którym barwy integrują elementy cielesne, emocjonalne i moralne, natomiast polska 
tradycja językowa operuje głównie dychotomicznym podziałem wartości. Dlatego dalsze 
badania porównawcze, zwłaszcza z perspektywy semantyki kognitywnej i analizy kor-
pusowej, są kluczowe dla pogłębienia zrozumienia różnic i podobieństw konceptualnych 
w obrębie frazeologii barw. Naturalnym rozwinięciem niniejszych rozważań byłaby kor-
pusowa analiza frazeologizmów związanych z innymi kolorami w języku koreańskim, 
takimi jak czerwień, błękit czy żółć. Dogłębne zbadanie ich semantyki mogłoby umożliwić 
weryfikację, czy również one wykazują tendencję do wyrażania stanów wewnętrznych – 
emocjonalnych i psychicznych. Tego rodzaju badanie pozwoliłoby na potwierdzenie bądź 
obalenie hipotezy o “internalizacji” koreańskiej frazeologii kolorystycznej, co z kolei 
mogłoby przyczynić się do pełniejszego opisu symboliki barw w tym języku.



JEONG-IN CHOI252 NR 3–4

BIBLIOGRAPHY

Berlin, Brent, i Paul Kay. Basic Color Terms: Their Universality and Evolution. University of Cali-
fornia Press, 1991.

Chang Hye-chŏng 장혜정. „한국어 관용 표현 속의 색채어 연구” (Han’gugŏ kwanyong p’yohyŏn 
sogŭi saekch’aeŏ yŏn’gu, Badanie leksemów barwy w koreańskich wyrażeniach idiomatycznych), 
praca magisterska, Hankuk University of Foreign Studies, 2008.

Chang Kyŏng-hyŏn 장경현. 속담 속 색채어의 의미 연구: [흑/백] 계열어를 중심으로 (Soktam 
sok saekch’aeŏŭi ŭimi yŏn’gu: [hŭk/paek] kyeyŏrŏrŭl chungsimŭro, Studium znaczenia lekse-
mów barwy w przysłowiach: na przykładzie terminów z zakresu czerni/bieli). „인문학연구” 
(Inmunhagyŏn’gu), nr 57, 2007, s. 329–360.

Huszcza, Romuald. Honoryfikatywność. Gramatyka, pragmatyka, typologia. Wydawnictwa Uniwer-
sytetu Warszawskiego, 1997.

Kim In-hwa 김인화. „현대 한국어의 색채어 연구” (Hyŏndae han’gugŏŭi saekch’aeŏ yŏn’gu, Bada-
nie leksemów barwy we współczesnym języku koreańskim), praca magisterska, Ewha Womans 
University, 1986.

Kim Hae-yŏn 김해연. 국어 기본 색채어와 파생어의 의미와 용법에 대한 말뭉치언어 (Kugŏ 
kibon saekch’aeŏwa p’asaengŏŭi ŭimiwa yongbŏbe taehan malmungch’iŏnŏ, Analiza korpusowa 
znaczenia i użycia podstawowych oraz pochodnych leksemów barwy w języku koreańskim). 
„Korean Journal of Linguistics”, t. 39, nr 4, 2014, s. 749–771.

Kim Yŏng-ch’ŏl 김영철. 우리말 관용어의 상징 의미 연구–색채어를 대상으로 (Urimal kwanyongŏŭi 
sangjing ŭimi yŏn’gu–saekch’aeŏrŭl taesangŭro, Badanie znaczenia symbolicznego w koreańskich 
związkach frazeologicznych – na przykładzie leksemów barwy). „어학연구” (Ŏhagyŏn’gu), t. 38, 
2003, s. 55–72.

Lakoff, George, i Mark Johnson. Metaphors We Live By. University of Chicago Press, 1980.
Mun Kŭm-hyŏn 문금현. 색채어 관련 관용표현에 나타난 인지의미 양상 (Saekch’aeŏ kwallyŏn 

kwanyongp’yohyŏne nat’anan injiŭimi yangsang, Aspekty znaczenia kognitywnego w wyraże-
niach idiomatycznych związanych z leksemami barwy). „The Society of Korean Language and 
Literature”, t. 163, 2013, s. 73–102.

Ogarek-Czoj, Halina. Mitologia Korei. Wydawnictwa Artystyczne i Filmowe, 1988.
Ogarek-Czoj, Halina. Klasyczna literatura koreańska. Wydawnictwo Akademickie Dialog, 2003.
P’yojun’gugŏdaesajŏn (Wielki słownik standardowego języka koreańskiego), https://stdict.korean.

go.kr/main/main.do.
Wielki słownik frazeologiczny PWN z przysłowiami, red. Stanisław Dubisz i Elżbieta Sobol, Wydaw-

nictwo Naukowe PWN, 2005.
Wierzbicka, Anna. Cups and Mugs: Lexicography and Conceptual Analysis. „Australian Journal of 

Linguistics”, t. 4, nr 2, 1984, s. 205–255.
Yi Sŭng-ae 이승애. „국어 색채어의 의미구조 연구” (Kugŏ saekch’aeŏŭi ŭimigujo yŏn’gu, Badanie 

struktury semantycznej leksemów barwy w języku koreańskim), praca magisterska, Kyung Hee 
University, 1997.

Zaręba, Alfred. Nazwy barw w dialektach i historii języka polskiego. Zakład im. Ossolińskich, 1954.



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

CEM ERDEM
Adam Mickiewicz University
ORCID: 0000-0002-1482-7901

A DISCOURSE ANALYSIS: 
THE IMPACT OF THE SYRIAN CIVIL WAR 

ON HATE SPEECH AGAINST ALEVIS

ABSTRACT: This study comprehensively examines the construction of anti-Alevi 
sentiment through hate speech on social media platforms following the resurgence of 
internal conflicts in Syria in November and December 2024. The research analysed 
three highly-engaged posts shared on X and Facebook platforms during this period, 
along with their corresponding user comments. From a pool of seven posts identified 
through preliminary screening, three posts that most effectively represented the themes 
of targeting, demonisation, stereotypes, gender, and faith connection were selected for 
in-depth analysis through expert evaluation. A total of 57 comments were collected 
and subjected to manual thematic coding. The analytical process focused exclusively 
on written texts, deliberately excluding visual and multimedia content. Discourse 
analysis was confined to the “linguistic level,” examining how language constructs and 
perpetuates hate speech through five main analytical categories: Targeting, Demonisation, 
Stereotypes, Gender, and Faith Connection.
The research reveals how hate speech is legitimised within social and historical contexts 
and how it specifically targets the Alevi community. The findings indicate that in the 
context of the Syrian civil war, hate speech against Alevis in Turkey intensified, becoming 
intertwined with Islamic rhetoric, nationalist discourse, and historical references, thereby 
deepening social polarisation. Notably, the study demonstrates how the Alevi identity is 
marginalised and excluded through its association with historical and religious references. 
The study discusses the dissemination mechanisms of these hate speeches on social 
media platforms and their consequent impact on social cohesion.

KEYWORDS: Alevi-Bektashi, hate, social media, discourse analysis

1. INTRODUCTION

Being accepted in society and becoming a part of the social order is generally possible 
by being perceived as “normal” and adopting these values of normality. The group 
representing the majority of society also embodies and creates the normality criteria 
accepted as good and right in the social value system. The dominant group identifies 
itself with goodness and righteousness and is therefore positioned as a safe entity, far 
from danger. While glorifying its own values, it defines the elements it perceives as bad 
and threatening as “other” and excludes them. This situation leads to the creation of 
two opposing groups as “us” and “the other” (Yılmaz,  p. 32). According to Stuart Hall, 
although these groups are defined by opposites, they come into existence as parts of an 
interdependent whole (Hall, 1998, p. 41). In order to strengthen its internal solidarity, 
society draws a boundary through the other, and this boundary contributes to reinforcing 
the social cohesion of those defined as normals.

The concept of the other is directly related not only to the exclusion of social identities 
but also to the construction of the identity of “us”. When the other exhibits a different 

DOI 10.33896/POrient.2025.3–4.2



CEM ERDEM254 NR 3–4

lifestyle or expectation in religious, cultural, social or political fields, it becomes a source 
of suspicion and insecurity with the idea that it may pose a threat to the order of society 
(Bezirgan Arar and Bilgin, p. 4). Bauman states that the uncertainty created by the other 
causes fractures in social relations by shaking the sense of trust in society (Bauman, 
p. 82). Dichotomies such as good and bad, right and wrong, normal and abnormal form 
the basis of the process of othering (Goffman). The dominant group positions the other 
outside the borders in order to strengthen its perception of superiority and maintain 
order. These boundaries often make the other the target of a situation for which he/she 
has no responsibility and pave the way for the emergence of destructive emotions such 
as hatred in certain segments of society. As Kearney puts it, the other is blamed as 
a figure who deviates from goodness and truth and is held responsible for the disruption 
of order (Kearney, p. 56).

Prejudices and stereotypes play an important role in shaping attitudes towards the 
other. While the understanding of “us” represents the search for stability and order, 
the “other” is seen as a symbol of chaos with its difference and uncertainty. Bauman 
defines this opposition as a structural tension between the search for order and the fear of 
chaos (Bauman, p. 14). The process of marginalisation is a complex reflection of social 
dynamics and power relations. While society constructs certain norms and boundaries to 
ensure its own security and stability, it may perceive differences as a threat. This may 
strengthen exclusionary attitudes and discrimination against the other, weaken social bonds 
and create deep gaps between individuals (Parekh, p. 134). Even if marginalisation aims 
to maintain social order, it constitutes a significant obstacle to the achievement of social 
equality and justice (Parker, p. 73).

The issue of otherness in Turkey is a multi-layered phenomenon in historical, 
sociopolitical and cultural contexts. Changing identity policies during the transition from 
the Ottoman Empire to the Republic and political manipulations in the modern period 
have caused the pressure on marginalised groups to continue (Oran, p. 27). This situation 
constitutes an important obstacle to social peace. The removal of differences from being 
seen as a threat and the development of an understanding of citizenship based on pluralism 
are necessary for social harmony and equality (Phillips and Hardy, p. 83). Hate speech 
can be defined as a serious problem that leads to discrimination, exclusion and targeting 
of individuals or groups and damages the democratic structure of society. Although this 
discourse does not directly cause physical harm, it creates psychological pressure on 
individuals, popularises intolerance and creates an atmosphere that encourages violence. 
As Cohen-Almagor points out, hate speech is not only an individual expression, but also 
a tool that feeds social prejudices and ideological approaches (pp. 1–2).

Parekh (pp. 40–41) analyses hate speech through three main elements: (1) Arbitrary and 
Normative Orientation, where hate speech usually targets a specific group or individual 
in an arbitrary manner, though this orientation is sometimes legitimised by social norms; 
(2) Negative Evaluation and Stigmatisation, where differences such as ethnic origin, 
religion, gender, sexual orientation or lifestyle are interpreted negatively, distorted and 
presented as a threat; and (3) Exclusion and Enmity, where hate speech implies that 
targeted individuals or groups have no place in social cohesion. The Council of Europe 
Council of Ministers similarly defines hate speech as expressions that serve to spread, 
incite or legitimise forms of hatred based on intolerance, including discriminatory attitudes 
such as racism, xenophobia, antisemitism, and religious intolerance (Weber, p. 3). Hate 
speech is often considered as a precursor to hate crimes. The OSCE defines hate crimes 



A DISCOURSE ANALYSIS…NR 3–4 255

as the targeting of individuals or property on the basis of a particular group’s affiliation 
or identity, representing the dimensions of hate speech that result in physical violence 
(Keyman, p. 10).

Discourses are powerful tools shaped at the intersection of individuals’ intellectual 
processes and social structures. In this context, discourse analysis is an important method 
for understanding social dynamics, power relations and identity politics. Discourses go 
beyond being merely a reflection of personal feelings and individual opinions; they 
are also fed and guided by social structures. These structures shape the production and 
dissemination of certain forms of discourse through elements such as cultural norms, 
religious teachings, economic relations, ideological contexts and historical processes. 
A discourse analysis of hate speech against Alevis is an important example of how these 
dynamics work and how they are shaped by social structures.

This study focuses on the content of anti-Alevi hate speech that emerged on social 
media platforms following the Syrian civil conflict that flared up again in November and 
December 2024. The research examines how such discourses are shaped in the digital 
environment and the social and cultural dynamics that are effective in the spread of 
these ideologies. Through discourse analysis methodology, this study aims to structurally 
analyse the texts created on these platforms. By analysing the linguistic elements and 
meaning structures of the texts in depth, the social and cultural contexts underlying the 
discourses used are revealed.

2. BACKGROUND: ALEVIS IN TURKEY AND THE SYRIAN CONTEXT

The Alevi community in Turkey represents a religiously and ethnically diverse 
population, comprising Turkish, Kurdish, Albanian, and other ethnic groups united by 
their adherence to an esoteric belief system rooted in batıni Islamic traditions. Although 
they share theological commonalities with Nusayri Alevis, particularly in their emphasis 
on esoteric interpretation of religious texts and worldviews structured around batıni 
principles, these groups maintain distinct ritual practices and historical trajectories. 
Turkey is also home to communities identified as Nusayri, particularly among Arab-
origin Turkish citizens residing in southern coastal regions. However, this internal dynamic 
and diversity is generally disregarded in public discourse. The historical, cultural, and 
ritual differences between Anatolian Alevis, Nusayris, and other batıni communities are 
frequently collapsed into a monolithic “Alevi” identity, especially in contexts of sectarian 
tension. This deliberate or ignorance-based conflation of these distinctions shapes the 
terrain upon which hate speech is produced.

Historically, Alevi communities in Turkey have endured persistent marginalisation 
and discrimination stemming from their batıni religious identity rather than their ethnic 
origins. This process of othering has manifested through systemic exclusion, denial of 
religious rights, and periodic episodes of sectarian violence. The state’s historical approach 
toward religious minorities, particularly those outside Sunni orthodoxy, has reinforced the 
perception of Alevis as a marginalised group within Turkish society. This marginalisation 
has been perpetuated through institutional mechanisms, including the absence of official 
recognition for Alevi places of worship (cemevi) and a mandatory religious education 
curriculum that predominantly reflects Sunni interpretations of Islam.

The Syrian Civil War, which erupted in 2011 and intensified in subsequent years, 
introduced a new dimension to anti-Alevi sentiment in Turkey. Turkey’s official stance 



CEM ERDEM256 NR 3–4

toward the Syrian conflict evolved into explicit opposition to the Assad regime, a position 
prominently articulated in international forums. Political discourse in Turkey increasingly 
emphasised President Bashar al-Assad’s Nusayri Alevi identity, framing the conflict 
through a sectarian lens rather than as a humanitarian crisis or political uprising. This 
rhetorical strategy constructed a narrative of Sunni oppression under an “Alevi regime,” 
thereby mobilizing sectarian sentiments among Turkey’s Sunni majority population.

This sectarian framing of the Syrian conflict had direct consequences for all batıni 
communities in Turkey. Despite Alevi organisations’ repeated calls to evaluate the Syrian 
crisis through the framework of universal human rights rather than sectarian allegiances, 
both Anatolian Alevis and Nusayri communities in Turkey found themselves positioned 
(regardless of their actual political stances) as presumed supporters of the Assad regime 
by virtue of their shared batıni religious heritage. This association, constructed through 
political discourse rather than factual alignment, rendered batıni communities in Turkey 
vulnerable to suspicion and hostility.

The resurgence of conflict in Syria during November and December 2024 coincided 
with intensified political rhetoric that continued to foreground Assad’s religious identity 
in official statements and media coverage. This rhetorical emphasis on the sectarian 
dimension of the conflict, rather than its complex political, economic, and humanitarian 
aspects, further solidified the perception among segments of Turkish society that Alevis 
represented a potential threat element sympathetic to the Assad regime. Sectarian 
polarisation manufactured through political discourse translated into increased hate speech 
targeting batıni communities on social media platforms. The distinctions between Anatolian 
Alevis, Nusayris in Turkey, and Syrian Nusayri Alevis were systematically collapsed, 
and religious identity, rather than nationality or political affiliation, became the primary 
axis of animosity.

3. PURPOSE OF THE STUDY

The aim of this study is to conduct a discourse analysis of hate speech against Alevis 
on social media platforms. In this context, answers to the following questions were sought:
1. In which expressions does hate speech against Alevis manifest itself?
2. In which contexts are these discourses produced?
3. What are the ideological structures underlying the discourses?

4. METHOD

4.1. RESEARCH DESIGN

This study employs qualitative discourse analysis to examine hate speech against 
Alevis on social media platforms. The research focuses on linguistic analysis of user-
generated comments, examining how language constructs and perpetuates sectarian hate 
speech in the context of the Syrian civil conflict’s resurgence in late 2024.

4.2. DATA COLLECTION

Data were collected from two major social media platforms in Turkey: X (formerly 
Twitter) and Facebook. These platforms were selected due to their widespread use 
in Turkey and their role as primary spaces for public discourse and political debate. 
X is particularly significant for real-time political commentary and rapid information 



A DISCOURSE ANALYSIS…NR 3–4 257

dissemination, while Facebook remains widely used across diverse demographic groups, 
making both platforms crucial sites for examining public discourse on sectarian issues.

The data collection period spanned November and December 2024, coinciding with the 
intensification of the Syrian civil conflict. During this period, seven posts that attracted 
significant attention across different social groups and demonstrated high levels of 
engagement (comments and visibility) were initially identified. These posts addressed 
themes related to the Syrian conflict, sectarian identities, and the Alevi community. 
An expert evaluation form was developed in alignment with the study’s objectives, 
focusing on posts that contained themes of “Targeting, Demonisation, Stereotypes, Gender, 
and Faith Connection.” Three experts in the field evaluated the seven posts, and the three 
posts receiving the highest scores for thematic relevance and analytical potential were 
selected for in-depth analysis.

Table 1. Characteristics of Selected Posts

Post 
No. Platform Author Profile Content 

Type
Content 

Orientation

Explicit 
Sectarian 
Framing

Comments 
Analysed

1 X 
(Twitter)

Alevi-identified 
artist

Written 
text

Humanitarian; 
peace and 
neutrality

No 19

2 X 
(Twitter)

Conservative 
influencer

Written 
text

Pro-intervention; 
Assad’s Alevi 

identity
Yes 22

3 Facebook Alevi-identified 
politician

Written 
text

Syrian solidarity; 
anti-war No 16

All three posts consisted exclusively of written text in Turkish, with no multimedia 
elements. Post lengths ranged from 156 to 203 words. Of the seven initially identified 
posts, four (two from each ideological group) were excluded following expert evaluation 
due to lower thematic relevance scores.

4.3. POST SELECTION STRATEGY AND IDEOLOGICAL REPRESENTATION

The seven initially identified posts represented two distinct ideological positions 
within Turkey’s digital public sphere, deliberately selected to capture how sectarian 
discourse operates from asymmetrical social and political locations. Four posts originated 
from public figures prominently identified with Alevi identity (including journalists, 
politicians, and artists) while three posts came from self-identified conservative voices, 
including journalists, Twitter influencers, and politicians. This binary selection strategy 
was methodologically essential for examining how anti-Alevi hate speech manifests both 
in direct attacks on explicitly sectarian content and in reflexive responses to non-sectarian 
statements by Alevi-identified individuals.

All posts and their accompanying comments were exclusively in Turkish, reflecting 
the linguistic context of Turkey’s digital sectarian discourse. The analysis focused on 
user comments responding to these posts, examining how sectarian hate speech emerged 
across these two ideologically divergent groups.



CEM ERDEM258 NR 3–4

4.4. CONTRASTING DISCURSIVE FRAMES

Posts from Alevi-identified public figures adopted humanitarian and peace-oriented 
discourse, emphasizing the need to stop bloodshed in Syria and calling for Turkey to 
maintain neutrality rather than direct involvement in the conflict. Significantly, these 
posts did not explicitly invoke the term “Alevi” or employ sectarian categories in their 
content. Instead, they framed their positions through universalist humanitarian language, 
focusing on civilian suffering, regional stability, and the principles of non-intervention. 
The absence of explicit sectarian framing in these posts is analytically significant, as 
it demonstrates that the speakers deliberately avoided reproducing sectarian binaries in 
their public commentary.

In stark contrast, posts from conservative figures explicitly framed the Syrian conflict 
through sectarian lenses, emphasizing Assad’s Alevi identity and constructing the crisis 
as a matter of direct Turkish national interest defined in sectarian terms. These posts 
advocated for the overthrow of what they characterised as an “Alevi power structure” 
in Syria and argued that Turkey should adopt a position aligned with this objective. 
The selection of conservative posts specifically prioritised those that: (1) explicitly 
referenced Assad’s Alevi/Alawite identity, (2) framed the Syrian conflict as a sectarian 
struggle requiring Turkish involvement, and (3) articulated Turkey’s strategic interests in 
explicitly sectarian terms, thereby establishing discursive links between Syria’s Alawite-
led government and Turkey’s Alevi minority.

4.5. REFLEXIVE SECTARIAN TARGETING

A significant methodological consideration emerged: despite the absence of explicit 
Alevi identity markers in posts from Alevi-identified figures, comment sections revealed 
intensely sectarian reactions targeting posters based on their known Alevi identity. This 
reflexive targeting pattern – where neutral humanitarian statements trigger sectarian hate 
speech based on speaker identity rather than content – justified the inclusion of non-
sectarian posts from Alevi-identified figures in the sample. This pattern demonstrates 
how Alevi identity functions as a “marked” category in Turkish political discourse, 
where statements by Alevi-identified individuals are systematically reinterpreted through 
a sectarian lens regardless of actual content.

4.6. DATA CHARACTERISTICS

The dataset consists of 57 user comments distributed across the three selected 
posts (as detailed in Table 1). While X and Facebook represent distinct digital media 
environments with different user interaction patterns, the decision to analyse data from both 
platforms together was made to capture the broader landscape of anti-Alevi hate speech 
across Turkish social media. Both platforms demonstrated similar thematic patterns in hate 
speech despite their structural differences, and the combined analysis allowed for a more 
comprehensive understanding of how sectarian discourse operates across digital spaces.

4.7. ANALYSING THE DATA

The analysis employed manual thematic coding of the 57 collected comments. The 
coding process followed a hybrid approach combining both deductive and inductive 
elements. The five main analytical categories – Targeting, Demonisation, Stereotypes, 



A DISCOURSE ANALYSIS…NR 3–4 259

Gender, and Faith Connection – were established deductively based on existing hate 
speech literature and the research objectives. However, the specific subcategories and 
thematic patterns within each main category emerged inductively through careful reading 
and analysis of the comment data.

The coding process involved the following steps:
1. Initial reading of all 57 comments to gain familiarity with the data
2. Identification of comments containing hate speech elements
3. Categorisation of comments according to the five predetermined themes
4. Identification of recurring patterns, phrases, and rhetorical strategies within each 

theme
5. Selection of representative examples that best illustrated each thematic category

Discourse analysis was limited to the “linguistic level,” focusing on how language 
constructs sectarian othering through word choice, metaphors, historical references, and 
rhetorical framing. The analysis examined both explicit hate speech and implicit forms of 
sectarian discrimination embedded in seemingly neutral language. Ethical considerations 
were maintained throughout the research process, with user identities anonymised in all 
presented data.

5. FINDINGS

5.1. OVERVIEW OF THEMATIC ANALYSIS

The analysis of 57 user comments yielded five main themes that characterise hate speech 
against Alevis in the context of the Syrian conflict: Targeting, Demonisation, Stereotypes, 
Gender, and Belief Connection. These themes were established through a hybrid analytical 
approach. While the main thematic categories were determined deductively based on hate 
speech literature and research objectives, the specific manifestations and subcategories 
within each theme emerged inductively through systematic analysis of the comment 
data. The following sections present representative examples from the dataset, organised 
according to these five analytical themes. All examples are direct quotations from user 
comments, with identities anonymised to maintain ethical standards.

Discourses are shaped by cultural and social norms and past historical traumas, while 
social structures pave the way for these discourses to take shape, gain strength and spread. 
The following analysis examines how this relationship operates and how intertwined 
discourse forms are with social structures.

5.1.1. TARGETING

“Targeting” in discourse is shaped by defining a certain group as a threat in society 
on the basis of their identity or beliefs. Such discourses deepen discrimination and 
polarisation within social structures and make the distinction between “us” and “them” 
more apparent. The table 2 below presents user comments categorised under the theme 
of targeting.

All of these expressions contain hate speech that increases sectarian discrimination 
and social conflict over religious identities. These discourses, especially targeting the 
Alevi community, damage social peace and tolerance and create a discriminatory and 
marginalising atmosphere.



CEM ERDEM260 NR 3–4

Table 2. User Comments Illustrating the Theme of Targeting

1 “Why does your language, which is silent about Assad’s oppression, sharpen when 
it comes to the legitimate defence of Sunnites?”

2 “This provocateur is an Alevi, he equates Syria with Sivas,1 
but does not mention Tunceli.2”

3 “For E...., who was elected by the Turkish Nation, you use adjectives 
such as Dictator One man tyrant…”

4 “You are fuelling the Alevi Sunni conflict with this text. You have no shame at all.”

5 “Get out, sectarian.”

6 “In Syria, the Alawites were stepped on the tail, and the Alawites in Turkey 
raised their voice.”

7 “May mercy be upon our ancestor Yavuz Sultan Selim Khan”

8 “F..... lady, look, this is the Bashar you love and defend as an Alawite… 
You’re just like him.”

9 “I realised very well that there is no humanity left in these political Alevis.”

10 “I don’t see you ending well, but let’s hope for the best.”

11 “Doesn’t she have a daughter, son, grandson or any other relative who loves her?”

12 “If you only knew what we went through in Gezi3 and 15 July,4 especially 
who were the ones who raided mosques and beat imams on 15 July.”

13 “Political Alevis5 especially become civil servants and if three or five of them come 
together in an organisation, they hold each other together in an incredible way.”

14 “Political Alevism is a mentality that defends the Baath regime.”
1 2 3 4 5

The statements in the table provide a critical analytical ground for understanding 
how discourse produces effects and functions in the context of targeting. By focusing on 
the marginalised group, these statements question the social legitimacy of the targeted 
community and redefine this group as a threat. The structure of the discourse creates an 
exclusionary and stigmatising atmosphere, especially through the Alevi identity, blended 
with certain historical, political and ideological themes.

In the context of these discourses, targeting performs two main functions. Firstly, 
by associating Alevi identity with certain negative qualities, it lowers the level of social 
acceptance of this identity, or even ignores it. For example, statements such as “Why 
does your language, which is silent on Assad’s oppression, sharpen when it comes to the 
legitimate defence of Sunnites?” and “I realised very well that there is no humanity left 
in these political Alevis” question the moral and social values of this group by framing 

1 Sivas: Site of the 1993 Sivas massacre where 35 Alevi intellectuals and artists were killed in 
an arson attack.

2 Tunceli: Province with significant Alevi population, historically subjected to state violence.
3 Gezi: Reference to the 2013 Gezi Park protests in Istanbul.
4 15 July: Reference to the failed coup attempt in Turkey on July 15, 2016.
5 The concept of political Alawite is a term used in the aftermath of the Syrian civil war, 

especially by conservative circles, to describe Alawites who express anti-war and political views.



A DISCOURSE ANALYSIS…NR 3–4 261

Alevi identity with negative adjectives such as inhumanity, passivity or hypocrisy. This 
kind of discourse aims to weaken the position of Alevis in society and to ensure that 
they are perceived as an unreliable group.

Secondly, these discourses define the targeted group as a collective threat and reinforce 
feelings of fear, insecurity and discrimination in the society at large. The expression “Alawites 
in Syria were stepped on, and the Alevis in Turkey made the noise” directly associates the Alevi 
community with an “external enemy” in the context of an international conflict, questioning 
their loyalty and patriotism. This language increases social polarisation and positions a certain 
segment of society as an “internal threat”. Similarly, expressions such as “Political Alevism 
is a mentality that defends the Baathist regime” encode sectarian identity as a political and 
ideological threat. Statements such as “Political Alevis especially become civil servants and 
if three or five of them come together in an institution, they hold each other together in 
an incredible way” and “…who were the ones who stormed the mosque and beat the imam 
on 15 July” target and marginalise Alevis as a group. This leads to a collective stigmatisation 
process by targeting not only specific individuals but the entire community.

Moreover, it is observed that historical references and religious symbols are used 
functionally in these discourses. The expression “May our ancestor Yavuz Sultan Selim 
Khan have mercy” aims to justify the sectarian conflicts of the past in the current context 
and legitimise the ongoing discrimination by glorifying a historical figure associated 
with violence against Shia communities. While such historical references strengthen the 
legitimacy ground of the discourse, they serve to further marginalise the targeted group.

The structure of the discourses in Table 2 produces functions of exclusion, 
marginalisation and stigmatisation at both individual and collective levels through the 
mechanism of targeting. While such discourses against Alevis deepen social conflicts, 
they also reproduce existing power relations and ideological polarisations. The social 
impact of this language manifests itself as a dynamic of segregation that institutionalises 
discrimination and constitutes an obstacle to social peace.

5.1.2. DEMONISATION

Demonisation is the transformation of a particular group into an inhuman and dangerous 
element based on their religious or sectarian identity. Such discourses reinforce existing 
prejudices within social structures and lead to a deepening of the distinction between 
that group and others.

The discourse analysis under the theme of demonisation reveals how the statements 
deepen social segregation by marginalising individuals or groups. The analysed expressions 
criminalise a particular sect or belief community and collectively associate them with 
violence, evil or inhuman acts. These discourses increase social hatred and hostility by 
defining the targeted groups as dangerous or harmful.

The statements in Table 3 are sentences that exemplify hostile and discriminatory 
discourse against the Alevi community in the context of sectarianism and hate speech. 
Each of them reflects a marginalising discourse that aims to create conflict and tension 
between social groups.

Statements tend to criminalise a particular faith (such as Alevism or Alawiteism) 
by directly associating it with genocide, massacres or an oppressive regime. Such 
generalisations ignore the individual differences of groups, portraying all their members 
as part of a collective crime. Thus, antagonising discourses use a language that promotes 
social polarisation and undermines peace between groups.



CEM ERDEM262 NR 3–4

Table 3. User Comments Illustrating the Theme of Demonisation

1 “He slaughtered 500 thousand Sunni babies that you call Alevis...”

2 “When the Nusayri-Shiite murderous horde is defeated, they cry 
about Nesimi’s lost tomb.”

3 “You did not feel sorry when Assad’s dog was killing millions, 
you are the real villains and oppressors.”

4 “Sectarian Ataputist Islamophobe woman.”

5 “When you say can, which can? One of yours? Not one of yours?”

6 “For years you have been watching with pleasure as the Alawites, 
who make up 10% of the population, oppress and massacre the Sunni majority.”

7 “I just wanted to let you know that you are a sectarian despicable fascist artist 
who would not have been answered if your tweet had not fallen in front of me.”

8 “Alawites have never been touched in the history of Syria. On the contrary, 
Hafez Assad massacred Sunni Kurds and Arabs in Hama.”

9 “You are disguised as Alevis, but we don’t buy it.”

10 “Sectarian unscrupulous woman.”

11 “Political Alevism is polytheism.”

12 “We are all Alevis. Political Alevis are a national security problem for this country.”

13 “Political Alevis are generally composed of Armenians disguised 
under the Alevi identity.”

14 “Political Alevism is the most insidious danger hidden under secularism.”

15 “...They are more hostile to the state and Sunni people than the PKK. 
If you only knew their hearts.”

Moreover, the analysed expressions contain personal attacks and humiliate the targeted 
individuals on the basis of their beliefs. This is an example of hate speech that fuels 
sectarian division. Enmity language is a serious problem that endangers the security of 
individuals or groups, disrupts social cohesion and threatens social peace.

The statements in the table are quite revealing in terms of understanding the effect and 
function of the discourse in the context of the theme of demonisation. The structure of 
the discourse is constructed to create a collective perception of threat against the targeted 
group, Alevis, and to position them as the “dangerous other” by excluding them from 
the society in general. This discourse, while fulfilling the function of demonisation, both 
shapes social perception and serves certain ideological and political objectives.

The antagonising discourse primarily associates the Alevi community with inhuman 
qualities such as violence, massacre and cruelty. For example, the expression “500 thousand 
Sunni babies were massacred by those you call Alevis…” directly associates the Alevi 
identity with the crime of genocide and portrays the community as the perpetrator of 
a collective crime. Such expressions do not target the identities of individuals, but directly 
the existence of an entire group, placing the group in an inhuman position. Similarly, the 
expression “When the Nusayri-Shiite murderers are defeated, they cry over Nesimi’s lost 



A DISCOURSE ANALYSIS…NR 3–4 263

tomb” reinforces hostility towards Alevis by associating a religious and belief identity with 
a collective crime. This discourse also identifies Alevis with an “external organisation” 
in the context of political, religious and cultural threats. For example, the statements 
“Political Alevism is the most insidious danger hidden under secularism” and “Political 
Alevis are a national security problem for this country” codify Alevi identity as a threat 
to national security and social order. This not only legitimises discrimination against 
Alevis, but also serves to weaken intra-group solidarity by increasing fear and suspicion 
of Alevis in society.

Another function of antagonising language is to morally devalue the targeted group. 
The expressions “Sectarian unscrupulous woman” and “Political Alevism is polytheism” 
and “Sectarian Ataputçu6 Islamophobic woman” aim to lower the level of social acceptance 
by defining Alevi identity as morally deficient and even heretical. In addition, the 
expression “Ataputçu” categorises Alevis as both politically and religiously deviant. Such 
expressions deepen the gap between communities by including not only sectarian but 
also moral and human exclusion.

These discourses gain legitimacy by being enriched with historical references. The 
statements “We are all Alevis. Political Alevis are a national security problem for this 
country” and “Political Alevis are mostly composed of Armenians disguised under 
the Alevi identity” also place the accusations against Alevis in a historical framework 
beyond the current political context, thus grounding hostility on an ideological basis. 
Such historical and ideological frameworks not only reinforce existing discrimination, 
but also make such discourses more acceptable and acceptable to a wider audience.

The discourse produced by the expressions under the “enmity category” creates a social 
perception of threat against Alevis through the mechanism of enmity and supports this 
perception with various ideological, political and moral bases. While this process produces 
exclusion, stigmatisation and discrimination at both individual and social levels, it also 
functions to weaken intergroup trust and deepen social polarisation. This structure of 
discourse constitutes a serious obstacle to social peace and is used as a tool that increases 
social conflict.

5.1.3. STEREOTYPES

Stereotypes are the generalisation and simplification of the characteristics of individuals 
belonging to a particular group. Such discourses lead to a fixed and uniform definition 
of the identities of certain groups within social structures.

The statements in Table 4 provide a rich ground for analysis in order to understand how 
the discourse produces effects and functions in the context of the theme of stereotypes. 
The function of stereotypes in the discourse is to shape the social perception of the 
targeted group by emphasising uniform, generalising and generally negative qualities of 
this group. This discourse deepens the exclusion of Alevis, the marginalised group, at 
both individual and social levels by framing them through fixed negative characteristics.

The structure of the discourse systematically associates Alevism with anti-Sunni 
sentiments, massacres and sectarianism, thus defining this belief in a negative way. For 

6 Ataput (a blend of Ata, referring to ‘Atatürk’, and put, ‘idol)’ is a pejorative term used by 
conservatives to denounce both the presence of Atatürk statues in public spaces and the emphasis 
on secularism in his political legacy.



CEM ERDEM264 NR 3–4

example, the statement “Alevism is a mindset based entirely on anti-Sunni sentiment” 
defines the Alevi faith solely on the basis of an opposition and places it in an essentialist 
and hostile framework. Such stereotypes codify Alevi identity as a symbol of threat or 
enmity rather than a complex social reality.

Table 4. User Comments Illustrating the Theme of Stereotypes

1 “The Alawites he calls Alawites are Arab Alawites, that is, the Alawites 
who massacred 2 million Sunni Muslims in Syria!”

2 “I guess the Sunnis weren’t human, you were silent well.”

3 “Alevism is a mindset based entirely on anti-Sunni sentiments...”

4 “This woman is spewing sectarianism. She cannot be ignorant of the massacres 
of Alawites and Shia in Syria.”

5 “Calling them Muslims is an insult to religion.”

6 “May mercy be upon our ancestor Yavuz Sultan Selim Khan.”

7 “Arguvan Both forms of the word are plural and mean ‘Arga’lar’ or ‘Argav’lar’. 
(check your ancestry again)”

8 “He cannot be ignorant of the massacres of Alawites and Shia in Syria.”

9 “He is spewing sectarianism.”

10 “If you ask an Alevi whether a Cem House should be opened or a mosque 
should be closed, 95 per cent of them will say that the mosque should be closed.”

11 “Alevism is a thought structure based entirely on anti-Sunniism.”

12 “This is exactly the Iranian influence in Turkey.”

This discourse also reproduces Alevis through a language that accuses them in historical 
and religious contexts. For example, the expression “Alevis are Arab Alevis, i.e. Alawites, 
the Alawites who massacred 2 million Sunni Muslims in Syria!” directly associates Alevis 
with mass violence and causes the community to be perceived as inhuman. Similarly, 
the statement “Calling them Muslims is an insult to religion” functions to marginalise 
the Alevi faith in religious and moral terms by defining it as un-Islamic. The statement 
“...95 per cent of Alevis say that mosques should be closed” creates stereotypes based 
on negative beliefs. Such statements not only reinforce sectarian segregation but also 
have a damaging effect on social cohesion.

The use of historical references and ideological frameworks also increases the impact 
of the discourse. Expressions such as “May our ancestor Yavuz Sultan Selim Khan have 
mercy” legitimise sectarian conflicts through historical figures and reinforce existing 
prejudices. Similarly, the statement “Iranian influence in Turkey is exactly that” associates 
Alevism with foreign powers and positions the community as a threat to national security. 
Such frames increase the social and political impact of stereotypes and pave the way for 
the discourse to be accepted by large masses.

These discourses produced within the framework of the stereotypes theme serve to 
weaken the level of social acceptance of this community by creating a uniform and 
reductionist perception of Alevis. The structure of the discourse produces an effect that 



A DISCOURSE ANALYSIS…NR 3–4 265

deepens social segregation and polarisation through the generalising and exclusionary 
function of stereotypes. Such expressions not only increase psychological and social 
pressure on the marginalised group, but also function as an ideological tool that perpetuates 
social conflict.

5.1.4. THE GENDER AND BELIEF CONNECTION

The relationship between gender and belief is critical for discourse analysis because 
these two elements can deepen discrimination in the social structure and shape individuals’ 
identities. In the analysed comments, female Alevi voices are subjected to compound 
forms of marginalisation that draw on both sectarian and gender-based prejudices.

Table 5. User Comments Illustrating the Theme of Gender and Belief Connection

1 “Where were you when Aleppo’s population dropped from 4 million to 200 thousand, 
woman, were you on holiday?”

2 “Shame on you, F...... you motherf…. who feed you bread in this country.....”

3 “Doesn’t this woman have a daughter, son, grandson or any other relative who loves her?”

4 “What do you do that Hz. Ali did....”

5 “Would you like to be treated?”

6 “Aunty, you have a different problem.”

7 “Exactly, Shia is a virus, you can somehow get along with Kurds, 
but it is very difficult with Alevis.”

8 “Alevism is a mindset based entirely on anti-Sunni sentiments.”

9 “Alevism is heresy, polytheism.”

The statements in Table 5 are full of discourses that include insults, belittling and 
marginalisation of certain individuals or groups. Although the first example appears to 
be a criticism that carries personal responsibility, it actually blames the targeted person 
by making individual accusations over a wider social crisis. Similarly, in other examples, 
derogatory language was used against women, religious beliefs and ethnic identities. Many 
statements involve judgements made on religious, moral or ethnic themes in order to 
denigrate other groups; this not only belittles a person’s individual experiences, but also 
becomes an attack on the entire identity of that person or group. By associating Alevism 
and the Shia faith with negative and harmful concepts such as heresy, polytheism or 
viruses, these discourses feed social prejudices and exclude these groups. Furthermore, 
associating Alevis as a social group, or those with similar beliefs, with negative issues 
such as security threats or cultural hostility encourages hate speech and discrimination. 
The use of such language increases polarisation in society, creating hostility and mistrust 
instead of social cohesion and understanding.

The statements provide a striking example to understand how the structure of discourse 
produces an effect and function in the context of the theme of belief connection. These 
discourses exhibit a structure that directly otherises, devalues and marginalises individuals 
and communities by targeting faith. In particular, this language, which combines female 
identity with elements of belief, produces a systematic attack mechanism against the 



CEM ERDEM266 NR 3–4

social legitimacy of both individuals and communities. In this context, the structure of 
the discourse goes beyond individual targeting and aims to create a negative perception 
on the group representing a collective belief.

The statements in Table 5 reveal how gender and religious identity intersect to produce 
intensified forms of hate speech. Female Alevi commentators face a double burden of 
marginalisation: they are attacked both for their religious identity and for their gender. 
The gendered nature of these attacks is evident in several ways.

First, female commentators are subjected to patronizing and dismissive language that 
questions their competence and authority. Terms like ‘woman’ and ‘aunty’ are deployed 
not as neutral descriptors but as diminutives meant to belittle. The question “Doesn’t this 
woman have a daughter, son, grandson or any other relative who loves her?” functions 
to suggest that a woman expressing political views must lack family connections or 
proper familial guidance, implying that women’s proper place is in the domestic sphere 
rather than public discourse. This reflects broader patriarchal norms that seek to silence 
women’s voices in public and political spheres.

Second, misogynistic language is combined with sectarian slurs to create particularly 
virulent attacks. The use of profanity directed at women’s family relationships serves to 
attack both the individual woman and her community simultaneously. These gendered 
insults draw on patriarchal notions of women’s honour being tied to family and community, 
thereby extending the insult beyond the individual. The expression “Shame on you… 
‘dogs are the mother of those who feed you bread in this country…’” exemplifies how 
misogyny and sectarian hate speech are intertwined to create compound marginalisation.

Third, female Alevi identity is questioned through religious framing. The challenge 
“What do you do that Hz. Ali did?” questions a woman’s right to claim Alevi identity 
or to speak about Alevi issues, suggesting that proper religious authority belongs only to 
men. This reflects broader patterns in which women’s religious authority and knowledge 
are systematically delegitimised within patriarchal interpretations of religious tradition.

For example, the expression “What do you do that Hz. Ali did?” aims to weaken the 
religious and moral authority of a female individual by targeting her religious identity 
with a questioning tone. Such expressions not only criticise a person’s belief practices, but 
also reinforce the perception that the community represented by that person is far from 
religious values in general. Thus, although the discourse appears to target an individual, 
it functions to stigmatise a group through belief.

Similarly, statements such as “Alevism is a mindset based entirely on anti-Sunni 
sentiments” and “Alevism is heresy and polytheism” directly associate Alevi belief with 
heresy and enmity and aim to exclude this belief from religious legitimacy and social 
acceptance. Such discourses not only create religious marginalisation, but also deepen 
social polarisation by creating a ground for conflict and tension between sects. Such 
generalisations about faith produce a language that fixes the identities of individuals and 
groups and presents them as representatives of moral degeneration.

Another striking aspect of the discourse is that the targeted individuals are presented 
as individuals who violate social values by establishing a connection between belief and 
morality. The expression “Shame on you… ‘dogs are the mother of those who feed you 
bread in this country…’” accuses the individual and thus the belief group he/she represents 
of ingratitude and even hostility. This discourse enables the collective accusation and 
exclusion of a belief community through the individual.



A DISCOURSE ANALYSIS…NR 3–4 267

Similarly, the expression “Exactly, Shia is a virus, you can somehow get along 
with Kurds, but it is very difficult with Alevis” positions the Alevi faith as a threat to 
society by defining a sectarian identity as a harmful entity. This discourse is not only 
a marginalisation of belief, but also a language of hate that strengthens the ideological 
foundations of a social conflict.

The intersection of gender and religious marginalisation is particularly evident in 
comments that combine sectarian hate speech with gendered dismissal. When Alevism 
is characterised as “heresy, polytheism” or “a virus” in the same discourse space where 
women are being attacked for speaking publicly, the message is clear: both the religious 
community and women’s voices within it are illegitimate and dangerous. This compound 
marginalisation demonstrates how sexism and sectarian prejudice work together to create 
intensified forms of exclusion that target women from minority religious communities 
with particular virulence.

The discourses under the theme of Gender and Belief Connection target individuals and 
communities of faith, producing a function of exclusion and devaluation through religious 
identities. The structure of the discourse weakens the social legitimacy of both individuals 
and communities through generalisations about belief, moral questioning and the creation 
of sectarian threat perceptions. This situation leads to deep segregation and polarisation 
not only among individuals but also among communities, becoming one of the obstacles 
to social peace.

Table 6. Frequency Analysis of Key Terms in Hate Speech Comments

Term Frequency Thematic 
Category Analytical Description

Alevi 22 Sectarian 
Discrimination

Primary target group; the most frequently 
mentioned term indicating the central focus 
of hate speech.

Political 14 Political 
Stigmatisation

Used to delegitimise Alevi identity by framing it 
as political ideology rather than religious belief.

Heresy 9 Religious 
Demonisation

Employed to delegitimise Alevi faith 
and exclude it from Islamic authenticity.

Armenian 7 Ethnic 
Conspiracy

Attempts to connect Alevis with Armenians 
to invoke historical animosities and question 
loyalty.

Terror 6 Security Threat 
Framing

Associates Alevi identity with terrorism 
and separatism.

Security 5 Threat 
Construction

Frames Alevis as “national security problem” 
to justify exclusion and surveillance.

Shia 4 Sectarian 
Association

Links Alevis to Shia Islam and, by extension, 
to Iran and Assad regime.

Mazlum 4 Victim-Status 
Denial

Used in contexts that deny or minimise 
historical Alevi persecution.



CEM ERDEM268 NR 3–4

Term Frequency Thematic 
Category Analytical Description

Gezi 3 Political 
Conspiracy

References 2013 protests to associate Alevis 
with anti-government movements.

Danger 3 Threat Perception Characterises Alevis as “hidden threat” 
to society and social order.

Minority 3 Marginalisation Emphasises Alevi minority status to delegitimise 
their voices and demands.

Army 2 Institutional 
Exclusion

Appears in claims that Alevis should be 
excluded from military service.

Virus 2 Dehumanisation Employs disease metaphor to dehumanise Alevi 
and Shia identities.

Woman 2 Gender-Based 
Attack

Used in contexts that target female 
commentators with gendered insults.

Enmity 1 Emotional 
Framing

Encapsulates the hostile emotional tone 
of the discourse.

Cruel 1 Moral Inversion Appears in statements portraying Alevis 
as oppressors despite historical marginalisation.

Mosque 1 Religious 
Legitimation

Invoked to reinforce sectarian boundaries 
and religious exclusion.

Erbakan7 1 Political 
Reference

Reference to Islamist political leader to frame 
sectarian discourse.

PKK8 1 Security Threat 
Framing

Used to associate Alevi identity with Kurdish 
separatism and terrorism.

7 8

The discourses in Table 6 are analysed under various thematic categories. The most 
frequently encountered word is ‘Alevi,’ which appears 22 times, confirming that this identity 
category is the primary target of hate speech. The word ‘political,’ which appears 14 times, 
reveals a consistent strategy of delegitimizing Alevi identity by framing it as political 
ideology rather than authentic religious belief. Furthermore, the word ‘heresy’ (sapıklık) 
is used 9 times in discourses that belittle and delegitimise the Alevi faith, indicating 
an antagonizing discourse that excludes Alevis from Islamic authenticity. The word 
‘Armenian’ appears 7 times, exemplifying efforts to associate Alevis with Armenians and 
leverage historical animosities rooted in the 1915 events and the subsequent development of 
Armenian identity as a marker of “otherness” and alleged disloyalty in Turkish nationalist 
discourse. This association functions to cast suspicion on Alevi national loyalty by invoking 

7 Necmettin Erbakan (1926–2011) was the pioneer of Turkey’s Islamist political movement 
and founder of the Milli Görüş (National View) movement. As leader of the Welfare Party (Refah 
Partisi), he served as Prime Minister between 1996 and 1997, emerging as a central figure in Tur-
key’s Islamist-secularist polarisation.

8 PKK (Kurdistan Workers’ Party) is an armed militant organisation that was founded in 1978 
with the initial goal of establishing an independent Kurdish state.

Table 6. (cont.)



A DISCOURSE ANALYSIS…NR 3–4 269

deeply entrenched narratives of betrayal and external threat that have historically been 
attached to Armenian identity within Turkey’s political imagination. Words such as ‘terror’ 
and ‘PKK’ appear as part of discourses associating Alevis with terrorism and separatism, 
serving to frame Alevi identity as a security threat. In addition, the word ‘security’ was 
used to marginalise Alevis within a discourse of national security concerns.

Less frequent words such as ‘Shia,’ ‘oppressed’ (mazlum), ‘Gezi’ and ‘danger’ 
reflect different discourse strategies including sectarian association, victim-status denial, 
political conspiracy, and threat perception. The words ‘army,’ ‘virus’ and ‘woman’ appear 
in contexts associated with institutional exclusion, dehumanisation, and gender-based 
attacks against Alevis. Furthermore, words such as ‘enmity,’ ‘cruel’ (zalim), ‘mosque’ 
and ‘Erbakan’ are linked to discourses that define Alevis negatively and are reinforced 
by religious and political motifs. Finally, the word ‘minority’ appears in contexts that 
emphasise Alevi minority status to delegitimise their voices. These data reveal that the hate 
speech against Alevis is constructed through multiple intersecting frameworks including 
sectarian discrimination, ethnic conspiracy theories, political delegitimisation, and security 
threat construction.

5.2. DISCUSSION

The findings of this study reveal how hate speech against Alevis is generated and 
disseminated on social media platforms. However, these discourses are not merely the 
prejudices of individuals; on the contrary, they are the product of an institutionalised and 
systematic process fed by historical, political and social dynamics (Foucault). The roots 
of the discourse run deep and are fed not only by today’s political atmosphere but also 
by historical traumas and ideological antagonisms (Said; Hall, 1997). Othering appears 
as a mechanism that reinforces intergroup hierarchies and perpetuates social exclusion 
by marginalising certain identities (Goffman, Bauman).

The relationship between online hate speech and offline political dynamics is 
particularly salient in this study. Matamoros-Fernández and Farkas (2021) argue that social 
media platforms function as “laboratories” where offline political tensions are amplified, 
tested, and normalised. The intensification of anti-Alevi hate speech during the November-
December 2024 resurgence of the Syrian conflict demonstrates how digital platforms 
serve as vehicles for translating geopolitical events into domestic sectarian animosity. 
The political discourse that emphasised Assad’s Alawite identity in official statements 
found its mirror in social media comments that collapsed distinctions between Syrian 
Alawites and Turkish Alevis, demonstrating what Gerbaudo (2018) calls the “circularity” 
between institutional political discourse and grassroots digital hate speech. This circularity 
suggests that online hate speech does not emerge in a vacuum but rather amplifies and 
radicalises existing political narratives, creating what Gagliardone et al. (2015) term 
“enabling environments” for offline discrimination and violence.

In this study, it is seen that hate speech against Alevis is based on a narrative that 
demonises them in a historical context. This narrative has a wide historical range from 
sectarian conflicts in the Ottoman period to political transformations in the 20th century 
(Barkey, Oran). In particular, the references to Yavuz Sultan Selim emphasise the continuity 
of the discourse, showing how effective historical references remain in constructing 
Alevi identity as a “threat.” As documented in our findings, the invocation “May our 
ancestor Yavuz Sultan Selim Khan have mercy” (Table 3, comment 7) exemplifies how 



CEM ERDEM270 NR 3–4

historical figures associated with violence against esoteric Batini Islamic interpretations 
are mobilised to legitimise contemporary discrimination. This situation is not unique to 
Turkey. For example, Fanon (1963) states that there is a similar structure in colonial 
discourses, where certain groups are systematically constructed as “threats” and made 
the justification for oppressive policies. Hate speech against Alevis is also legitimised 
with concepts such as national security, sectarian unity and religious purity (Parekh, 
Van Dijk, 2008).

The digital dimension of hate speech introduces specific dynamics that distinguish it 
from traditional forms of prejudice. Daniels (2018) argues that digital hate speech is not 
only limited to individuals spreading hateful thoughts, but also leads to hate becoming 
a social norm through processes of algorithmic amplification and echo chamber formation. 
As seen in our study, content containing hate speech is circulated by anonymous accounts 
and legitimised as it is repeated across platforms. The frequency analysis (Table 6) 
reveals that terms like ‘Alevi’ (22 occurrences), ‘political’ (14 occurrences), and ‘heresy’ 
(9 occurrences) demonstrate patterns of repetition that normalise sectarian discrimination. 
Matamoros-Fernández (2017) identifies such patterns as “platformed racism,” where social 
media architectures inadvertently enable the systematic targeting of marginalised groups. 
As stated by the Council of Europe (Weber), hate speech not only harms the targeted 
group, but also creates an environment that encourages violence and discrimination in 
society at large. Brown (2018) further notes that online hate speech serves as a “rehearsal 
space” for offline violence, gradually eroding inhibitions against discriminatory action.

Demonisation is one of the most effective tools of hate speech and is a process in 
which certain groups are consciously pushed to the position of “other” and reinforced 
by discourses of social hostility (Girard). In our study, it was observed that Alevis 
were systematically coded as a “threat” element through multiple strategies: association 
with the Assad regime (Table 4, comments 1–3), linkage to Iranian influence (Table 5, 
comment 12), and characterisation as participants in sectarian conflicts. The comment 
“He slaughtered 500 thousand Sunni babies that you call Alevis” (Table 4, comment 1) 
exemplifies what Appadurai (2006) terms “predatory identities.” This concept refers 
to identities constructed specifically to mobilise violence by attributing collective guilt 
to entire communities. Yuval-Davis (1997) emphasises that marginalised groups are 
instrumentalised as an “external enemy” in the construction of national identity, while 
Oran (2014) states that this discourse, which is fed by historical references, reinforces 
modern forms of discrimination by being articulated in today’s political atmosphere.

The intersection of gender and sectarian identity reveals particularly virulent forms 
of hate speech that draw on multiple systems of oppression simultaneously. Our findings 
demonstrate that female Alevi commentators face compound marginalisation that cannot 
be reduced to either gender discrimination or sectarian prejudice alone but must be 
understood through their intersection (Crenshaw). The gendered attacks documented 
in table 6, including patronizing language (‘woman,’ ‘aunty’), questions about family 
connections (“Doesn’t this woman have a daughter, son, grandson?”), and profanity 
directed at family relationships, reflect what Mantilla (2015) identifies as “gendertrolling,” 
a form of online harassment that specifically targets women who speak in public spaces.

Jane (2017) argues that gendered online hate speech functions to enforce traditional 
gender hierarchies by punishing women who transgress boundaries of acceptable feminine 
behaviour. The religious dimension adds another layer to this enforcement. When female 
Alevi voices are challenged with “What do you do that Hz. Ali did?” (Table 5, comment 4), 



A DISCOURSE ANALYSIS…NR 3–4 271

the comment simultaneously questions women’s religious authority and their right to 
claim Alevi identity. This reflects broader patterns identified by Banet-Weiser and Miltner 
(2016) in which women from minority communities face intensified harassment because 
they challenge multiple hierarchies simultaneously.

The combination of sectarian slurs with misogynistic language, as in the use of 
profanity directed at women’s family relationships (Table 5, comment 2), demonstrates 
what Ging and Siapera (2018) call the “toxic technocultures” of social media, where 
multiple forms of hatred converge and amplify each other. The characterisation of Alevism 
as “heresy” and “polytheism” (Table 5, comment 9) in the same discourse space where 
women are attacked for speaking publicly sends a clear message: both the religious 
community and women’s voices within it are illegitimate. This compound marginalisation 
reflects what Crenshaw (1991) termed “intersectional invisibility,” where individuals at 
the intersection of multiple marginalised identities face unique forms of discrimination 
that are not adequately captured by single-axis frameworks.

The securitisation of Alevi identity represents a particularly insidious form of hate 
speech because it appropriates the language of legitimate state concerns to justify 
discrimination. Our frequency analysis reveals that security-related terms, ‘terror’ 
(6 occurrences), ‘PKK’ (1 occurrence), ‘security’ (5 occurrences), ‘danger’ (3 occurrences), 
consistently appear in anti-Alevi discourse, constructing what Buzan et al. (1998) call 
a “security threat” that positions a community as existentially dangerous. Comments 
such as “Political Alevis are a national security problem for this country” (Table 2, 
comment 12) and associations with terrorism exemplify how Alevis are framed through 
what Huysmans (2006) terms “securitizing speech acts.” These are discursive moves that 
transform social groups into security threats requiring extraordinary measures.

This securitisation serves multiple functions. First, it legitimises discrimination by 
framing it as necessary for national protection rather than sectarian prejudice. Second, it 
creates what Aradau (2004) calls “mobility restrictions.” These are rhetorical and actual 
barriers to Alevi participation in state institutions, as evidenced by comments suggesting 
Alevis should be excluded from military service (Table 5). Third, it constructs Alevis as 
simultaneously internal (citizens) and external (threats), creating what Bigo (2002) terms 
“internal borders” that fragment national communities along sectarian lines.

The findings of this study demonstrate that hate speech against Alevis operates through 
multiple, intersecting frameworks: historical demonisation, political delegitimisation, 
security threat construction, religious boundary-making, gender-based marginalisation, and 
invocation of ethnic conspiracies. These frameworks do not operate in isolation but rather 
reinforce each other, creating comprehensive discourses of exclusion that position Alevis 
as simultaneously religiously inauthentic, politically suspect, and potentially dangerous. 
Understanding these mechanisms is essential not only for documenting discrimination 
but also for developing effective interventions to counter hate speech and promote social 
cohesion in pluralistic societies.

6. CONCLUSION

The sectarian tensions caused by the civil war in Syria have paved the way for 
an increase in hate speech against Alevis in Turkey, and it has been determined that 
such discourse has become widespread, especially on social media platforms. Historically 
rooted anti-Alevi sentiments have been reshaped in the context of the Syrian civil war, 



CEM ERDEM272 NR 3–4

and this community has been targeted through national security discourses. These sect-
based hate speeches were blended with the concepts of Islam and nationalism, placed 
in a historical context, and thus tended to be legitimised.

This study’s analysis of 57 user comments from social media during the November-
December 2024 period reveals five intersecting mechanisms through which anti-Alevi 
hate speech operates: targeting, demonisation, stereotyping, gender-based marginalisation, 
and belief-based exclusion. Alevis have been targeted in the context of specific events 
and individuals and positioned as a threat to the social order. They have been associated 
with collective crimes on the basis of their sectarian affiliation and have been demonised 
within historical and political contexts. This process was reinforced by questioning their 
loyalty and led to their marginalisation.

Negative stereotypes of Alevis, such as separatism, sectarianism and betrayal, have 
not only weakened the social position of this community but also ensured that their 
identity is perceived as dangerous, unreliable or threatening. In this process, hate speech 
based on the language of marginalisation and enmity has been strengthened by blending 
it with historical events and political conjuncture. For example, hate speech against the 
Alevi faith creates an atmosphere that harms social harmony and peace by systematically 
excluding Alevis and placing them in a defamatory position through various metaphors 
and generalisations. The frequency analysis revealed that the term ‘Alevi’ appeared 
22 times, consistently in stigmatizing contexts, while security-related terms (‘terror,’ 
‘PKK,’ ‘security,’ ‘danger’) appeared 15 times collectively, demonstrating the systematic 
securitisation of Alevi identity. Moreover, these discourses use a language that associates 
Alevis with treason and portrays them as a threat to nationalist or religious values.

Hate speech against Alevism has targeted the belief system and social existence 
of the Alevi community by associating them with foreign powers or anti-state groups. 
This marginalising language defines Alevism as a faith that has deviated from the basic 
teachings of Islam, while stigmatising it in the context of nationalism with accusations 
such as lack of loyalty and untrustworthiness. This process leads to increased hostility 
towards Alevis, deepening social polarisation and widespread discrimination.

The gender dimension of hate speech reveals particularly insidious forms of 
compound marginalisation. Female Alevi commentators face intensified attacks that 
combine sectarian prejudice with misogyny, reflecting what Crenshaw (1991) terms 
intersectional discrimination. Hate speech was generated through attacks against women, 
and condescending, targeting and sexist expressions were widely used, especially against 
Alevi women figures. These discourses not only targeted Alevi women because of their 
social and religious identities but also used a language that aimed to discredit and isolate 
them in society. These discourses, in which Alevi women are labelled as “immoral,” 
“sectarian” or “dangerous” on the basis of their beliefs and lifestyles, have exposed 
Alevi women to double discrimination on the basis of their beliefs and gender. The 
patronizing language (‘woman,’ ‘aunty’), questions about family connections, and profanity 
directed at family relationships documented in this study demonstrate how patriarchal 
norms are weaponised to silence women’s voices in public discourse. On the other hand, 
such statements were used as a tool to marginalise Alevi women in public opinion and 
increase social tension.

Digital platforms have become a tool that accelerates the spread of hate speech 
and makes social prejudices and discriminatory expressions reach wider audiences. 
Especially in social media channels, the high interaction rate of hate speech content has 



A DISCOURSE ANALYSIS…NR 3–4 273

contributed to the visibility and normalisation of such expressions. While the interaction-
oriented structure of algorithms enables the content that reproduces hate speech to reach 
more users, the sharing of these contents and their support with comments cause the 
discourse to become mass and deepen social polarisation. As demonstrated in this study, 
the circularity between institutional political discourse and grassroots digital hate speech 
creates “enabling environments” where geopolitical tensions are translated into domestic 
sectarian animosity. This process has fuelled feelings of hostility towards certain groups 
and turned the digital space into a ground that undermines social peace and tolerance.

REFERENCES

Appadurai, Arjun. Fear of Small Numbers: An Essay on the Geography of Anger. Duke University 
Press, 2006.

Aradau, Claudia. “The perverse politics of four-letter words: Risk and pity in the securitisation of 
human trafficking.” Millennium, vol. 33, no. 2, 2004, pp. 251–277. https://doi.org/10.1177/030
58298040330020101

Banet-Weiser, Sarah, and Kate M. Miltner. “#MasculinitySoFragile: Culture, structure, and networked 
misogyny.” Feminist Media Studies, vol. 16, no. 1, 2015, pp. 171–174. https://doi.org/10.1080/
14680777.2016.1120490

Barkey, Karen. Empire of Difference: The Ottomans in Comparative Perspective. Cambridge Uni-
versity Press, 2008.

Bauman, Zygmunt. Modernity and Ambivalence. Ayrıntı Publications, 1999.
Bezirgan Arar, Yasemin, and Nilüfer Bilgin. “Othering Practices in Newspapers: A Study on the 

Turkish Press.” Journal of Communication Theory and Research, vol. 30, 2010, pp. 1–17.
Bigo, Didier. “Security and immigration: Toward a critique of the governmentality of unease.” Alter-

natives, vol. 27, no. 1, 2002, pp. 63–92. https://doi.org/10.1177/03043754020270S105
Brown, Alexander. “What is So Special about Online (as Compared to Offline) Hate Speech?” 

Ethnicities, vol. 18, no. 3, 2018, pp. 297–326. https://doi.org/10.1177/1468796817709846
Buzan, Buzan, Ole Wæver, and Jaap de Wilde. Security: A New Framework for Analysis. Lynne 

Rienner Publishers, 1998.
Cohen-Almagor, Raphael. “Fighting Hate and Bigotry on the Internet.” Policy & Internet, vol. 3, 

no. 3, 2011, pp. 89–114.
Crenshaw, Kimberle. “Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence aga-

inst Women of Color.” Stanford Law Review, vol. 43, no. 6, 1991, pp. 1241–1299. https://doi.
org/10.2307/1229039

Çelik, Hakan, and Hakan Ekşi. “Discourse Analysis.” Atatürk Journal of Educational Sciences, 
vol. 109, 2008, pp. 109–113.

Daniels, Jessie. Cyber Racism: White Supremacy Online and the New Attack on Civil Rights. Row-
man & Littlefield, 2018.

Fanon, Frantz. The Wretched of the Earth. Grove Press, 1963.
Foucault, Michel. The Archaeology of Knowledge. Pantheon, 1972.
Gagliardone, Iginio, Danit Gal, Thiago Alves, and Gabriela Martinez. Countering Online Hate Speech. 

UNESCO Publishing, 2015.
Gerbaudo, Paolo. Tweets and the Streets: Social Media and Contemporary Activism. Pluto Press, 2018.
Ging, Debbie, and Eugenia Siapera. “Special Issue on Online Misogyny.” Feminist Media Studies, 

vol. 18, no. 4, 2018, pp. 515–524. https://doi.org/10.1080/14680777.2018.1447345
Girard, René. The Scapegoat. Kanat Kitap, 2005.
Goffman, Erving. Stigma: Notes on the Management of Spoiled Identity. Simon & Schuster, 1986.
Hall, Stuart. “Old and New Identities, Old and New Ethnicities.” Kültür, Küreselleşme ve Dünya 

Sistemi, ed. G. Seçkin and Ü. H. Yolsal, Bilim ve Sanat Yayınları, 1998, pp. 63–96.
Hall, Stuart. Cultural Representations and Signifying Practices. SAGE Publications, 1997.



CEM ERDEM274 NR 3–4

Huysmans, Jef. The Politics of Insecurity: Fear, Migration and Asylum in the EU. Routledge, 2006.
Jane, Emma A. Misogyny Online: A Short (and Brutish) History. SAGE Publications, 2017.
Kearney, Richard. Strangers, Gods and Monsters: Interpreting Otherness. Metis Publishing House, 

2012.
Keyman, E. Fuat. “Presentation.” Media and Hate Speech: Kavramlar, Mecralar, Tartışmalar, 

ed. Mahmut Çınar, Hrant Dink Foundation Publications, 2013, pp. 7–15.
Mantilla, Karla. Gendertrolling: How Misogyny Went Viral. Praeger, 2015.
Matamoros-Fernández, Ariadna. “Platformed Racism: The Mediation and Circulation of an Austra-

lian Race-based Controversy on Twitter, Facebook and YouTube.” Information, Communication 
& Society, vol. 20, no. 6, 2017, pp. 930–946. https://doi.org/10.1080/1369118X.2017.1293130

Matamoros-Fernández, Ariadna, and Johan Farkas. “Racism, Hate Speech, and Social Media: A Syste-
matic Review and Critique.” Television & New Media, vol. 22, no. 2, 2021, pp. 205–224. https://
doi.org/10.1177/1527476420982230

Oran, Baskın. “How Minorities Became Minorities.” Minorities, Others and Media, ed. Yasemin 
Giritli İnceoğlu and Savaş Çoban, Ayrıntı Publications, 2014, pp. 17–50.

Parekh, Bhikhu. “Is There a Case for Banning Hate Speech?” The Content and Context of Hate 
Speech: Rethinking Regulation and Responses, ed. Michael Herz and Peter Molnar, Cambridge 
University Press, 2012, pp. 37–56.

Parker, Ian. Discourse Dynamics: Critical Analysis for Social and Individual Psychology. Routledge, 
1992.

Phillips, Nelson, and Cynthia Hardy. Discourse Analysis. Sage Publications, 2002.
Said, Edward W. Orientalism. Pantheon Books, 1978.
Van Dijk, Teun A. Racism and the Press. Routledge, 1991.
Van Dijk, Teun A. Discourse and Power. Palgrave Macmillan, 2008.
Weber, Anne. Handbook on Hate Speech. Council of Europe Publications, 2009.
Yılmaz, S. Hakan. Political Hate Speech and Media. Literatürk, 2013.
Yuval-Davis, Nira. Gender and Nation. SAGE Publications, 1997.



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

MARZENA GODZIŃSKA
Uniwersytet Warszawski

THE “ALEVI OPENING” – UNITING OR DIVIDING

ABSTRACT: Turkish Alevis are a heterogeneous group whose ancestors came from Central 
Asia to Anatolia with the waves of Turkic migrations beginning in the 11th century. Alevi 
culture is usually described as a syncretic system combining elements of the cultures 
of the peoples with whom they came into contact in the past, as well as elements of 
both Sunni and Shia Islam (including various Sufi movements). Moreover, their social 
doctrine is closely related not only to the religious system but also to the tribal and 
kinship relations, which is clearly reflected in their rituals, distinctly different from 
Sunni norms. 
This position historically placed Alevis outside the centralised state structure. Combined 
with their sympathies for Shia ideas, their close relations with the Kızılbaş groups, 
and their political ties political to the Safavid dynasty, this caused the Ottomans to 
treat them unfavourably or even with hostility. From the 15th century onward, sources 
confirm the Ottomans’ distrust of the Alevis and the emergence of a negative stereotype 
portraying them as a suspect group. This deeply entrenched Sunni perception of them 
and led to repeated acts of intolerance, persecution, and discrimination, often resulting 
in the deaths of many Alevis, even as late as the 20th century. 
In 2007, Recep Tayyıp Erdoğan, then the Prime Minister of Türkiye, after winning 
the parliamentary elections, announced the “Alevi Opening” (Tur. Alevi açılımı). 
The initiative aimed to build a society of unity, equality, tolerance, and peace. 
In cooperation with representatives of Alevi communities, a number of actions were 
undertaken to identify the problems of Alevi groups and to address them in order to 
preserve unique Alevi culture. Another goal was to counteract the negative stereotype 
of Alevis. Some Alevis supported these initiatives, while others regarded them with 
distance and suspicion. 
The paper aims to assess the real intentions of the authors of the “Alevi Opening” 
project, and to analyse the actions taken and their effectiveness in terms of building 
social unity while preserving freedom of belief and worldview among the members 
of society.

KEYWORDS: Alevi, Türkiye, Alevi Opening

Alevis are “a number of heterogeneous socio-religious communities in Türkiye and the 
Balkans, historically referred to as Qizilbash (Tur. Kızılbaş), who in the twentieth century 
began to share in a common transregional Alevi identity called Alevism (Tur. Alevilik)” 
(Dressler, p. 93). Alevi culture is usually described as a syncretic system combining 
elements of the cultures of the peoples with whom they historically interacted. Therefore, 
the Alevi groups religious worldview consists of elements drawn from Sunni Islam, Shia 
doctrine and traditions of many Sufi movements, Zoroastrianism, Buddhism, and also 
animism and shamanism originating from pre-Islamic steppe traditions. 

Moreover, a very important element defining Alevi culture is its religious structure, 
which is closely tied to the clan-tribal system, where group membership is inherited 

DOI 10.33896/POrient.2025.3–4.3



MARZENA GODZIŃSKA276 NR 3–4

through both the paternal and maternal lines.1 This, along with the religious doctrine, 
determines the distinct rituals, different from those of the Sunni inhabitants of Türkiye. 
This applies both to the rituals of the annual and life cycles, as well as to the course of 
the main religious ritual (Tur. cem). Thus, its course, meaning the recitation of poetic 
prayers accompanied by the saz2 ritual meals and drinks (in the past alcohol, now water) 
shared by the members of the community, the whirling of the ritual dance (Tur. semah), 
and above all, the equal participation of women and men sitting in a circle and constantly 
looking at each other. It is also distinguished by the fact that the entire ritual takes place 
in Turkish.3 

Historical experience also constitutes a key element defining Alevis. Historically 
connected with numerous mystics and Sufis, as early as the 15th century, they often leaned 
towards the emerging Shiism and, at the turn of the 15th and 16th centuries, sympathised 
with the Persian Safavids, who were very actively propagating Shiism as ideological and 
political opponents of the Ottomans. This was one of the reasons for the hostility towards 
the Alevis from the Ottoman sultans, who openly persecuted their disloyal subjects, 
either by issuing decrees condemning them as enemies of the throne and calling for their 
execution, or by conducting punitive relocations and even the extermination of large 
groups. Twice in history, Alevis faced persecution on a nearly state-wide scale – at the 
beginning of the 16th century due to their pro-Safavid sympathies and in the early 19th 
century, related to the dissolution of the Janissary Corps and the associated Bektashi order, 
with which many Alevi groups were also linked (Cf. i.a. Er; Kehl-Bodrogi, pp. 13–90; 
Yaman, 2007, pp. 17–153). 

All of this contributed to the creation of a negative stereotype of Alevis as enemies of 
the state, the ruler, and the faith, as immoral and morally depraved. This stereotype often 
served as justification for successive persecutions or acts of discrimination, even in the last 
century. It should be noted that the historical consciousness related to the sense of threat 
and the memory of tragic events from the past is one of the foundations of Alevi identity 
and a common element for all Alevis, regardless of doctrinal or ideological differences. 
However, in the Republic of Türkiye, founded in 1923, institutional persecutions targeting 
Alevis were not pursued. 

In the first half of the century, they still lived in small rural communities, but their 
situation changed significantly in the mid-20th century, during a period of rapid urbanisation 
and migration from villages to cities. Many people, after moving to the cities, lost contact 
with their previous social and religious communities. As a result, the old structures and the 
influence of former authorities gradually weakened and disintegrated. The new social order 
and the need to redefine social groups and classes led Alevis to increasingly lean towards 
leftist views. Marxist propaganda successfully appealed to the rhetoric of fighting for the 
rights of the oppressed and persecuted, also utilizing elements of popular uprisings and 

1 This situation has been gradually changing in some groups since the late 20th century. In parti-
cular, among emigrant communities, conversion to Alevism is sometimes accepted through marriage 
and a special rite of passage involving two married couples. Cf. the author’s research materials: 
AB-395-2014, R1; AB-409-2014, R1; AB-396-2014. 

2 Saz or baglama – a kind of long-necked, plucked lutes very popular in Türkiye. 
3 Cf. i.a. Çağlayan; Godzińska; Gökbel, pp. 161–165; Korkmaz, pp. 91–100; Yaman, 1998. Cf. also 

the author’s research materials, i.e.: AB-2008.08.21 – Ankara CanDostlar – cem a; AB – 2010.02.04 – 
Erzincan merkez cem evi – cem a; 2011.02.01 – TCayir – CorumKarakeciliK – AbdalMusa – cem a; 
2021.08.23 – Erzincan – GumusTarla – cem a. 



THE “ALEVI OPENING” – UNITING OR DIVIDINGNR 3–4 277

persecutions from the Ottoman era. Thus, left-wing political organisations found members 
and supporters among the Alevis. And although these organisations existed for a relatively 
short time, their Alevi sympathisers eagerly participated in the activities of progressive 
organisations or trade unions, which often led to their perception by the authorities as 
opponents of the state system. This was particularly evident during the successive military 
coups in Türkiye (1960, 1971, and 1980), where the coup plotters acted in defence of 
democracy and Atatürk’s ideas against conservative-religious circles, but also against any 
opposition, among which left-wing activists from Alevi communities were also found. At 
that time, the old stereotype of Alevis was expanded to include associations with leftist 
views, and even accusations of ties to communists or terrorists.

Among the organisations helping Alevis redefine their identity in the context of the 
loosening of traditional kinship ties were associations emerging since the 1960s, which 
brought together individuals from the same village or those connected to the same local 
cult centre and religious tradition.

Currently, the most important social organisations include the Pir Sultan Abdal Cultural 
Association (Tur. Pir Sultan Abdal Kültür Derneği), founded in 1988,4 as well as the 
Hacı Bektaş Veli Anatolian Culture Foundation (Tur. Hacı Bektaş Veli Anadolu Kültür 
Vakfı), established in 2002,5 and the Cem Foundation (Tur. Cem Vakfı), founded in 
1995.6 These organisations operate throughout Türkiye and among Alevis living abroad. 
The first two organisations are viewed positively within Alevi communities and are 
recognised as advocates for their own interests, they often defend the rights of their 
members and communities. 

The scientific and cultural activity of Alevis, as well as of non-Alevi groups interested 
in Alevi history and culture, also increased. In Alevi cultural centres and religious 
institutions operating within various associations and foundations, religious ceremonies, 
cultural courses, and social assistance initiatives are organised. As early as the 1960s, 
the first Alevi magazines began to be published (Karahöyük, Ehlibeyt Yolu, Cem). Since 
the 1990s, the number of publications, both books and periodicals such as Cem Dergisi, 
Genç Erenler, Kervan Dergisi, Yol, Gönüllerin Sesi, Kızıldeli, Kırkbudak, Serçeşme, and 
Pir Sultan Abdal Dergisi, has significantly increased (Yaman, 1998, pp. 141–142), making 
it easier to find these titles in bookstores. Similarly, radio and TV channels emerged – 
such as Piryolu, Radyo Genç Aleviler, Alevilerin Sesi Radyosu, Radyo Barış, as well as 
channels like Yol TV, Can TV, Su TV, Cem TV, Düzgün TV, Dem TV – broadcasting 
both in Türkiye and abroad, facilitated by the internet. 

Interest in Alevi and Bektashi culture has also found a place in research centres and 
universities. One of the first such centres is the Turkish Culture and Hacı Bektaş Veli 
Research Centre, established in 1987 at Gazi University, which was moved in 2018 to 
Hacı Bayram Veli University in Ankara (Tur. Hacı Bayram Veli Üniversitesi), where it 
continues its activities as the Centre for Turkish Culture and Hacı Bektaş Veli Research at 
Hacı Bayram Veli University (Tur. Hacı Bayram Veli Üniversitesi Türk Kültürü Açısından 

4 Cf. the Facebook page of Pir Sultan Abdal Cultural Association (Tur. Pir Sultan Abdal Kültür 
Derneği, Genel Merkezi), https://www.facebook.com/psakd1988 [03.12.2024]. 

5 Cf. the website of Hacı Bektaş Veli Anatolian Culture Foundation (Tur. Hacı Bektaş Veli 
Anadolu Kültür Vakfı), http://www.hacibektasvakfi.web.tr/ [03.12.2024].

6 Cf. the website of the Cem Foundation (Tur. Cem Vakfı) https://www.cemvakfi.org/ [03.12.2024]. 



MARZENA GODZIŃSKA278 NR 3–4

ve Hacı Bektaş-ı Velî Araştırmaları Uygulama ve Araştırma Merkezi).7 Similar centres 
now exist at many other Turkish universities, including Isparta, Çorum, Tunceli, Mersin, 
Malatya, Dicle. 

It might seem that the situation of the Alevis was constantly improving and that 
official circles were supportive of them. Unfortunately, this was not the case. Most of 
the aforementioned achievements were private or social initiatives undertaken by Alevi 
communities. Meanwhile, since the mid-20th century, a gradual shift away from the secular 
principles introduced in the early years of the Republic can be observed. Muslim Sunni 
religious circles strengthened their position – theology departments were reintroduced at 
universities, religious high schools were established, religious education became mandatory 
in all schools, and investments in religious infrastructure (including mosques) were 
increased. The beneficiaries of this policy were Sunni Muslims. Government officials 
and mid-level bureaucrats often declared their democratic views and tolerance toward 
people with different religious worldviews, but in reality, their tolerance toward Alevis 
was highly questionable. Alevis not only lacked support from the administration but often 
encountered opposition to their initiatives. Moreover, they faced open acts of hostility. 

The year 1978 was particularly difficult, when acts of violence, terror, and even 
street fighting broke out between Alevis and Sunnis in various Anatolian cities, including 
Malatya, Sivas, and Kahramanmaraş. In May 1980, the Sunni population carried out 
pogroms against the Alevi population in Çorum. Despite hundreds of wounded and killed, 
the authorities did not respond (Yaman, 2007, pp. 132–133).

The events in Sivas at the beginning of July 1993 reverberated through Turkish and 
international media. During a festival and conference dedicated to the 16th-century poet 
Pir Sultan Abdal, the Madımak Hotel, where many participants were staying, was set on 
fire. Among the guests was Aziz Nesin (1915–1995), a well-known writer and poet, who, 
although raised in the Sunni tradition, held left-wing views. The mob’s attack on the 
hotel ended with it being burned down and 37 people losing their lives. It is important 
to note that the police did not intervene. Aziz Nesin was saved. His presence was the 
reason for a wave of news reports and publications (Kołodziejczyk, p. 269; Yaman, 2006, 
pp. 130–131, 134–135). This event became one of the most significant occurrences of 
that period. Every year in Sivas, on the anniversary of the tragedy, ceremonies are held 
to commemorate the victims, and the tragedy itself is remembered during religious rituals 
when Alevis honour their martyrs.8 

Despite the immense tragedy of Sivas, the wave of persecution did not subside. In 
fact, some actions were even initiated by the authorities. For example, in September 1994 
in Istanbul, during the tenure of Recep Tayyip Erdoğan as mayor of the city (now the 
president of the Republic of Türkiye),9 the municipal authorities attempted to demolish 
the Alevi house of worship dedicated to Karaca Ahmed (Tur. Karaca Ahmet Cem Evi), 

7 Cf. the Website of the Centre for Turkish Culture and Hacı Bektaş Veli Research at Hacı Bayram 
Veli University (Tur. Hacı Bayram Veli Üniversitesi Türk Kültürü Açısından ve Hacı Bektaş-ı Velî 
Araştırmaları Uygulama ve Araştırma Merkezi), https://hacibayram.edu.tr/hbektasveli [01.12.2024]. 

8 Cf. the author’s research materials, i.e.: AB – 2008.08.21 – Ankara CanDostlar – cem a; 
AB – 2010.02.04 – Erzincan merkez cem evi – cem a; 2011.02.01 – TCayir – CorumKarakeciliK 
– AbdalMusa – cem a; 2021.08.23 – Erzincan – GumusTarla – cem a. 

9 Recep Tayyıp Erdoğan (born 1954), Turkish politician. In 1994–98 he held the position of 
Mayor of Istanbul. He was the Prime Minister (2003–14) for the Justice and Development Party (Tur. 
Adalet ve Kalkınma Partisi, AKP) and since 2014 has been President of the Republic of Türkiye. 



THE “ALEVI OPENING” – UNITING OR DIVIDINGNR 3–4 279

a building that was legally constructed on a private land with private funds. However, 
local residents prevented the demolition machinery from working, and the authorities were 
forced to abandon their plan. Soon after, the popular café Ezgi in the Beyoğlu district, 
frequented by young Alevis, was closed.10 The events mentioned here affected the entire 
Alevi community. However, my interlocutors often spoke about individual incidents that 
reflected the lack of acceptance or even hostility from their surroundings – such as the 
reluctance of officials towards Alevi activists who sought to build a house of worship 
or even an Alevi cultural centre, the aversion of teachers toward children who did not 
know the basic principles of Sunni Islam, dismissals from work, unfriendliness from 
neighbours, and even hostility from fellow passengers on intercity buses when it became 
apparent that the person sitting next to them was Alevi.11 

The problem grew, especially as its existence was increasingly discussed in the media, 
and the Alevis themselves became more courageous in fighting for their rights. They 
even took their concerns to international forums, submitting complaints to the European 
Court of Human Rights on issues that mattered to them. 

In 2007, after another victory in parliamentary elections by the Justice and Development 
Party, Prime Minister Recep Tayyip Erdoğan announced the Alevi Opening (Tur. Alevi 
açılımı). The goal of this initiative was to foster social peace, tolerance, and the 
democratisation of social relations. Prime Minister Erdoğan even declared his intention 
to observe the fast during the month of Muharram, one of the most significant events 
in the Alevi religious calendar (Akyol; Chudziak, p. 23; Köse, pp. 143–164). As part 
of this initiative, a number of actions were taken, such as the Directorate of Religious 
Affairs under the Prime Minister’s Office organizing courses on Alevism for Sunni imams 
and Quranic courses in Alevi houses of worship. Additionally, funding was provided for 
Alevi religious leaders to visit communities abroad, primarily in Germany (Merzioğlu 
and Özay; Subaşı; Yazar; Yılmaz). 

Among the most interesting initiatives were those related to publishing various texts 
on Alevism. It was during this period that an effort to publish a series of critical editions 
of Alevi and Bektashi source texts was undertaken.12

The initiative that could have brought the most significant results was the launch of 
extensive public consultations within Alevi communities. From June 2009 to September 2010, 
the so-called Alevi Workshops (Tur. Alevi Çalıştayı) were held in Istanbul, followed by the 
Alevi Congresses (Tur. Alevi Kurultayı) between 2011 and 2013. These gatherings involved 

10 Cf. “Ezgi Cafe yine Kapatıldı”, http://www.cumhuriyetarsivi.com/katalog/192/sayfa/1994/9/12/7.
xhtml, p. 7 [14.03.2013]; Yaman, 2006, pp. 131–132, 135–136; Zeidan, p. 10.

11 Cf. the author’s research materials, i.e.: AB-004-2005; AB-049-2005, R2; AB-218-2008; 
AB-256-2009; AB-359-2013; AB-400-2014; AB-441-2018; and other. 

12 Cf. the Alevi-Bektaşi Klasikleri: Haci Bektas Veli, Besmele Tesviri, ed. H. Duran, vol. 1, Tür-
kiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007; Hünkâr Hacı Bektâş-i Veli, Makâlât, ed. A. Yılmaz, M. Akkuş, 
A. Öztürk, vol. 2, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2009; Kitab-ı Dar (Anonim), ed. O. Eğri, vol. 3, 
Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007; Hacı Bektâş-i Veli, Velâyetnâme, ed. H. Duran, vol. 4, Tür-
kiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007; Erkanname 1, ed. D. Kaplan, vol. 5, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, 2005; Destan-ı İbrahim Edhem, Destan-ı Fatma, Destan-ı Hatun, ed. M. M. Söylemez, 
vol. 6, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2007; Kitab-ı Cabbar Kulu, ed. O. Eğri, vol. 7, Türkiye 
Diyanet Vakfı Yayınları, 2007; Virani Baba, İlm-i Cavidan, ed. O. Eğri, vol. 9, Türkiye Diyanet Vakfı 
Yayınları, 2008; Kaygusuz Abdal, Dil-güşa, ed. A. Güzel, vol. 10, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 
vol. 11, 2010; Fütüvetname-i Tarikat, ed. O. Aydınlı, vol. 12, Türkiye Diyanet Vakfı Yayınları, 2011; 
Muhammed bin Hanefiyye Cengi, ed. C. Ünlüler, vol. 13, 2010. 



MARZENA GODZIŃSKA280 NR 3–4

representatives of the state authorities, as well as key figures from Alevi communities and 
organisations, along with numerous representatives from various sectors of the workforce. 
The goal of these assemblies was to define the main issues facing Alevi communities and 
propose solutions. The discussions focused on several key topics, including:
• Religious education and the elimination of mandatory Sunni religious classes in 

schools,
• The possibility of building and freely operating cemevis (Alevi houses of worship) 

and securing funding for them under the same conditions as mosques,
• Halting religious investments in the form of mosques in areas predominantly inhabited 

by Alevis,
• The creation of the Madımak Hotel Museum (Tur. Madımak Oteli Müzesi), dedicated 

to the victims of the Sivas tragedy in July 1993.13 
No further actions were decided upon, nor was it specified how the aforementioned 

issues were to be resolved. The Alevis themselves were quite sceptical about the 
declarations made, not trusting the government side, especially as over time, fewer 
decision-makers attended these meetings, and more representatives from the media 
participated, according to their view.14

After the coup attempt was averted in 2016, when the Justice and Development 
Party strengthened its position in the state, becoming the decisive force in most matters, 
little changed in the policy towards Alevis, and the difficult issues they faced remained 
unresolved. 

The construction of Alevi houses of worship, and more generally their status as places 
of religious practice, continued to face serious obstacles despite legal actions being taken, 
including bringing cases before the courts and even the European Court of Human Rights. 
Despite favourable rulings for the Alevis from the latter, the Turkish authorities remained 
unmoved (Cf. i.a. Borovalı and Boyraz, pp. 55–85; Şen and Duymaz.).

An example of this can be seen in the struggle of one of the houses of worship 
in the town of Mersin. As a result of the announcements related to the Alevi opening, 
efforts were made to have some of the costs of maintaining the house of worship covered 
by the authorities, just as is done for mosques. In December 2018, the court in Tarsus 
agreed with the petitioners’ request and decided that the bills for water and electricity 
would be covered by the Directorate of Religious Affairs. The Alevis themselves saw 
this as a recognition that Alevism is a religion. On the other hand, in the comments on 
the texts reporting the court’s decision, there were also opinions that such a court ruling 
was absurd and a misunderstanding.15 It should be added that although the administration 

13 Cf. the document prepared by the Alevi organisations, which lists the problems that should be 
solved: Alevi Çalıştayı Birinci Etap Alevi Örgütleri ve Temsilcileri Toplantısı Değerlendirme İstem 
ve Öneri Raporu, Haziran 2009, Alevi Kültür Dernekleri Genel Merkezi, Haci Bektaş Veli Anadolu 
Kültür Vakfı Genel Merkezi, 2009. Cf. also reports from subsequent workshop meetings: 1. Alevi 
Çalıştayı, 03–04 Haziran 2009, Ankara, Ankara 2009, 2. Alevi Çalıştayı, 08 Temmuz 2009, İstanbul, 
Ankara, 2009, 3. Alevi Çalıştayı, 19 Ağustos 2009, Ankara, 2009, 4. Alevi Çalıştayı, 30 Eylül 2009, 
Ankara, 2009, 5. Alevi Çalıştayı, 11 Kasım 2009, İstanbul, İstanbul, 2009, 6. Alevi Çalıştayı, 17 Aralık 
2009, Ankara, 2009, 7. Alevi Çalıştayı, 28-29-30 Ocak 2010, Kızılcahamam-Ankara, 2010. 

14 Cf. Solgun, 2014; Cf. the author’s research materials, i.e.: AB-002-2005; AB-403-2014; 
AB-396-2014.

15 “Cemevinin elektrik faturasını Diyanet ödeyecek”, https://www.dinihaber.com/diyanet-haber/
cemevinin-elektrik-faturasini-diyanet-odeyecek-h139590.html [17.01.2019]; “Cemevinin faturalarını 



THE “ALEVI OPENING” – UNITING OR DIVIDINGNR 3–4 281

of the cemevi stopped paying the bills, these unpaid bills continued to accumulate, at 
least until November 2021.16

In October 2022, the Turkish parliament addressed the issue of the status of Alevi houses 
of worship. Discussions included, among other things, the costs of their maintenance, 
such as bills for energy and water. However, after so many years of efforts and numerous 
promises from the government to resolve the issue, a large portion of Alevi communities 
views these promises with considerable distrust.17 

An unresolved issue remains the mandatory religious education classes, which, from 
the perspective of Alevis, are seen as compulsory and an element of indoctrination. These 
classes are part of the “Religious Culture and Ethics Knowledge” (Tur. Din kültürü 
ve ahlak bilgisi) subject. Alevi parents believe that the current curriculum represents 
a form of religious indoctrination in a tradition foreign to them and that it reinforces 
prejudices against people of different faiths (Mutluer; Yaman, 2007, p. 161. Cf. also: 
Çağadaş, Bilimsel…). Thanks to the initiative of the Cem Foundation, in the 2005/2006 
school year, the Ministry of Education’s Department of Religious Education introduced 
information about Alevism into high school curricula. However, the decision was reversed 
the following year. Alevis continue their fight over religious education both in domestic 
courts and before the European Court of Human Rights. Even when the Court’s rulings 
side with the complainants, recommending that Türkiye reform religious education in 
a way that respects parents’ worldviews, no changes have been made to the curriculum. 
Similarly, there are no measurable results from other legal cases, and the Alevi opening 
has had little impact on these issues.18

Another example of how a limited thaw operates in relation to Alevis and Alevi 
openness is the case of Hacıbektaş – the centre of the Bektashi brotherhood, which was 
dissolved in the early 19th century and again banned in the early years of the Turkish 
Republic. It now serves as perhaps the most important centre of worship and pilgrimage for 
Alevis in Türkiye. On August 16, 1964, the Hacı Bektaş Veli Museum was opened here, 
under the care of the Ministry of Culture and Tourism (Tur. Kültür ve Turizm Bakanlığı). 
The museum’s opening and also later annual crowded ceremonies became an occasion 
for a large gathering of Alevis. However, participants, especially prominent members 
of the Alevi community, were often harassed, and their attendance at these events was 
sometimes forbidden. During the August celebrations, representatives of the government 
occasionally honoured Hacıbektaş, though they were not always warmly welcomed by 

artık Diyanet ödeyecek”, Yaniçağ, https://www.yenicaggazetesi.com.tr/cemevi-faturalarini-artik-diyanet-
-odeyecek-216724h.htm [17.01.2019]; “Mahkeme kararı: ‘cemevleri ibadethanedir, elektrik faturası 
Diyanet tarafından ödenecek”, https://www.haberTur.com/mahkeme-karari-cemevleri-ibadethanedir-
elektrik-faturasi-diyanet-tarafindan-odenecek-2257690 [17.01.2019]. 

16 “Cumhuriyet Gazetesinin Elektrik Muafiyetinde Cemevlerimizin Durumunu Anlatan Haberi”, 
http://www.cemvakfi.org/pages/Haber/419/cumhuriyet-gazetesinin-elektrik-muafiyetinde-cemevlerimi
zin-durumunu-anlatan-haberi?page=12 [24.01.2025]

17 “Cemevleriyle ilgili düzenleme kabul edildi”, https://www.dw.com/tr/cemevlriyle-ilgili-
-d%C3%BCzenleme-kabul-edildi/a-63546286 [29.11.2024].

18 “Alevi Aile Dava Açyı Mahkeme ‘Din Dersi Zorunlu Olmaz Dedi”, http://t24.com.tr/haber/alevi-
aile-dava-acti-mahkeme-din-dersi-zorunlu-olamaz-dedi/223866 [24.03.2013]; Benli, 2010; “Mahkeme 
kararına rağmen din dersi almaya zorlanıyor”, http://www.radikal.com.tr/radikal.aspx?aType=Radikal-
DetayV3&ArticleID=1094516&CategoryID=77 [24.03.2013]; “Turkey must reform religious education 
in schools to ensure respect for parents’ convictions”, http://www.humanrightseurope.org/2014/09/
court-turkey-must-reform-religious-education-in-schools/ [20.06.2015]; Yaman, 2007, pp. 159–163. 



MARZENA GODZIŃSKA282 NR 3–4

the participants.19 This can be interpreted as a manifestation of dissatisfaction with the 
government’s policy toward Alevis. 

Indeed, even after the announcement of Alevi opening, there were still clear acts 
of discrimination. In 2016, when the Justice and Development Party strengthened 
its position, local authorities in Hacıbektaş were pressured to change the date of the 
ceremonies commemorating the figure of Hacı Bektaş Veli, which had traditionally taken 
place in mid-August, marking the anniversary of the museum’s opening in 1964. In 
2017, the ceremonies were moved to October. The official reason given was concern 
for ensuring a mystical atmosphere for the pilgrims, which was said to be difficult to 
achieve with a large crowd, as well as the need to facilitate the visit to historical sites, 
ease congestion on roads leading to the town, and ensure sufficient accommodation for 
the pilgrims, especially given that around two thousand Syrian pilgrims were welcomed 
in Hacıbektaş.20 However, it is hard to take this justification seriously, particularly the 
part about accommodation. The authorities in the small town of Hacıbektaş had been 
able to provide for tens of thousands of pilgrims in numerous camping areas. While 
camping in August might have been pleasant, the October weather made this impossible, 
and the hotel accommodations in Hacıbektaş were clearly insufficient to accommodate 
the large number of guests. In fact, the shifting of the dates can be interpreted more as 
an attempt to prevent large gatherings of Alevis and their associated efforts to promote 
culture and group integration.

For a time, the pilgrimages took place on two different dates, with the August 
pilgrimage being significantly more popular. However, when local elections in 2019 
resulted in a change in the local government, the August date for the celebrations was 
immediately restored.21 

Despite these repressions and the continued harassment of participants in the 
celebrations, even into the 21st century, the number of pilgrims and visitors to Hacıbektaş 
has been steadily increasing. The program of the celebrations, widely recognised as 
a nationwide Alevi holiday in Türkiye, has also become increasingly rich.

In August 2022, President Recep Tayyip Erdoğan himself paid a visit to Hacıbektaş.22

It is worth paying attention to the messages coming from the most important figures 
in Türkiye. Recep Tayyip Erdoğan often emphasises the unity of the Turkish nation, 

19 Cf. the press reports on both visits in 1998 and 2008: “Hacibektaş’ta Birlik Zirvesi”, http://
arsiv.zaman.com.tr/1998/08/16/guncel/10.html [24.03.2013]; Polat and Yıldırım 1998; “Abdullah Gül 
Hacıbektaş’ta yuhalandı”, http://haber.sol.org.tr/devlet-ve-siyaset/abdullah-gul-hacibektasta-yuhalandi-
-haberi-4817 [24.03.2013]; “Buraya yakışmıyorsun!!!’ Abdullah Gül’e Hacıbektaş’ta şok protesto!!!”, 
http://www.medyafaresi.com/haber/15978/guncel-buraya-yakismiyorsun-abdullah-gule-hacibektasta-
sok-protesto.html [24.03.2013]; Yazıcıoğlu, 2008.

20 “Hacı Bektaş Veli Anma Törenleri ve Kültür Sanat Etkinlikleri Neden Ekim Ayının İkinci Haftası 
Sonuna Alındı”, http://www.hacibektas.bel.tr/portal/haci-bektas-veli-anma-torenleri-2/ [20.08.2017]. 

21 “16–18 Ağustos 2019 Tarihlerinde Düzenlenmesine Karar Verilen, Hacı Bektaş Veli Anma Tören-
leri ve Kültür, Sanat Etkinlikleri Kapsamında, Her Yıl Geleneksel Olarak Düzenlenen Şiir ve Öykü 
Yarışmalarına Katılım Şartları Açıklandı”, https://www.hacibektas.com/index.php?id=haber_ayirn-
tlari&tx_ttnews%5Btt_news%5D=492&cHash=76d77e6b448da23bd557728082a4f88d [30.04.2019]. 

22 Cf. i.a. Beyaz and Yıldırım 2022; “Cumhurbaşkanı Erdoğan Hacıbektaş’ta konuştu; ‘Bu sinsi 
alçak oyunu hep birlikte bozacağız”, https://www.lalehaber.com/cumhurbaskani-erdogan-hacibektasta-
konustu-bu-sinsi-alcak-oyunu-hep-birlikte-bozacagiz-50620-haberi [03.12.2024]; “Erdoğan bugün 
Hacıbektaş’ta, 8 yeni cemevi açılacak”, https://10haber.net/gundem/erdogan-bugun-hacibektasta-8-yeni-
-cemevi-acilacak-113055/ [03.12.2024]. 



THE “ALEVI OPENING” – UNITING OR DIVIDINGNR 3–4 283

regardless of religion, while also expressing his sympathy and respect for Alevis. 
A manifestation of this was his decision in 2007 to fast during the month of Muharram, 
one of the most important events in the Alevi liturgical year (Akyol; Chudziak, p. 23; 
Köse, pp. 143–164). In recent years, he has also begun attending gatherings in Alevi 
houses of worship on Ashura, a day for Alevis that commemorates the martyrdom of 
Imam Hüseyin at Karbala and also symbolises the beginning of persecution. These gestures 
from the President of Türkiye depict him as someone consistently striving to remove 
any negative historical tensions between Alevis and the Sunni majority, particularly in 
the government and bureaucratic spheres.

However, one might become suspicious of the sincerity of the government’s actions 
when examining the details. Paying a visit to Hüseyin Gazi Cemevi, an Alevi house of 
worship in Ankara, during the Muharram period, the president sat down for the evening 
ritual meal in a place designated exclusively (sic!) for the religious leader conducting 
the ceremonies. Furthermore, although the visit was meant to be a surprise for those 
running the institution, at the request of local authorities and under the pretence of 
“tidying up” the Cemevi, its decoration was altered. Portraits of Atatürk, Hacı Bektaş 
Veli, and Imam Ali were moved to a side wall, and Arabic inscriptions were placed in 
their stead. Reports of this event were broadcast on television and immediately received 
widespread and outraged comments, criticising the lack of respect for Alevi tradition and 
culture, and viewing the transformation of the Alevi house of worship so as to resemble 
a mosque as an attempt to undermine the Alevi identity.23

During similar visits to other Alevi houses of worship in 2023 and 2024, such mistakes 
were not repeated.24 

This may be attributed to consultations with a new institution. On November 9, 2022, 
by decree of the President of the Republic of Türkiye No. 112 (Resmi Gazete No. 32008), 
the Alevi-Bektashi Culture and Cemevi Presidency (Tur. Alevi-Bektaşi Kültür ve Cemevi 
Başkanlığı) was established, operating under the Ministry of Culture and Tourism. The 
primary responsibility of this new office is to assess the situation of cemevis across 
Türkiye, determine their needs, coordinate their activities, and ensure funding for their 
operations. It is also tasked with supporting and organizing research on Alevism and 
Bektashism, as well as fostering the exchange of scholarly information, for example, by 
organizing academic conferences and supporting publishing activities. One of its goals is 

23 “Cumhurbaşkanı Erdoğan muharrem ayı iftarına katıldı”, https://www.aa.com.tr/tr/gundem/
cumhurbaskani-erdogan-muharrem-ayi-iftarina-katildi/2656827 [01.12.2024]; “Cumhurbaşkanı 
Erdoğan, Muharrem ayı iftarına katıldı”, https://tccb.gov.tr/haberler/410/138961/cumhurbaskani-
erdogan-muharrem-ayi-iftarina-katildi [01.12.2024]; “Erdoğan’ın gittiği cemevi yöneticisi: Gidip posta 
oturmuş, bunlar Alevi ritüellerine aykırı”, https://www.dailymotion.com/video/x8cxy6j [01.12.2024]; 
“Hüseyin Gazi Cemevi’nde resimlerin yeri bir kez daha değişti – ‘Dernek artık burada faaliyet 
gösteremez”, https://medyascope.tv/2022/08/10/huseyin-gazi-cemevinde-resimlerin-yeri-bir-kez-daha-
degisti-dernek-artik-burada-faaliyet-gosteremez/ [01.12.2024]; “Hüseyin Gazi Vakfı Başkanı Ayyıldız: 
Ziyareti kabul etmeseydim ihanet etmiş oldurdum-VİDEO”, https://pirha.org/huseyin-gazi-vakfi-b-
askani-ayyildiz-ziyareti-kabul-etmeseydim-ihanet-etmis-oldurdum-video-336121.html/10/08/2022/ 
[01.12.2024]; Öztürk, 2022; Sayın, 2022.

24 Cf. i.a. “Cumhurbaşkanı Erdoğan, Ali Baba Cemevi’nde Muharrem ayı iftarına katıldı”, https://
www.trthaber.com/haber/gundem/cumhurbaskani-erdogan-ali-baba-cemevinde-muharrem-ayi-iftarina-
katildi-784841.html [01.12.2024]; Tosun, 2024. 



MARZENA GODZIŃSKA284 NR 3–4

to establish a scientific library that researchers interested in the subject could use. This 
is closely linked to educational activities and the promotion of Alevi culture.25 

Indeed, according to its own declarations, the Presidency is fulfilling these tasks.26 
However, not all of them – issues such as religious education, for example, are not 
addressed in its materials. What is significant, though, is that its creation partially reflects 
the implementation of certain rulings by the European Court of Human Rights, such as 
those regarding state funding for Alevi houses of worship. However, it should be noted that 
this support is not granted to everyone but only to those who request it (Kalyoncuoğlu). 

Outside of circles associated with the Presidency, there are objections to its creation 
and critical voices, which are typically filled with distrust and concerns about the true 
goals of the institution, suspecting that it works towards the assimilation of Alevis with 
Sunnis rather than protecting their culture.27 One particularly harsh evaluation came from 
a journalist from an independent journalistic platform. He argues that the Presidency is 
repeating actions already taken or declared during the Alevi opening, whose demands, 
however, remained without clear measurable results. The status of cemevleri as Alevi 
places of worship and religious practice has still not been recognised, and the issue of 
state-wide regulation for the funding of energy and water bills has not been addressed. 
Furthermore, when analysing actions in Turkish villages, there is an accusation of spreading 
Turkish nationalism, which, given that a significant portion of Alevis are Kurds, is seen 
as a way of dividing and antagonizing Turkish society (Solgun, 2024).

CONCLUSION

The process of democratisation and the so-called “Alevi Opening” is progressing, but it 
is largely being forced upon the government by the pressures of increasingly determined, 
stronger, and more conscious Alevi communities, rather than a recognition of the right 
to think differently and respect for worldviews other than one’s own.

If we assume that the “Alevi Opening” is (or can be) one element in building a society 
of pluralism and tolerance, then, considering the numerous and deeply embarrassing missteps 
of government representatives, as well as a series of decidedly assimilationist actions or 
the neglect of specific issues in some areas, it is hard to believe in the declared intentions 
of the government. After all, could Recep Tayyip Erdoğan or those around him, after so 
many years of contact with Alevis, really not know how crude it was to change the decor of 
a cemevi before the President’s visit? Especially when the change introduced Arabic Quranic 
texts into the Alevi house of worship, where the liturgy is conducted in Turkish, making 

25 For Information on acts of incorporation and list of duties, see the website of Alevi-Bektashi Cul-
ture and Cemevi Presidency: https://alevibektasi.ktb.gov.tr/TR-361818/alevi-bektasi-kultur-ve-cemevi-
baskani-ozdemir-buyuk-bulusmalari-202439te-gerceklestirmeye-baslayacagiz-dedi.html [01.12.2024]. 

26 Cf. Instagram account of the Alevi-Bektashi Culture and Cemevi Presidency: https://www.
instagram.com/tcalevibektasibsk/, as well as: https://www.instagram.com/tcalevibektasibsk/reel/DCoP_
gMOTQ1/ [05.12.2024]. 

27 Cf. i.a. “Aleviler doğru çözüm üretmeli”, https://www.ozgurpolitika.com/haberi-aleviler-dogru-
-cozum-uretmeli-191671 [01.12.2024]; “Alevilerin tepkilerine rağmen kurulan Alevi-Bektaşi Kültür 
ve Cemevi Başkanlığına Ali Arif Özzeybek atandı”, https://www.evrensel.net/haber/481012/alevil-
erin-tepkilerine-ragmen-kurulan-alevi-bektasi-kultur-ve-cemevi-baskanligina-ali-arif-ozzeybek-atandi 
[01.12.2024]; “Alevilerin tepkilerine rağmen Alevi-Bektaşi Kültür ve Cemevi Başkanlığı kuruldu”, 
https://www.evrensel.net/haber/474273/alevilerin-tepkilerine-ragmen-alevi-bektasi-kultur-ve-cemevi-
baskanligi-kuruldu [01.12.2024]; Koluman. 



THE “ALEVI OPENING” – UNITING OR DIVIDINGNR 3–4 285

it resemble a mosque where worshippers pray in Arabic. Especially, when this attitude is 
also presented by religious leaders involved in government-supported organisations. And 
the issue of the Alevi religious education still remains unresolved for many years.

It seems that politics and reason dictate the authorities’ need for tolerance, but the 
heart and religious worldview, tied to the belief in the righteousness of their own religious 
stance, lead them to act in ways that are not particularly pluralistic. Nevertheless, decisions 
regarding the Alevi opening, regardless of their intentions, are becoming a kind of self-
fulfilling prophecy – the opening is slowly progressing.

BIBLIOGRAPHY 
Alevi Çalıştayı Birinci Etap Alevi Örgütleri ve Temsilcileri Toplantısı Değerlendirme İstem ve Öneri 

Raporu, Haziran 2009. Alevi Kültür Dernekleri Genel Merkezi, Hacı Bektaş Veli Anadolu Kültür 
Vakfı Genel Merkezi, 2009.

Çağadaş, Bilimsel ve Laik Bir Eğitim İçin Zorunlı Din Derslerine hayır. Alevi-Bektaşi Federasyonu 
and Avrupa Alevi Birilik Konfederasyonu, 2005.

Çağlayan, Alper. Çubuk Yöresinde Erkan. Gazi Üniversitesi Türk Kültürü ve Hacı Bektaş Veli Araştırma 
Merkezi, 2002.

Chudziak, Mateusz. “Alewici Tureccy. Od przesladowań do ‘polityki otwarcia’.” Spojrzenie na Wschód, 
vol. 8, no. 2, 2013, pp. 16–25.

Dressler, Markus. “Alevis.” Encyclopaedia of Islam, 3rd ed., Brill, 2008, pp. 93–121.
Er, Piri. Katli Vaciptir Aleviler. Barış Kitap, 2017.
Godzińska, Marzena. “Cem alewicki – obrzęd religijny, instytucja życia społecznego czy folkloryzm”, 

Studia z dziejów i kultury ludów tureckich, ed. Tadeusz Majda, Wydawnictwo Akademickie Dia-
log, 2013, pp. 101–119.

Gökbel, Ahmet. Ansiklopedik Alevi Bektaşi Terimleri Sözlüğü. Atatürk Kültür Merkezi Başkanlığı, 2019.
Kehl-Bodrogi, Krisztina. Kızılbaşlar/Aleviler. Anadolu’da Yaşayanlar Ezoterik Bir İnanç Topluluğu 

Üzerine Araştırma. Ayrıntı Yayınları, 2012.
Kołodziejczyk, Dariusz. Turcja (Historia państw świata w XX i XXI wieku). Trio, 2011.
Korkmaz, Esat. Ansiklopedik Alevilik-Bektaşilik Terimleri Sözlüğü, Kaynak Yayınları, İstanbul 2003. 
Köse, Talha. “The AKP and the ‘Alevi Opening’: Understanding the Dynamics of the Rapproche-

ment.” Insight Turkey, vol. 12, no. 2, 2010, pp. 143–164.
Solgun, Cafer. Alevi Sorunu Nerden Nereye... Totem, 2014.
Subaşı, Necdet. “Alevi Opening: New Margins, New Values.” unpublished text obtained from the 

author on 15 Jul. 2010.
Yaman, Mehmet. Alevilik’te Cem, İnanç – İbadet – Erkan. Demos Yayınları, 1998.
Yaman, Ali. Orta Asya’dan Anadolu’ya Yesevilik Alevilik Bektaşilik. Elips Kitap, 2006.
Yaman, Ali. Alevilik ve Kızılbaşlık Tarihi. Noktakitap, 2007.

INTERNET SOURCES

“16–18 Ağustos 2019 Tarihlerinde Düzenlenmesine Karar Verilen, Hacı Bektaş Veli Anma Tören-
leri ve Kültür, Sanat Etkinlikleri Kapsamında, Her Yıl Geleneksel Olarak Düzenlenen Şiir ve 
Öykü Yarışmalarına Katılım Şartları Açıklandı.” https://www.hacibektas.com/index.php?id=ha-
ber_ayirntlari&tx_ttnews%5Btt_news%5D=492&cHash=76d77e6b448da23bd557728082a4f88d 
[30.04.2019].

“Abdullah Gül Hacıbektaş’ta yuhalandı.” Sol Günlük Gazete, Cumartesi 16 Aug. 2008, 19.30, http://
haber.sol.org.tr/devlet-ve-siyaset/abdullah-gul-hacibektasta-yuhalandi-haberi-4817 [24.03.2013].

Akyol, Taha. “AKP’nin Alevi Açılımı.” Milliyet Gazetesi, 23 Nov. 2007, http://www.milliyet.com.
tr/2007/11/23/yazar/akyol.html [05.03.2025].

“Alevi Aile Dava Açtı. Mahkeme ‘Din Dersi Zorunlu Olmaz’ Dedi.” T24 Bağımsız İnternet Gazetesi, 
16 Feb. 2013, http://t24.com.tr/haber/alevi-aile-dava-acti-mahkeme-din-dersi-zorunlu-olamaz-
dedi/223866 [24.03.2013].



MARZENA GODZIŃSKA286 NR 3–4

“Aleviler doğru çözüm üretmeli.” Yeni Özgür Politika, 05 Aug. 2024, https://www.ozgurpolitika.com/
haberi-aleviler-dogru-cozum-uretmeli-191671 [01.12.2024]. 

“Alevilerin tepkilerine rağmen kurulan Alevi-Bektaşi Kültür ve Cemevi Başkanlığına Ali Arif Özzeybek 
atandı.” Evrensel, 02 Feb. 2023, https://www.evrensel.net/haber/481012/alevilerin-tepkilerine-rag-
men-kurulan-alevi-bektasi-kultur-ve-cemevi-baskanligina-ali-arif-ozzeybek-atandi [01.12.2024].

“Alevilerin tepkilerine rağmen Alevi-Bektaşi Kültür ve Cemevi Başkanlığı kuruldu.” Evrensel, 09 Dec. 
2022, https://www.evrensel.net/haber/474273/alevilerin-tepkilerine-ragmen-alevi-bektasi-kultur-ve-
cemevi-baskanligi-kuruldu [01.12.2024]. 

Benli, Mesut Hasan. “Okulda Dini Teneffüs.” Radikal Gazetesi, 11 Dec. 2010, http://www.radikal.
com.tr/Radikal.aspx?aType=RadikalDetayV3&Date&ArticleID=1032223&CategoryID=77&CMe
ssageID=750980&CRes=1#fc750980 [24.03.2013].

Beyaz, Zafer Fatih, and Özcan Yıldırım. “Cumhurbaşkanı Erdoğan: Alevi-Bektaşi vatandaşlarımızın 
8 bin 740 talebi belirlendi, 5 bin 600’ü hızla karşılandı.” Anadolu Ajansı, 13–14 Aug. 2022, 
https://www.aa.com.tr/tr/gundem/cumhurbaskani-erdogan-alevi-bektasi-vatandaslarimizin-8-bin-
740-talebi-belirlendi-5-bin-600u-hizla-karsilandi/2660668 [03.12.2024]. 

Borovalı, Murat, and Cemil Boyraz. “Türkiye’de Cemevleri Sorunu: Haklar ve Özgürlükler Bağlamında 
Eleştirel Bir Yaklaşım.” Mülkiye Dergisi, vol. 40, no. 3, 2016, pp. 55–85, https://dergipark.org.
tr/tr/download/article-file/487405.

“Buraya yakışmıyorsun!!!’ Abdullah Gül’e Hacıbektaş’ta şok protesto!!!” Medyafaresi, 16 Aug. 
2008, 14.49, http://www.medyafaresi.com/haber/15978/guncel-buraya-yakismiyorsun-abdullah-
gule-hacibektasta-sok-protesto.html [24.03.2013].

“Cemevinin elektrik faturasını Diyanet ödeyecek.” Dini Haberler, 12 Dec. 2018, https://www.diniha-
ber.com/diyanet-haber/cemevinin-elektrik-faturasini-diyanet-odeyecek-h139590.html [17.01.2019].

“Cemevinin faturalarını artık Diyanet ödeyecek.” Yaniçağ, 12 Dec. 2018, https://www.yenicaggazetesi.
com.tr/cemevi-faturalarini-artik-diyanet-odeyecek-216724h.htm [17.01.2019].

“Cemevleriyle ilgili düzenleme kabul edildi”, 25 Oct. 2022, https://www.dw.com/tr/cemevlriyle-ilgili-
-d%C3%BCzenleme-kabul-edildi/a-63546286 [29.11.2024].

“Cumhurbaşkanı Erdoğan, Ali Baba Cemevi’nde Muharrem ayı iftarına katıldı.” TRTHaber, 29 Jul. 
2023, https://www.trthaber.com/haber/gundem/cumhurbaskani-erdogan-ali-baba-cemevinde-
muharrem-ayi-iftarina-katildi-784841.html [01.12.2024].

“Cumhurbaşkanı Erdoğan Hacıbektaş’ta konuştu; ‘Bu sinsi alçak oyunu hep birlikte bozacağız.” Lale 
Haber, 13 Aug. 2022, https://www.lalehaber.com/cumhurbaskani-erdogan-hacibektasta-konustu-
bu-sinsi-alcak-oyunu-hep-birlikte-bozacagiz-50620-haberi [03.12.2024].

“Cumhurbaşkanı Erdoğan muharrem ayı iftarına katıldı.” Anadolu Ajansı, 08 Aug. 2022, https://www.
aa.com.tr/tr/gundem/cumhurbaskani-erdogan-muharrem-ayi-iftarina-katildi/2656827 [01.12.2024].

“Cumhurbaşkanı Erdoğan, Muharrem ayı iftarına katıldı.” Presidency of the Republic of Türkiye, 
08 Aug. 2022, https://tccb.gov.tr/haberler/410/138961/cumhurbaskani-erdogan-muharrem-ayi-
iftarina-katildi [01.12.2024].

“Cumhuriyet Gazetesinin Elektrik Muafiyetinde Cemevlerimizin Durumunu Anlatan Haberi.” 
Cem Vakfı, http://www.cemvakfi.org/pages/Haber/419/cumhuriyet-gazetesinin-elektrik-muafiyeti
nde-cemevlerimizin-durumunu-anlatan-haberi?page=12 [24.01.2025].

“Erdoğan bugün Hacıbektaş’ta, 8 yeni cemevi açılacak.” 10haber.net, 13 Aug. 2022, https://10haber.
net/gundem/erdogan-bugun-hacibektasta-8-yeni-cemevi-acilacak-113055/ [03.12.2024]. 

“Erdoğan’ın gittiği cemevi yöneticisi: Gidip posta oturmuş, bunlar Alevi ritüellerine aykırı.” Daily-
motion, 2022, https://www.dailymotion.com/video/x8cxy6j [01.12.2024].

 “Ezgi Cafe yine Kapatıldı.” Cumhuriyet, 12 Sep. 1994, http://www.cumhuriyetarsivi.com/katalog/192/
sayfa/1994/9/12/7.xhtml [14.03.2013].

“Hacı Bektaş Veli Anma Törenleri ve Kültür Sanat Etkinlikleri Neden Ekim Ayının İkinci Haftası 
Sonuna Alındı.” Hacıbektaş Belediye Başkanlığı, http://www.hacibektas.bel.tr/portal/haci-bektas-
-veli-anma-torenleri-2/ [20.08.2017].

“Hacibektaş’ta Birlik Zirvesi.” Zaman Gazetesi, 16 Aug. 1998, http://arsiv.zaman.com.tr/1998/08/16/
guncel/10.html [24.03.2013].



THE “ALEVI OPENING” – UNITING OR DIVIDINGNR 3–4 287

“Hüseyin Gazi Cemevi’nde resimlerin yeri bir kez daha değişti – ‘Dernek artık burada faaliyet 
gösteremez”, Metyascope, 10 Aug. 2022, https://medyascope.tv/2022/08/10/huseyin-gazi-ceme-
vinde-resimlerin-yeri-bir-kez-daha-degisti-dernek-artik-burada-faaliyet-gosteremez/ [01.12.2024]. 

“Hüseyin Gazi Vakfı Başkanı Ayyıldız: Ziyareti kabul etmeseydim ihanet etmiş oldurdum-VİDEO”, 
Pir Haver Ajansi, 10 Aug. 2022, https://pirha.org/huseyin-gazi-vakfi-baskani-ayyildiz-ziyareti-
kabul-etmeseydim-ihanet-etmis-oldurdum-video-336121.html/10/08/2022/ [01.12.2024].

Kalyoncuoğlu, Yasemin. “Alevi-Bektaşi Kültür ve Cemevi Başkanı Özdemir’den Avrupa Konseyi 
Bakanlar Komitesi kararına ilişkin açıklama.” Anadolu Ajansı, 09 Aug. 2024, https://www.aa.com.
tr/tr/gundem/alevi-bektasi-kultur-ve-cemevi-baskani-ozdemirden-avrupa-konseyi-bakanlar-komites
i-kararina-iliskin-aciklama/3299220 [05.12.2024]. 

Koluman, Cafer. “Cemevi Başkanlığı bir asimilasyon kurumudur; Aleviler bu çatının altında 
olmamalı!’-VİDEO.”, Pirha, 01 Jan. 2024, https://pirha.org/cafer-koluman-alevi-bektasi-kultur-
ve-cemevi-baskanligi-aleviligi-silmek-adina-olusturulan-bir-proje-video-410020.html/01/01/2024/ 
[01.12.2024].

“Mahkeme kararı: ‘cemevleri ibadethanedir, elektrik faturası Diyanet tarafından ödenecek”, Haber-
Türk, 12 Dec. 2018, https://www.haberTur.com/mahkeme-karari-cemevleri-ibadethanedir-elektrik-
faturasi-diyanet-tarafindan-odenecek-2257690 [17.01.2019].

“Mahkeme kararına rağmen din dersi almaya zorlanıyor.” Radikal Gzetesi, 18 Jul. 2012, http://
www.radikal.com.tr/radikal.aspx?aType=RadikalDetayV3&ArticleID=1094516&CategoryID=77 
[24.03.2013].

Merzioğlu, Remzi, and Ahmet Özay. “Diyanet Almanya’ya ‘dede’ Gönderdi.” Zaman Gazetesi, 
05 Feb. 2007, http://www.zaman.com.tr/gundem_diyanet-almanyaya-dede-gonderdi_496255.html 
[24.03.2013].

Mutluer, Nil. “Türkiye’de Alevilik – ‘Seçmeli Dersi’nde Dişlanacağım’ Kaygısı.” Milliyet Gazetesi, 
15 Jan. 2013, http://gundem.milliyet.com.tr/turkiye-de-alevilik-secmeli-din-dersi-nde-dislanacagim-
kaygisi-/gundem/gundemdetay/15.01.2013/1655403/default.htm [24.03.2013]. 

Öztürk, Saygı. “Hüseyin Gazi Cemevi’nde neler oldu?” Sözcü, 10 Aug. 2022, https://www.sozcu.
com.tr/huseyin-gazi-cemevinde-neler-oldu-wp7298621 [01.12.2024].

Polat, Yakup, and Metin Yıldırım. “Devletin Zirvesi Hacıbektaş’ta.” Hüriyet Gazetesi, 16 Aug. 1998, 
http://hurarsiv.hurriyet.com.tr/goster/printnews.aspx?DocID=-33852 [24.03.2013].

Sayın, Ayşe. “Erdoğan’dan cemevi ziyareti: ‘Devlet yanınızda olacak, sizi yalnız bırakmayacağız”, 
BBC News Türkçe, 08 Aug. 2022, https://www.bbc.com/turkce/articles/cxe5dxykkrjo [01.12.2024].

Şen, Ersan, and Erkan Duymaz. “Cemevlerinin Hukuki Statüsüne İlişkin Tartışmalar ve İnsan Hakları 
Açısından Devletin Yükümlülükleri.” Sen Hukuk Bürosu, 22 Oct. 2024, https://sen.av.tr/tr/makale/
cemevlerinin-hukuki-statusune-iliskin-tartismalar-ve-insan-haklari-acisindan-devletin-yukumlulukleri 
[29.11.2024].  

Solgun, Cafer. “Alevi Bektaşi Kültür ve Cemevi Başkanlığı ne iş yapar?” Bağımsız Gazetecilik 
Platformu, 27 Jun. 2024, https://platform24.org/alevi-bektasi-kultur-ve-cemevi-baskanligi-ne-is-
yapar/ [01.12.2024].

Tosun, Mehmet. “Cumhurbaşkanı Erdoğan, ’Mah-ı Muharrem Oruç Açma Lokması’ programına 
katıldı.” Anadolu Ajansı, 16 Jul. 2024, https://www.aa.com.tr/tr/gundem/cumhurbaskani-erdogan-
mah-i-muharrem-oruc-acma-lokmasi-programina-katildi/3277287 [01.12.2024]. 

“Turkey must reform religious education in schools to ensure respect for parents’ convictions”, ECHR 
257 (2014), 16 Sep. 2014, http://www.humanrightseurope.org/2014/09/court-turkey-must-reform-
religious-education-in-schools/ [20.06.2015].

Yazar, İsa. “Diyyanet’ten İamlara Alevilk Eğitimi.” Zaman, 10 Feb. 2007, http://www.zaman.com.tr/
gundem_diyanetten-imamlara-alevilik-egitimi_498390.html [24.03.2013]. 

Yazıcıoğlu, Yıldız. “Hacibektaş’ta Protesto.” Milliyet Gazetesi, 17 Aug. 2008, siyaset.milliyet.com.tr/
hacibektas-ta-protesto/siyaset/siyasetdetay/17.08.2008/979417/default.htm [24.03.2013].

Yılmaz, Önder. “Cemevinde Kuran Kursu.” Milliyet Gazetesi, 06 Feb. 2007, http://www.milliyet.com.
tr/2007/02/06/guncel/gun05.html [24.03.2013].

Zeidan, David. “The Alevi of Anatolia.” Meria. Middle East Reviev of International Affairs Journal, 
vol. 3, no. 4, December 1999, http://meria.idc.ac.il/journal/1999/issue4/jv3n4a5.html. 





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

MARTYNA GROTH
A. Zelwerowicz Theatre Academy

WATER PUPPETRY: 
THE SOUL OF VIETNAM’S RICE FIELDS

ABSTRACT: Water Puppetry in Vietnam stems from the direct experience of wet rice 
cultivation and the ongoing dialogue between water and land, and land and water. 
This theatrical tradition, developed since the 12th century, weaves together elements 
of agrarian life, Buddhist beliefs, and myths surrounding the origins of the Vietnamese 
nation. The stage – a fluid surface of a pond, lake, or artificial pool – is not merely 
a performance space but an active partner in the spectacle. The aquatic element co-creates 
the illusion and dramaturgy of the performances, emphasizing its mystical, symbolic, 
and ecological dimensions. The tradition of water puppetry preserves rural values, 
reinforces cultural identity, and remains a living bridge between past and present. 
The puppets, made from waterproof wood and animated with bamboo rods, gears, 
rudders, or strings, move through precisely controlled mechanisms concealed beneath 
the water. For centuries, this was a profession practiced exclusively by men, with its 
secrets carefully guarded. Since the 1970s, however, mixed-gender troupes have become 
increasingly common. A typical performance consists of 20 to 30 short scenes, in 
which artists draw on traditional stories while incorporating contemporary themes and 
imagery. The article also highlights the potential of this heritage within contemporary 
debates on the agency of water. 

KEYWORDS: water puppetry, Vietnamese traditional theatre, water-based stage, wooden 
sculptures, manual animation, rituals, agrarian culture, rice cultivation, cultural identity, 
authenticity, Vietnam

Có ai nước cũng bằng bờ,
Không ai nước cũng cầm cơmực này.

Water levels are always even with the shore for some,
While others struggle to hold their ground.

(Tăng and Nguyễn, p. 553)

1. VIETNAM: DIALOGUE BETWEEN WATER AND LAND 

Water is one of the most precious and finite natural elements, recognized as a common 
good. Due to its geographical location and topography, Vietnam is considered one of the 
countries most vulnerable to natural disasters. Its inhabitants and animals face floods, 
typhoons, droughts, and water scarcity, alongside increasingly severe climate changes – 
partly driven by rice cultivation and the related emission of methane and nitrous oxide 
– which threaten to raise sea levels. According to the report Water: Vital for Viet Nam’s 
Future, the country is home to 2,360 perennial rivers longer than 10 kilometres, which 
naturally form 15 major river basins spanning the entire nation.1 Nearly two-thirds of 

1 Water: Vital for Viet Nam’s Future. UN in Viet Nam, www.un.org.vn/en/publications/doc_
details/319-water-vital-for-viet-nam-s-future.html [28.03.2025]. 

DOI 10.33896/POrient.2025.3–4.4



MARTYNA GROTH290 NR 3–4

the population lives in three of these basins. In ancient times, Vietnam was referred to 
as the land of ten thousand springs. The film Forgetting Vietnam (Trinh, 2015) recalls 
one of the legends associated with the country’s mythical water-linked origins. Vietnam 
was said to have been created

by the clash of two dragons whose entwined bodies plunged into the South China Sea, 
forming the S-shaped coastline of the nation. Another legend claims that the ancestors of 
the Vietnamese people were born from the union of the Dragon King Lạc Long Quân and 
the fairy Âu Cơ. The latter, a mythical bird, swallowed a handful of soil and consequently 
lost the ability to return to the heavens. Her tears gave rise to Vietnam’s countless rivers, 
and recurring floods are believed to be a form of commemoration of Âu Cơ (Trinh, own 
translation of statements from the film).

In Vietnamese, the word nước means both ‘country’ and ‘water.’ As a tangible reality, 
water serves as a habitat for many living beings. For centuries, the South China Sea (Biển 
Đông) and the labyrinthine river systems have long been home to floating villages and 
round basket boats used for travel and fishing. During full moons, luminous, colourful 
lanterns float along the waterways to dispel sorrow and attract happiness and prosperity. 
Life in Vietnam is shaped by a continuous dialogue between water and land, between 
living beings and the elements. Its rhythm is dictated by the rising and falling of water, 
and villages and cities remain in harmony with its flows, rather than turning away – 
in contrast to contemporary, highly urbanized Europe and the Waterfront movement, 
which seeks to revitalize and reintegrate urban spaces with waterways. For centuries, 
traditional wet rice cultivation has been practiced here, relying on controlled flooding and 
irrigation of rectangular plots that function as a system of connected vessels. Seedlings 
are transplanted into submerged fields, a process requiring long hours of standing in 
water and strenuous labour by both humans and animals. In Vietnam, most people still 
live in villages and small towns. Especially in the southern part of the country, where 
rivers and canals are deeply revered, their complex network is often compared to the 
bloodstream of the land. 

Water puppetry preserves and reflects the daily modus vivendi, worldview, and values 
of Vietnamese peasants – inseparable from the rice terraces. Given the intensity and 
time-consuming nature of the work, rice has traditionally been considered the product 
of male labour. Wet rice farming depends entirely on water.

The plants must remain submerged to grow, but if water reaches halfway up their height, 
they rot. Therefore, a system of water-level regulation is necessary, achieved by collecting 
water in rice fields. The climate conditions in these regions pose a constant threat to 
harvests (Nguyen, pp. 63–64, own translation).

Water provides sustenance and self-sufficiency but can also take lives and property. The 
people live in both gratitude and fear of it. The Vietnamese believed that supernatural 
forces controlled human life and the entire natural environment or it may have originated 
from Buddhist rituals devoted to this element. Water puppetry could therefore have 
been a form of art designed to appease these forces while also serving as a form of 
entertainment, presenting the world in miniature and reenacting its surroundings. 



WATER PUPPETRY: THE SOUL OF VIETNAM’S RICE FIELDSNR 3–4 291

2. THE ORIGINS OF THE WATER PUPPET THEATRE IN VIETNAM

It may have been during a flood – around the 12th century2 or even earlier – that 
a community in the Red River Delta, cut off from agriculture, created this unique art form. 
Undoubtedly, it was inspired by the agrarian rhythms of life and the frequent, intimate 
contact with nature. The water puppetry theatre, known in Vietnamese as múa rối nước, 
tradition has been preserved and cultivated for centuries, maintaining its folk origins even 
after being embraced by the royal court. European puppet forms introduced by French 
colonisers did not take hold in Northern Vietnam; instead, the community remained faithful 
to its local heritage. Traditional water puppetry theatres, by depicting the life of a specific 
social group, became a metaphorical representation of the entire Vietnamese nation. For 
a long time, practiced in various villages and featured in local festivals, the art form remained 
closely guarded – reserved only for the initiated, who underwent lengthy apprenticeships 
and initiation rituals – transmitted from master to disciple. In the French documentary The 
Water Puppetry: A Vietnam Tradition to Be Saved (Sizaret and Sizaret), we can observe 
a scene in which Monsieur Cau, an elderly puppeteer from Hanoi, demonstrates to the 
puppeteers of Dong Ngu a short act previously unknown to them – a scene depicting 
fishing with a rod. The process of transmitting this scene to younger animators took place 
through the commissioned crafting of the fisherman puppet by a Hanoi sculptor from the 
Đống Đa district, the transcription of the story, and joint practice in the water under 
the supervision of the experienced master. Furthermore, the 2004 recordings documenting 
the artists’ activities are interwoven with archival sepia-toned footage that captures similar 
scenes. The preservation of numerous stage narratives – in the memories of the elders, as 
well as in audio tapes, films, and photographs – reflects a deeply rooted cultural imperative 
to safeguard and ensure the continuity of this artistic heritage. For centuries, this profession 
was restricted to men. This was justified by potential risks: women marrying outside their 
village, or health consequences from long hours spent in water (e.g., colds, hypothermia, 
rheumatism, leeches). 

This was confirmed by Le Van Ngo, artistic director of the Thang Long Water Puppet 
Troupe of Hanoi: 

Its customs have been carefully protected over the years. According to tradition, the local 
artists only taught these skills to their sons. Daughters would not be taught because if 
they married a man from another village, the techniques would be revealed or lost. The 
skills were handed down from father to son over many, many years. In 1983 the govern-
ment convinced the villagers that water puppetry should be preserved and developed. The 
village puppeteers gradually understood and soon began to teach us. Some of those who 
taught were 60 and 70 years old. Local artists then began to teach their daughters, as well 
as their sons, and so we were also able to learn from the younger artist (Le Van Ngo).

According to Kathy Foley, the first female puppeteer – Nguyen Thi Chanh, from 
a family of traditional puppeteers – joined a water puppet troupe in Hanoi in 1972 
(Foley, pp. 129–141). Today, mixed-gender ensembles are increasingly common. Water 

2 The first mention of the water puppet theatre, according to the World Encyclopedia of Puppetry 
Arts, dates back to the Ly Dynasty (1010–1225). It is an inscription from 1121 at Long Đọi Sơn 
Pagoda in Ha Nam, describing a birthday performance for the king featuring a swimming tortoise 
and fairy dancers – scenes reminiscent of figures seen at the beginning of the 21st century. 



MARTYNA GROTH292 NR 3–4

puppetry is a collective art that demands close cooperation. Behind the bamboo curtain, 
8 to 10 performers manipulate the puppets (larger figures are operated collaboratively), 
all while observing the animation’s quality and the audience’s reactions. Originally driven 
by passion, performances were funded by community donations. Today, they are primarily 
supported by grants. As researchers have found:

In 2002, the Vietnamese government granted Bảo Hà 800 million dong (VND), or rough-
ly $40,000, to develop the basic infrastructure necessary to accommodate tourists. This 
investment quickly followed the organization of the village water puppetry troupe in 1999 
and can be considered along the lines of a much larger series of government spending 
on the “preservation” of intangible culture heritage. Earlier, in 1983, the Vietnamese 
government began to call for villagers to actively preserve and develop water puppetry 
(Pack et al., p. 25).

The troupe members often form familial-like bonds and support one another in daily 
life. Vietnamese troupes – particularly Nhà hát Múa rối nước Thăng Long, Hà Nội 
(The Thang Long Water Puppet Theatre, Hanoi) – also tour internationally, bringing 
their performances to audiences around the world. Since the 1980s, water puppetry has 
become a tool of cultural diplomacy and a source of economic capitalization through 
the development of tourism, offering insight into Vietnamese culture while countering 
the image of a war-torn, traumatized country propagated by American cinema. Water 
puppets have gained worldwide fame, and the troupes have had opportunities for 
professionalization, albeit accompanied by a certain spiritual degradation of the art. 

3. THE SIGNIFICANCE AND RECEPTION OF MÚA RỐI NƯỚC PERFORMANCES

In the past, ponds, lakes, and rivers served as open-air fluid stages, creating a unique 
alliance between art and nature. These stages were integrated – permanently or temporarily 
– into the local landscape, serving both the troupe and the surrounding community. 
Contemporary Vietnamese puppetry is performed in outdoor artificial pools or on indoor 
pool stages within theatre buildings, often equipped with specialized multimedia technology. 
Like a mirror, the water stage reflects the surrounding landscape and light play, representing, 
in local belief, the underworld. The sky, trees, and dancing mythical figures symbolize 
the upper world. Between them, in the earthly realm, plants, people, and puppets perform 
on stage. This vertical layout represents a holistic, microcosmic vision of three coexisting 
and interpenetrating worlds. Central to this worldview is the notion of communal life in 
shared waters – on shared territory – and the coexistence of all beings with the hydrological 
element. After death, people’s remains, due to regular floods and inundations, will also 
most likely be submerged. What is costly or symbolically depicted in traditional theatre 
buildings becomes fully realized here. Attending a water puppet performance, the audience 
not only sees the water’s surface in motion but hears its splashes, is sometimes playfully 
sprayed – enhancing the sensory experience and fostering a communal bond.

The aquatic element is not merely a fluid stage but, alongside the puppets, is often 
considered a character in its own right. As Marek Waszkiel observed,

it is the water that lifts the puppets, reflects their forms, the blue sky, and the trees 
swaying around the pond, imparting an unreal and fantastical quality to the performan-
ces. It amplifies the sound of musical instruments and the explosions of firecrackers. 



WATER PUPPETRY: THE SOUL OF VIETNAM’S RICE FIELDSNR 3–4 293

Sometimes calm and mirror-like, it represents the earth and agricultural labour; at other 
times, it evokes turbulent rivers during fishing or naval battles. Water is a fundamental 
element (Waszkiel, p. 171).

The river is not a lifeless object animated by puppeteers – it is alive. Artists enhance 
its presence and visual strength, treating it as a partner in performance and imbuing it 
with metaphorical meaning. The 10×15 meter water surface becomes, throughout the 
performance, a metonymy for various bodies of water – from dragon boat races to rural 
ponds and rice terraces. It is a stage for mythical creatures’ dances, children’s play, 
and bathing scenes. Its modality fuses space, figure, and element, showcasing the full 
spectrum of theatrical potential.

In a sense, viewing water as a person parallels contemporary movements advocating for 
legal personhood of rivers and treating water as a common good. In this form of theatre, it 
is an environment requiring puppeteers to immerse themselves – sometimes up to the waist 
– and interact alongside the puppets. It necessitates a skillset that accommodates the aquatic 
context. Standing water (never entirely still), often dyed, conceals the puppetry mechanisms 
and maintains the performance’s mystique. It is among the most intricately designed theatrical 
forms, with puppets – carved from waterproof wood, 30 to 100 cm tall – appearing and 
disappearing beneath the water’s surface, shaping the performance’s dramaturgy. Marta Steiner 
(p. 180) described the construction of a classical water puppet stage as 

divided into three sections. On the left platform sits the chorus and orchestra (originally, 
the play was performed without music). Below them lies a pool filled with murky, greenish 
water, which conceals the control mechanisms and creates the illusion of self-moving 
puppets. The third part is a colourful house stylized as a temple, whose façade, like 
a scenic backdrop, encloses the rear of the rectangular pool. Behind a curtain that touches 
the water’s surface, the puppeteers remain hidden. A bamboo screen obscures the view, 
especially after being doused with water before the performance, forming a membrane 
that reflects light and prevents the audience from seeing behind it. 

Puppetry is executed remotely using long bamboo poles (2.5–4.5 meters), gear systems, 
strings, rudders, and keys, with group scenes supported by ropes waxed to prevent 
tangling. The puppets are often carved from a single block of fig or banana wood and 
initially coated with black lacquer as a base layer. Multiple layers of lacquer and paint 
are then applied to achieve the final colours, enhance durability, and make the puppets 
waterproof. This layering technique ensures that the puppets can withstand repeated 
exposure to water during performances. The coloration process also involves three phases: 
the figures are first entirely painted black, then the body is coated with a lighter paint, 
and finally the clothing is painted in bright colours that reflect vividly on the water’s 
surface. This style is symbolic rather than realistic, portraying idealized forms. The puppet 
faces look cheerful and charming. Their design, refined over centuries, was inspired 
by temple sculptures and folk art; for example, the sculptural work of distinguished 
Buddhist monks at Tran Quoc Temple shows clear aesthetic similarities. The puppets 
weigh between 2 and 15 kilograms and are designed with balanced bodies and bases 
that function as floats. Some puppets feature movable heads and arms.

Mirosław Kocur, watching a water puppet performance, noted that the puppets felt 
like extensions of the puppeteers’ bodies, despite the physical distance (pp. 120–121). 



MARTYNA GROTH294 NR 3–4

Puppeteer Luu Huy Can from Bao Ha village, in the documentary Water Puppetry in 
Vietnam – An Ancient Tradition in a Modern World, said the art form combines five 
elements:

metal, wood, water, fire, and earth. Metal rods control the puppets. The puppets, made of 
wood, float on water, which itself is the stage. Fire is used in painting the puppets (Pack).

The audience sits directly on the ground. Usually, viewers are located on three sides 
of the performance space, watching puppets enter from the “gate of life” in the east, 
enact the story at centre stage, and exit through the “gate of death” on the opposite side.

Researcher Tô Sanh identified around 200 scenes or stories used in performances. 
These themes and images – drawn from daily life, celebrations, or play – are foundational 
to the Vietnamese imagination. They reflect the nation’s agrarian roots, its victories against 
oppressors (Chinese warriors, French and American forces), and express belief in stability 
and future prosperity (social, political, and economic progress). Alongside the fantastic 
characters, these performances feature farmers, townspeople, the ever-present jester Teu, 
and animals typical of Vietnam. The structure of a performance typically consists of 20 
to 30 loosely connected scenes3 – raw, performative essences of multiple dimensions 
of time and space, encompassing past, present, and visions of the future. Contemporary 
performances are accompanied by live music, with a repertoire drawn from chèo and 
traditional folk songs. The instruments commonly used include the sixteen-string zither 
(đàn tranh), the two-string fiddle (đàn nhị), the flute (sái), the moon lute (đàn nguyệt), 
drums (trống), and wooden clappers. 

Water puppets mirror holistic thinking and interconnectedness. The emphasis on 
nature – especially the aquatic world and its beings – and on coexistence with humanity, 
along with themes of compassion, perseverance, routine, humility, wisdom, simplicity, 
and the triumph of good over evil, reflect Buddhist ideals and are deeply respected 
by the people. Artists preserve familiar imagery and values while updating content 
in line with contemporary needs and spirit. Without a doubt, water puppetry has, for 
centuries, strengthened the Vietnamese nation and its cultural identity, celebrating simple 
life, depicting hardships, and commemorating ultimate triumph over invaders. These 
performances also serve as a warning to other nations to respect the country’s territory.

BIBLIOGRAPHY

Foley, Kathy. “The Metonymy of Art: Vietnamese Water Puppetry as a Representation of Modern 
Vietnam.” The Drama Review, vol. 45, no. 4, 2001, pp. 129–141.

Kocur, Mirosław. “Dwie teorie.” Teatr Lalek, no. 2–3, 2020, pp. 120–121.
Le Van Ngo. “A unique form of art.” Interview by Richard Phillips. World Socialist Web Site, 

5 February 1999, www.wsws.org/articles/1999/feb1999/viet2-f05.shtml [20.08.2025].
Nguyen, Huy Hong. Nghe Tuat “Mua Roi Nuoc”. Thai Binh, 1977.

3 Performances created solely for tourists are an exception to this scheme. They consist of 
a smaller number of scenes, condensed and selected for their appeal to foreign audiences. They last 
approximately 5–7 minutes and also incorporate new elements – less typical for traditional perfor-
mances – including more “secular” themes, songs, and characters, such as cowboys. 



WATER PUPPETRY: THE SOUL OF VIETNAM’S RICE FIELDSNR 3–4 295

Nguyen, Thi Thuy Linh. “Water Puppetry and Peasants’ Life in Vietnam.” Journal of Mekong Societies, 
vol. 1, no. 1, 2005, pp. 63–64. www.academia.edu/53253322/Water_Puppetry_And_Peasants_
Life_In_Vietnam.

Pack, Sam, director. Water Puppetry in Vietnam: An Ancient Tradition in a Modern World. 2012, 
www.cultureunplugged.com/documentary/watch-online/play/11053/water-puppetry-in-vietnam-an-
ancient-tradition-in-a-modern-world [28.03.2025].

Pack, Sam, Michael Eblin, and Carrie Walther. “Water Puppetry in the Red River Delta and Beyond: 
Tourism and the Commodification of an Ancient Tradition.” ASIANetwork Exchange: A Journal 
for Asian Studies in the Liberal Arts, vol. 19, no. 2, 2012, p. 23–31. http://doi.org/10.16995/ane.24

Sizaret, Juliette, and Nicolas Sizaret, directors. Les marionnettes sur l’eau, une tradition du vietnam 
à sauver [The Water Puppetry, a Vietnam Tradition to Be Saved]. 2004, www.youtube.com/
watch?v=JtoLmfiVd6k [29.10.2025]. 

Steiner, Marta. “Wietnamskie lalki wodne.” Dialog, no. 3, 2003, p. 180.
Tăng, Tấn Lộc, and Nguyễn Thị Mỹ Nhung. “The Concept of Waterways in Southern Vietnamese 

Folk Poetry.” International Journal of Religion, vol. 6, no. 1, 2025, pp. 548–560. 
Trinh, T. Minh-ha, director. Forgetting Vietnam. 2015.
Waszkiel, Marek. “Wietnamskie lalki na wodzie.” Dialog, no. 4, 1995, p. 171.
Water: Vital for Viet Nam’s Future. UN in Viet Nam, www.un.org.vn/en/publications/doc_details/319-

-water-vital-for-viet-nam-s-future.html [28.03.2025].



MARTYNA GROTH296 NR 3–4

Photos 1–5. The water puppet theatre from the village of Đào Thục, 
located in Thụy Lâm Commune, Đông Anh District, Hanoi, has a tradition of over 300 years

The photos are from the website: https://nguoihanoi.vn/bai-cuoi-mua-roi-nuoc-dao-thuc-dua-nghe-
thuat-truyen-thong-thanh-san-pham-du-lich-hap-dan-74067.html



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

ROMUALD HUSZCZA
JAROSŁAW PIETROW
Uniwersytet Warszawski

JESZCZE O TZW. KONSTRUKCJACH 
DWUPODMIOTOWYCH (DWUMIANOWNIKOWYCH) 

W SKŁADNI JAPOŃSKIEJ

ABSTRACT: The paper deals with the problem of the so-called double subject (double 
nominative) sentences in Japanese from pragmatic and cognitive perspective. The basic 
property of this type of sentences is their semantic cohesion limited to the level of 
functional sentence perspective while being not required on the formal structure level. 
This property stems from the fact that it is the former level that is superordinate one, 
while the latter is of subordinate status. As a point of departure the well-known syntactic 
typology of natural languages (based on the notion of topic prominence) proposed by 
Charles N. Li and Sandra A. Thompson is applied here. As a particular type of double 
nominative sentences the volitive sentences are also discussed.

KEYWORDS: Japanese language, topic-comment structure, double subject constructions, 
sentence cohesion, volitiveness

UWAGI WSTĘPNE

Od wielu dekad trwa w lingwistyce teoretycznej debata na temat typologii składniowej 
języków naturalnych, w której swego czasu – dzięki badaczom takim jak Edward Louis 
Keenan, Charles N. Li czy Sandra A. Thompson – wprowadzone zostało istotne kryte-
rium klasyfikacyjne w postaci funkcjonalnej perspektywy zdania, zwanej też strukturą 
tematyczno-rematyczną1. Gdyby przywołać najbardziej znany tekst Charlesa N. Li oraz 
Sandry A. Thompson z roku 1976, to – zgodnie z propozycją autorów – języki naturalne 
można byłoby podzielić na cztery podstawowe typy:
(i) languages that are subject-prominent,
(ii) languages that are topic-prominent,
(iii) languages that are both subject-prominent and topic-prominent,
(iv) languages that are neither subject-prominent nor topic-prominent (Li i Thompson 

1976, s. 459). 
Ta interesująca innowacja w typologii składniowej spotkała się ze sporym zaintere-

sowaniem i dzisiaj należy już w zasadzie do klasyki typologicznej. Wymienieni autorzy 
wstępnie spróbowali też przydzielić do wymienionych tu typów poszczególne języki, 
a niekiedy całe ich rodziny. Tak więc w obrębie typu pierwszego znalazły się języki 
indoeuropejskie, ugrofińskie, semickie, języki niger-kongijskie oraz języki takie jak indo-

1 W literaturze anglojęzycznej rozpowszechniony był termin struktura TOPIC – COMMENT, natomiast 
w tradycji polskiej upowszechniło się określenie ‘struktura tematyczno-rematyczna’. Z kolei termin 
‘funkcjonalna perspektywa zdania’, podobnie jak ‘aktualne rozczłonkowanie zdania’ (autorstwa Vilema 
Mathesiusa), wywodzi się ze Szkoły Praskiej i jest w literaturze polskojęzycznej spotykany równie 
często. Por. prace Andrzeja Bogusławskiego, Stanisława Karolaka, Františka Daneša czy Jana Firbasa.

DOI 10.33896/POrient.2025.3–4.5



ROMUALD HUSZCZA, JAROSŁAW PIETROW298 NR 3–4

nezyjski czy malgaski. Do typu drugiego zaliczone zostały takie języki jak chiński oraz 
dwa języki z rodziny lolo-birmańskiej. Typ trzeci reprezentują takie języki jak japoński 
i koreański, natomiast typ czwarty – języki z rodziny filipińskiej, takie jak tagalski czy 
ilokano2. Przywołujemy tu za autorami oryginalne określenia wyróżnionych typów, które 
jednak należałoby uprzystępnić czytelnikom w języku polskim, starając się zachować 
intencje nazewnicze ich autorów. Można by je przeto spróbować oddać jako:
(i) języki podmiotocentryczne (takie, w których głównym komponentem organizującym 

składniowy porządek zdania jest podmiot),
(ii) języki tematocentryczne (takie, w których głównym komponentem zdania, organi-

zującym jego porządek jest temat),
(iii) języki zarówno podmioto- jak i tematocentryczne,
(iv) jezyki, które nie są ani podmioto- ani tematocentryczne.

Typologię tę należy jednak bliżej skomentować. Jak się wydaje, faktycznie organi-
zującym porządek zdania czynnikiem jest tutaj nie sam temat czy podmiot, ale związek 
podmiotowo-orzeczeniowy oraz uporządkowanie tematyczno-rematyczne. Nie możemy też 
pominąć ważnego aspektu, bezpośrednio dotyczącego tej typologii, jakim jest koniecz-
ność rozróżnienia dwóch odmiennych poziomów analizy składniowej. Zdanie w swojej 
perspektywie funkcjonalnej – a więc segmentowane na temat i remat – jest zdaniem 
rozpatrywanym z punktu uporządkowania przekazywanej w nim informacji oraz dys-
trybucji jej komponentów.

Z uwagi na rozmiar tego tekstu nie jesteśmy w stanie przytoczyć tez z obszernej 
i trwającej wiele dekad dyskusji na temat zasadniczej odrębności (a zarazem odmienności) 
segmentacji zdania na temat i remat od jego podziału na czysto syntaktyczne komponenty 
(podmiot, orzeczenie, z uwzględnieniem także pozostałych części zdania wydzielanych 
na poziomie formalno-składniowym, takich jak dopełnienie czy przydawka). Niezależnie 
od tego jednak, fakt, że przez bardzo długi okres podmiot zdania definiowany był jako 
„to, o czym mowa w zdaniu” (a więc utożsamiany właśnie z jego tematem) ogromnie 
utrudniał rozróżnianie obu tych poziomów analizy syntaktycznej. Podmiot zdania może 
być przecież (i często bywał) sygnalizowany jako jego temat, choć tematem zdania może 
być w zasadzie każdy człon składniowy (także orzeczenie, dopełnienie i inne). Niepod-
ważalna jest tu jedynie całkowita rozłączność roli tematu oraz rematu. Żaden komponent 
nie może jednocześnie pełnić obu funkcji w tym samym zdaniu.

Warto też dostrzec wyraźnie metaforyczne źródła terminu topic-prominence (oraz 
subject-prominence). Chodzi tu o podkreślenie doniosłości, wielkiej wagi, a także domi-
nującego charakteru tematu bądź podmiotu w składniowej organizacji całego zdania. 
W jednym wypadku zdanie jest ukształtowane w oparciu o związek podmiotowo-orze-
czeniowy, który przecież w całej tradycji lingwistycznej postrzegany był jako fundament 
zdaniotwórczy. W drugim natomiast na główny plan uporządkowania składników zdania 
wysuwa się podział tematyczno-rematyczny, który w dodatku gwarantuje spójność zdania 
w taki sposób, że wprowadza tolerancję dla nieprzestrzegania formalnych wymogów 
spójności na poziomie podziału na podmiot i orzeczenie.

W niniejszym tekście chcielibyśmy zaprezentować najważniejsze własności systemu 
składniowego japońszczyzny, ujmowane w powiązaniu z zarysowaną tutaj typologią. Jak 
każda teoria naukowa przyniosła ona bowiem wiele wartościowych poznawczo obser-

2 Polskie nazwy języków zgodnie ze standardem przyjętym w monografii typologicznej Alfreda 
F. Majewicza (Majewicz).



JESZCZE O TZW. KONSTRUKCJACH DWUPODMIOTOWYCH…NR 3–4 299

wacji, co wszakże nie wyklucza konieczności wprowadzenia różnych uściśleń, gdyż 
bliższe przyjrzenie się danym językowym z języków takich jak japoński, koreański czy 
chiński takie właśnie korekty sugeruje. Dobrze przecież wiadomo, że już od drugiej 
połowy ubiegłego stulecia wymienione trzy języki Azji Wschodniej zaczynają wnosić 
coraz bardziej zauważalny wkład do rozwoju teoretycznej wiedzy o semantyce i składni 
języka naturalnego.

1.  KONSTRUKCJE DWUPODMIOTOWE (DWUMIANOWNIKOWE) 
Z PUNKTU WIDZENIA TEMATOCENTRYCZNOŚCI SKŁADNIOWEJ

Zdania dwupodmiotowe tworzą w języku japońskim obszerny zbiór oparty na wyj-
ściowym schemacie składniowym:

N1NOM – N2NOM – PREDYKAT

W schemacie tym pojawiają się dwa człony podmiotowe, z których jedynie drugi jest 
bezpośrednio powiązany z predykatem jako podporządkowany mu podmiot. Pierwszy 
człon natomiast jest powiązany z frazą N2NOM – PREDYKAT jedynie na poziomie struktury 
tematyczno-rematycznej. Powodem tego jest fakt, że spójność całego zdania zachowana 
jest wyłącznie na poziomie budowy tematyczno-rematycznej i między N1NOM a N2NOM 
występuje granica między tematem a rematyczną częścią zdania:

Ayako-san no okâsan wa kokoro ga hiroi.

„Mama pani Ayako ma dobre serce.”
(dosł. „Mama pani Ayako to serce jest szerokie.”)

Ano hito wa ki ga mijikai.

„On jest niecierpliwy.”
(dosł. „Tamten człowiek to duch jest krótki.”)

Zaznaczmy jeszcze w tym miejscu, że interesujące nas w tej analizie zdania japońskie 
zawierają w pozycji inicjalnej człon tematyczny połączony z segmentalnym wykładnikiem 
tematu, partykułą wa .

O tym, że oba człony podmiotowe występują w mianowniku możemy się przekonać 
opierając się na składniowej procedurze nominalizacji z użyciem defektywnego rzeczow-
nika koto , co daje strukturę argumentową typu: to, że mama pani Ayako ma dobre 
serce oraz to, że on jest niecierpliwy. W języku japońskim taka nominalizacja może 
przybrać np. następującą postać:

Ayako-san no okâsan ga kokoro ga hiroi no wa fushigi de wa nai.

„Wcale mnie nie dziwi, że mama pani Ayako ma dobre serce.”

Ano hito ga ki ga mijikai no wa hajimete wakatta.

„Po raz pierwszy dotarło do mnie, że on jest niecierpliwy.”



ROMUALD HUSZCZA, JAROSŁAW PIETROW300 NR 3–4

Zatem, w tych strukturach zdaniowych, które nie zostały poddane procedurze nomina-
lizacji, występuje zawsze wyraźnie zarysowana granica między członami N1 a N2. Mają 
one odmienny status i na poziomie formalno-składniowym nie są ze sobą powiązane. 
Występująca tutaj jako wykładnik tematu zdaniowego partykuła wa łączy ze sobą nie 
podmiotowy człon N1 i podmiotowy człon N2, lecz tematycznie sygnalizowany człon 
N1 oraz resztę zdania złożoną z usytuowanego na niższym poziomie struktury podmiotu 
N2 oraz orzeczenia, tworzącego w całości zdaniowy remat. Tym samym dla struktur 
składniowych, odznaczających się tematocentrycznością spójność formalno-składniowa 
nie jest wymagana, jeśli idzie o jej odzwierciedlenie za pomocą jakichś wykładników.

Tego typu zdania, ujawniające nadrzędny charakter podziału tematyczno-rematycz-
nego, występują w języku japońskim równolegle z innym typem struktur składniowych, 
opartych na dominacji uporządkowania podmiotowo-orzeczeniowego, takich jak:

Yamada-san wa chikatetsu de kaisha ni tsûkin shite iru.

„Pan Yamada jeździ do pracy metrem.”

Yukiko wa basu no naka de saifu o otoshita sô da.

„Yukiko podobno zgubiła portmonetkę w autobusie.”

W tym drugim typie organizacji składniowej inicjalny człon tematyczny jest zarazem 
głównym podmiotem zdania, podporządkowanym występującemu w pozycji finalnej orze-
czeniu. Tym samym – w myśl przywołanej typologii – takie struktury bywają zaliczane 
do zdań podmiotocentrycznych. Zdania pierwszego typu natomiast zawierają w swojej 
strukturze autonomiczne frazy zdaniowe, nie tylko oddzielone od członu tematycznego, 
ale wręcz niespójne formalnie względem tematu.

Tego rodzaju uporządkowanie zdania dwupodmiotowego na poziomie formalno-
-składniowym wydawało się niektórym badaczom (zwłaszcza japońskim) nie w pełni 
uzasadnione. Próbowali oni zatem wyprowadzać je z wyjściowej struktury posesywno-
-przydawkowej, np. dla zdania typu:

Kono heya wa mado ga akenikui.

próbowali wprowadzić jako podłoże wyjściowe strukturę:

Kono heya no mado ga akenikui.
,

czyli strukturę z frazą dopełniaczową.
O ile jednak takie uzasadnienie może i dałoby się utrzymać w ramach ujęć transfor-

macyjno-generatywnych, to jednak z perspektywy kognitywnej i semantyczno-komuni-
kacyjnej nie jest ono przekonujące. Zdanie:

Kono heya wa mado ga akenikui.
この部屋は窓が開けにくい。
„W tym pokoju okno ciężko się otwiera.”



JESZCZE O TZW. KONSTRUKCJACH DWUPODMIOTOWYCH…NR 3–4 301

jest dla każdego użytkownika japońszczyzny dobrze zrozumiałe jako informacja o poko-
ju, w którym jego relewantną dla mówiącego własnością jest niedogodność w postaci 
trudności z otwarciem okna. Natomiast drugie zdanie jest informacją nie tyle o pokoju, 
co o samym oknie:

Kono heya no mado ga akenikui.

„Okno w tym pokoju ciężko się otwiera.”

Tym samym znaczenia obu zdań nie mogą uchodzić za w pełni synonimiczne, a w prag-
matyce komunikacyjnej zdania takie używane są w całkowicie odmiennych kontekstach 
i sytuacjach.

Nie powinien więc dziwić fakt, że całkiem podobne obserwacje znalazły się w pio-
nierskim z punktu widzenia składni chińskiej artykule Teng Shou-hsina, poświęconym 
tego typu dwupodmiotowym konstrukcjom w tym języku, w którym zdania typu:

Tā dùzi è.

on – brzuch – głoduje → dosł. „On to brzuch głoduje.”
„On jest głodny.”

Tā tóu téng.

on – głowa – boli → dosł. „On to głowa boli.”
„Boli go głowa.”

Tā kŏu kě.

on – usta – spragnione → dosł. „On to usta spragnione.”
„Chce mu się pić.” (por. Teng, s. 456).

są wyprowadzane ze struktur z dopełniaczem:

Tā-de dùzi è.

‘On jest głodny.’
(dosł. „Jego brzuch jest głodny.”)

Tā-de tóu téng.

„Boli go głowa.”
(dosł. „Jego głowa jest boląca.”)

Tā-de kŏu kě.

„Chce mu się pić.”
(dosł. „Jego usta są spragnione.”), (por. Teng, s. 457).



ROMUALD HUSZCZA, JAROSŁAW PIETROW302 NR 3–4

Należy też zaznaczyć, że autor przywołuje tu nie bez powodu słynne zdanie z tytułu 
oraz z samego opisu, zamieszczonego w książce Mikamiego Akiry (Mikami), a miano-
wicie:

Zō wa hana ga nagai.

„Słoń ma długą trąbę.”
(dosł. „Słoń to trąba jest długa.”),

reprezentującą najbardziej typową strukturę zdania dwupodmiotowego, opartego w dodat-
ku na wyzerowanej w strukturze zdania relacji partytywności. Zdanie to można oddać 
w dosłownym tłumaczeniu jako „słoń to nos jest długi”. To właśnie Mikami wyprowadzał 
to zdanie ze struktury dopełniaczowej:

Zō no hana ga nagai.

„Trąba słonia jest długa.”

zō no hana ga nagai koto

„fakt, że trąba słonia jest długa”.

Wszystko, co stwierdziliśmy wyżej zachowuje ważność także w tym wypadku, gdyż 
pod względem komunikatywno-semantycznym mamy tu do czynienia z różnicą między 
opisem własności części ciała słonia a opisem charakterystycznej cechy wyglądu słonia 
jako zwierzęcia, co nie pozwala uznać obu tych struktur za w pełni synonimiczne.

2.  POSESYWNOŚĆ I QUASI-POSESYWNOŚĆ ORAZ WOLITYWNOŚĆ 
W SEMANTYCE ZDAŃ DWUPODMIOTOWYCH

Wiele takich struktur jest opartych na modelu składniowym zdania posesywnego 
z użyciem egzystencjalnego czasownika aru  bądź w postaci przeczącej negatywnego 
przymiotnika nai :

Boku wa okane ga aru.

„Mam pieniądze.”
(dosł. „Ja to pieniądze są.”)

Boku wa okane ga nai.

„Nie mam pieniędzy.”
(dosł. „Ja to pieniędzy nie ma.”)

Posesywność jednak może tu być jedynie oparta na samym modelu składniowym 
i nie musi reprezentować posesywności w ścisłym znaczeniu, np.:



JESZCZE O TZW. KONSTRUKCJACH DWUPODMIOTOWYCH…NR 3–4 303

Boku wa netsu ga aru mitai.

„Wygląda mi na to, że mam gorączkę.”

W niektórych zdaniach możemy się nawet dopatrzeć występowania aż trzech członów 
podmiotowych, tak jak w:

Boku wa netsu ga aru ki ga suru.

„Czuję, że mam gorączkę.”

Boku wa netsu ga aru kanji ga suru.

„Zdaje mi się, że mam gorączkę.”

W obu wypadkach jednak mamy do czynienia z wielopoziomową strukturą składnio-
wą, w której pierwszy człon mianownikowy boku wa  występuje jako nadrzędny 
człon tematyczny na poziomie funkcjonalnej perspektywy zdania, podczas gdy człon 
netsu ga  jest członem podmiotowym niższego szczebla w zdaniu przydawkowym, 
określającym wyżej od niego usytuowany podmiotowy człon ki ga  (oraz kanji ga 

). W dodatku, fazy ki ga suru  oraz kanji ga suru  należy 
traktować jako wykładniki niższego stopnia pewności sądu, oddające wrażenie bądź tez 
przypuszczenie mówiącego.

Musimy jeszcze dodać, że w języku japońskim nadrzędność składniowa poziomu 
rozczłonkowania tematyczno-rematycznego przejawia się także w tym, że podmiotowy 
człon tematyczny (zajmujący inicjalną pozycję w zdaniu) jest pozbawiony wykładnika 
nominativu, czyli partykuły ga , która z zasady nie może pojawić się łącznie z par-
tykułą tematu wa  (w myśl reguły ga  + wa  → wa ).

W zdaniach o konstrukcji dwupodmiotowej pospolicie występują także predykaty 
czasownikowe, co możemy zaobserwować chociażby w następujących przykładach:

Watashi wa onaka ga suite kita.

„Zgłodniałam.”
(dosł. „Ja to brzuch zrobił się pusty.”)

Konban umi wa nami ga takaku naru darô.

„Dziś wieczorem morze będzie wzburzone.”
(dosł. „Dziś wieczór morze to fale staną się chyba wysokie.”)

Kare wa kore kara kanojo to au ki ga shinaku naru darô.

„On pewnie nie będzie chciał się z nią teraz widzieć.”
(dosł. „On to duch spotkania się z nią chyba nie będzie działał.”)



ROMUALD HUSZCZA, JAROSŁAW PIETROW304 NR 3–4

Od opisanych tu schematów odróżnić trzeba modele zdaniowe zawierające zleksy-
kalizowane frazy orzeczeniowe z wbudowanymi rzeczownikami percepcji zmysłowej, 
użytymi w mianowniku oraz połączonymi z czasownikiem suru  typu: aji ga suru 

 ‘CO smakuje (jak)’, nioi ga suru  ‘CO pachnie (jak)’.

Sumire no hana wa ii nioi ga suru.

„Fiołki ładnie pachną.”
(dosł. „Kwiat fiołka to czyni ładną woń.”)

Jednak w tym wypadku drugi człon z semantycznego punktu widzenia wydaje się 
być bliższy roli dopełnienia i przypomina raczej struktury z biernikową partykułą o :

Ano tatemono wa modan na katachi o shite iru.

„Tamten budynek ma nowoczesny kształt.”
(dosł. „Tamten budynek to robi nowoczesny kształt.”)

Sono uma wa kuroi iro o shite iru.

„Tamten koń ma czarne umaszczenie.”
(dosł. „Tamten koń to robi czarny kolor.”)

Ano hito wa aoi kao o shite iru.

“Tamten człowiek ma bladą twarz.”
(dosł. „Tamten człowiek to robi niebieską twarz.”)

Ekwiwalenty tych zdań w języku polskim – jak widać – oparte są na quasi-posesyw-
nym modelu składniowym oddającym posiadanie, wykazywanie jakiejś cechy. W związku 
z tym pierwszy podmiot takiej struktury może być interpretowany jako podmiot o cha-
rakterze stanowym.

3. DWUPODMIOTOWE KONSTRUKCJE WOLITYWNE

W dotychczasowych opisach składniowych konstrukcji dwupodmiotowych nie są na 
ogół przytaczane zdania wolitywne, mimo że w tradycyjnej postaci reprezentują one 
również dwumianownikowy model zdania, np.:

Boku wa tenpura soba ga tabetai.

„Chciałbym zjeść makaron gryczany z panierowanymi owocami morza.”

Watashi wa ano eiga ga zehi mitai.

„Chciałabym koniecznie obejrzeć ten film.”



JESZCZE O TZW. KONSTRUKCJACH DWUPODMIOTOWYCH…NR 3–4 305

Musimy też pamiętać, że przymiotnikowa wolitywność występuje w języku japoń-
skim w zdaniach z podmiotem pierwszoosobowym, a w wypowiedziach z obniżonym 
stopniem pewności sądu (oraz w zdaniach pytajnych) także z podmiotem drugoosobo-
wym. Natomiast podmioty trzecioosobowe łączą się z reguły z wolitywnym dopełnieniem 
czasownikowym, typu:

Kodomo wa minna kono eiga o mitagatte iru.

„Wszystkie dzieci chciałyby obejrzeć ten film.”

Przyczyną takiego zróżnicowania jest fakt, że w oznajmującym zdaniu z orzeczeniem 
pierwszoosobowym mówiący deklaruje wolitywność z najwyższym stopniem pewności 
sądu, opartym na własnej świadomej woli. Z kolei w zdaniach drugoosobowych mówiący 
może jedynie domniemywać występowania takiej woli u adresata wypowiedzi, ewentual-
nie o nią zapytać bądź próbować potwierdzić. W zdaniach trzecioosobowych natomiast 
orzeczenie wolitywne jest modelowane czynnościowo, gdyż wnioskowanie przez mówią-
cego na temat woli osób trzecich opiera się na postrzeganych przez niego działaniach, 
zasłyszanych deklaracjach lub zauważonych gestach czy postawie.

W odniesieniu do wolitywnych zdań dwupodmiotowych jednak system składniowy 
współczesnej japońszczyzny zaczyna się zmieniać i dominujące dotychczas tradycyjne 
zdania dwupodmiotowe, oparte na przymiotnikowym statusie orzeczenia wolitywnego, 
wypierane są przez struktury z drugim członem dopełnieniowym, używanym w miejsce 
członu podmiotowego. Tak więc coraz częściej pojawiają się zdania typu:

Boku wa tenpura soba o tabetai.

„Chciałbym zjeść makaron gryczany z panierowanymi owocami morza.”

Watashi wa ano eiga o zehi mitai.

„Chciałabym koniecznie obejrzeć ten film.”

Semantyczno-kognitywnym podłożem tej zmiany jest od dawna wyczuwany przez 
mówiących konflikt składniowy, który zachodzi między wymaganiami samego czasownika 
przechodniego (narzucającego rzeczownikowi obiektowemu biernikową formę dopełnie-
nia) a wymaganiami przymiotnikowej formy wolitywnej całego orzeczenia -tai -  
(narzucającej z kolei temu rzeczownikowi postać mianownikową z jednoczesną zmianą 
jego statusu z dopełnienia bliższego na drugi podmiot).

Dotychczas w składni takich zdań dominujący charakter miały wymagania formalne 
przymiotnikowej formy orzeczenia. Natomiast obecnie coraz silniej zaczynają dochodzić 
do głosu wymagania formalne samego czasownika. Tym samym struktura pierwszego typu 
o charakterze dwupodmiotowym (dwumianownikowym), która modelowała wolitywność 
jako stan głównego podmiotu w pierwszej osobie i jednocześnie oddawała znaczenie woli 
(chęci) jako cechę (własność), przy czym własność ta mogła w równej mierze dotyczyć 
tak podmiotu uczucia, jak i jego przedmiotu. Oznacza to, że CHCENIE może być zatem 
postrzegane tutaj jako pragnienie podmiotu (czyli to, że JA CHCĘ) i jednocześnie jako 
własność obiektu (to, że ON JEST CHCIANY).



ROMUALD HUSZCZA, JAROSŁAW PIETROW306 NR 3–4

Natomiast struktura drugiego typu jest już modelowana bardziej na znaczeniu czyn-
ności, czyli bardziej aktywnego przejawiania chęci przez podmiot (większy nacisk na 
fakt, że KTOŚ CHCE). Przypomina to gramatykalizację CHCENIA w językach indoeuropej-
skich, typu ‘ja chcę jeść’, ‘ja chcę obejrzeć’ w opozycji do tradycyjnej przymiotnikowej 
gramatykalizacji japońskiej typu CO JEST CHCIANE. 

Warto może dodać, że w języku japońskim pojawiają się także charakterystyczne skró-
towe zdania oddające po części taką wolitywność bądź też zamiar w sytuacji zamawiania 
jakiegoś dania lub napoju przez mówiącego. Zdania takie stały się również przedmiotem 
ożywionych debat na temat składni japońskiej z uwagi na osobliwe użycie spójki de 
aru . Klient zamawiający np. popularne danie w postaci makaronu gryczanego 
podawanego z panierowanymi owocami morza może informować o tym fakcie swoich 
współbiesiadników za pomocą skrajnie skrótowego zdania:

Boku wa tenpura soba da.

„A ja [zamówię] makaron gryczany z panierowanymi owocami morza.”

Z polskiego punktu widzenia można byłoby tutaj zauważyć pewne pokrewieństwo 
z japońszczyzną, gdyż odpowiednikiem zdania:

Boku wa kôhî da.

„A ja [zamówię] kawę.”

może być polskie:

„Ja to kawę.”

a nawet:

„Ja to kawa.”

Musielibyśmy jednak w tym wypadku założyć, że segmentalne wykładniki tematu 
zdaniowego (takie jak japońska partykułą wa  oraz polska partykuła ‘to’) nie muszą 
narzucać formalno-składniowych uzgodnień formy przypadkowej na poziomie relacji 
podmiot – orzeczenie – dopełnienie i zadowalają się jedynie spójnością członów na 
poziomie struktury tematyczno-rematycznej.

Gdyby tak było w istocie, to łatwiej byłoby nam interpretować japońskie struktury 
składniowe typu:

Kôtsû shudan wa ano hito ni kiitara, mada kimatte inai to iu koto datta.

„A co do środka transportu to pytałem go o to, ale ponoć nic jeszcze w tej sprawie nie 
ustalono.”

Kasa wa doko ni mo nakatta no de, ki ni sezu kono mama dekaketa.

„Parasola nigdzie nie było więc wyszedłem z domu ot tak, bez niego.”



JESZCZE O TZW. KONSTRUKCJACH DWUPODMIOTOWYCH…NR 3–4 307

Powyższe dwa zdania reprezentują typ strukturalny odznaczający się całkowitym 
brakiem spójności na poziomie formalno-składniowym, natomiast na poziomie podziału 
tematyczno-rematycznego spójność jest w nich w pełni zachowana. Podłożem komu-
nikacyjnych tego typu zdań jest niekiedy nawet całkiem doraźne skojarzenie tematu 
z treścią dalszej wypowiedzi, która może mieć charakter dowolnie rozwijanej informacji, 
nawiązującej jednak do wskazywanego tematu zdania. Przypomina to znaną z polsz-
czyzny konstrukcję nominativus pendens, w której człon tematyczny jest „zawieszany” 
kontekstowo (sytuacyjnie) jako rodzaj hasła wywoławczego.

Struktury tematyczne tego typu otwierają rozległe możliwości interpretacyjne i znacz-
nie wykraczają poza wąsko pojmowany zasób dwupodmiotowych modeli zdaniowych.

BIBLIOGRAFIA 
Bogusławski, Andrzej. Problems of the Thematic-Rhematic Structure of Sentences. Państwowe Wydaw-

nictwo Naukowe, 1977.
Daneš, František. A Three-Level Approach to Syntax. „Travaux linguistiques de Prague”, nr 1, 1964, 

s. 225–240.
Firbas, Jan. „Some Aspects of the Czechoslovak Approach to Problems of Functional Sentence 

Perspective”. Papers on Functional Sentence Perspective, red. František Daneš, De Gruyter, 
1974, s. 11–37.

Huszcza, Romuald. „Spójność syntaktyczna a spójność tematyczno-rematyczna w języku japońskim, 
koreańskim, wietnamskim i chińskim”. Studia z językoznawstwa ogólnego i kontrastywnego, red. 
Adam Weinsberg, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 1987, s. 19–33.

Huszcza, Romuald. Nie ma żeby nie było – o segmentalnych wykładnikach tematyczno-rematycznej 
struktury zdania w polszczyźnie. „Poradnik Językowy”, nr 8, 2000, s. 1–8.

Huszcza, Romuald. „Kontekst i fatyczność w japońskim modelu komunikacji językowej”. Języki Azji 
i Afryki w komunikacji międzykulturowej, 2008, s. 158–176.

Iori Isao . ―  (Atarashii Nihongogaku nyûmon. 
Kotoba no shikumi o kangaeru, Nowe wprowadzenie do językoznawstwa japońskiego. Rozważania 
nad mechanizmami funkcjonowania języka).  (Kurosio Surîê Nettowâku), 
2001.

Karolak, Stanisław (red.). Od semantyki do gramatyki: wybór rozpraw. Slawistyczny Ośrodek Wydaw-
niczy, 2001.

Kuno Susumu. Revisiting the Two Double-Nominative Constructions in Japanese. „Journal of Japanese 
Linguistics”, nr 26, 2010, s. 67–83.

Li, Charles Na, i Sandra Annear Thompson. „The Semantic Function of Word Order: A Case Study 
in Mandarin”. Word Order and Word Order Change, red. Charles Na Li, University of Texas 
Press, 1975, s. 163–195.

Li, Charles Na, i Sandra Annear Thompson. „Subject and Topic: A New Typology of Language”. 
Subject and Topic, red. Charles Na Li, Academic Press, 1976, s. 457–489.

Majewicz, Alfred Franciszek. Języki świata i ich klasyfikowanie. Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 
1989.

Mikami Akira .  (Zô wa hana ga nagai, Słoń ma długą trąbę).  
(Kurosio Shuppan), 1960.

Nakamura Hiroaki. „Double Subject, Double Nominative Object and Double Accusative Object Con-
structions in Japanese and Korean”. Proceedings of the 16th Pacific Asia Conference on Language, 
Information and Computation, red. Ik-Hwan Lee, Yong-Beom Kim, Key-Sun Choi, Minhaeng 
Lee, The Korean Society for Language and Information, 2001, s. 358–369.

Okutsu Keiichirô . ― ― („Boku wa unagi da” no bunpô 
– da to no –, Gramatyka [zdań typu] Ja to węgorz. [Formy] da oraz no).  (Kurosio 
Shuppan), 1978.



ROMUALD HUSZCZA, JAROSŁAW PIETROW308 NR 3–4

Park Byoung-soo. On the multiple subject constructions in Korean. „Linguistics”, nr 100, 1973, 
s. 63–76.

Sunakawa Yuriko .  (Bunpô to danwa no setten, Na styku gramatyki 
i dyskursu).  [Kurosio Shuppan], 2005.

Teng Shou-hsin. Double nominatives in Chinese. „Language”, nr 3, 1974, s. 455–473.
Tsujimura Natsuko. An Introduction to Japanese Linguistics. Blackwell Publishers, 1996.
Wunderlich, Dieter. „Variations of Double Nominative in Korean and Japanese”. Meaning and Gram-

mar of Nouns and Verbs, red. Doris Gerland, Christian Horn, Anja Latrouite, Albert Ortmann, 
Düsseldorf University Press, 2021, s. 339–372.



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

BEATA KUBIAK HO-CHI
Uniwersytet Warszawski

PAMIĘĆ I NOSTALGIA 
W POWIEŚCI KAWABATY YASUNARIEGO 

DAWNA STOLICA

ABSTRACT: This article explores memory and nostalgia in Yasunari Kawabata’s novel 
The Old Capital (Koto, 1962). Kyoto functions in the novel not only as a narrative setting 
but also as a carrier of cultural memory and a symbol of traditional Japan. The plot 
focuses on Chieko and her encounter with her twin sister, which prompts reflection 
on the past and individual identity. The study examines how descriptions of nature, 
architecture, rituals, and everyday objects interweave personal memory with cultural 
memory, creating a literary space where nostalgia strengthens identity. The analysis 
draws on Constantine Sedikides’ research on nostalgia’s compensatory function and 
Jan Assmann’s distinction between communicative and cultural memory. The article 
also situates Kawabata’s biographical ties to Kyoto and the “Hiiragiya inn”, which 
shaped his nostalgic vision. Reference to Kawabata’s Nobel Lecture highlights his 
intention to preserve traditional Japanese aesthetics, poetry, and spirituality in readers’ 
memory. The novel thus serves as both a literary monument to Kyoto and a subtle act 
of resistance against cultural forgetting.

KEYWORDS: Yasunari Kawabata, The Old Capital, Kyoto, cultural memory, communicative 
memory, nostalgia, 20th-century Japanese literature

WPROWADZENIE

Powieść Dawna stolica (Koto, 1962) Kawabaty Yasunariego (1899–1972) zajmu-
je w jego twórczości miejsce szczególne jako utwór, w którym temat miasta i jego 
genius loci – wyrażający się w architekturze i historii wiekowych świątyń, cyklicznych 
obrzędach, świętach religijnych, dawnych dzielnicach tkackich i pięknych ogrodach – 
wybrzmiewa z wyjątkową wyrazistością i zauważalną nutą nostalgii. Miastem tym jest 
Kioto, ponadtysiącletnia stolica Japonii (794–1868), głęboko zakorzeniona w pamięci 
zbiorowej mieszkańców kraju jako kolebka rodzimej kultury i estetyki. 

Fabuła powieści koncentruje się na losach Chieko, córki właściciela hurtowni kimon 
w Kioto, Sady Takichirō. Bohaterka odkrywa, że jej biologiczni rodzice od dawna nie żyją 
oraz że ma bliźniaczą siostrę Naeko, mieszkającą w górskiej wiosce cedrów w Kitayamie. 
Spotkanie z siostrą staje się dla Chieko impulsem do refleksji nad własną tożsamością, 
przeszłością i znaczeniem więzi rodzinnych. W tle wydarzeń silnie obecna jest tradycyjna 
kultura Kioto, a liczne święta, między innymi Gion i Aoi, stanowią metaforę kruchości 
i przemijania wielowiekowego dziedzictwa w obliczu zmian zachodzących w powojennej, 
modernizującej się Japonii.

Kioto pojawia się jako sceneria wielu innych utworów Kawabaty, takich jak Tęcza 
za tęczą (Niji iku tabi, 1951), Piękno i smutek (Utsukushisa to kanashimi to, 1963), 
a także w licznych esejach pisarza poświęconych temu miastu. To jednak Dawna stolica, 
w której Kioto zdaje się przemawiać własnym głosem, najpełniej oddaje jego znaczenie 

DOI 10.33896/POrient.2025.3–4.6



BEATA KUBIAK HO-CHI310 NR 3–4

w twórczości autora. Bezpośrednio po publikacji powieść nie spotkała się ze szczególnie 
przychylną recepcją wśród krytyków japońskich (Kawabata Kaori). Z czasem odegrała 
jednak istotną rolę w uhonorowaniu Kawabaty literacką Nagrodą Nobla w 1968 roku. 
W laudacji przewodniczący komitetu noblowskiego, Anders Johan Österling, określił jego 
twórczość mianem „mistrzostwa narracji, która z wielką wrażliwością wyraża japońskiego 
ducha” (Österling)1. Podkreślił również kunszt pisarza „w tworzeniu literatury przeka-
zującej etyczno-estetyczną świadomość kulturową, która przyczynia się do budowania 
duchowego pomostu między Wschodem a Zachodem” (Österling). Wśród dzieł laureata 
wymienił Krainę śniegu (Yukiguni, 1937), Tysiąc żurawi (Sembazuru, 1952) oraz Dawną 
stolicę. Tę ostatnią wyróżnił, uznając ją za „najnowszy utwór Kawabaty i jednocześnie 
najwybitniejszy” (Österling). Po streszczeniu powieści zwrócił uwagę na poetycki spo-
sób, w jaki autor przedstawił Kioto i podkreślił rolę utworu jako katalizatora pamięci 
o przedwojennej Japonii:

[Kawabata, B.K.] doświadczył miażdżącej porażki swego kraju i bez wątpienia zdaje 
sobie sprawę, czego będzie wymagać przyszłość w dobie przemysłowego postępu, tempa 
i witalności. Jednak, na fali szybkiej powojennej amerykanizacji, jego powieść stanowi 
łagodne przypomnienie o konieczności podjęcia próby ocalenia czegoś z piękna i indy-
widualności dawnej Japonii dla tej nowej.

To właśnie ten wymiar – pamięci i nostalgii – stanowi przedmiot niniejszej analizy 
Dawnej stolicy. Punktem wyjścia jest dla mnie koncepcja pamięci kulturowej i komu-
nikatywnej Jana Assmanna. W ujęciu tego badacza pamięć komunikatywna odnosi się 
do wspomnień jednostkowych i rodzinnych, przekazywanych w obrębie kilku pokoleń, 
natomiast pamięć kulturowa ma charakter zinstytucjonalizowany i utrwalony w symbolach, 
rytuałach, tekstach, dziełach sztuki oraz przestrzeni (Assmann 1994, s. 6–7; Assmann 
2008a, s. 109–118). Literatura odgrywa szczególną rolę w procesie przekazywania pamięci 
kulturowej, ponieważ umożliwia jej transgresję poza ramy doświadczenia bezpośredniego.

Drugą kategorię metodologiczną stanowi w artykule koncepcja „miejsc pamięci” (lieux 
de mémoire) Pierre’a Nory, według której przestrzenie, przedmioty, rytuały i symbole 
stają się uprzywilejowanymi punktami kondensacji pamięci zbiorowej oraz nośnikami 
tożsamości wspólnotowej (Nora, s. 18–24). W tym sensie Kioto, jego świątynie, ogrody, 
dzielnice rzemieślnicze, tradycyjne sklepy i zajazdy można interpretować jako literacko 
skonstruowane miejsca pamięci.

W analizie nostalgii wykorzystuję ujęcie zaproponowane przez Constantine’a Sediki-
desa, który definiuje ją jako mechanizm psychologiczny przywracający poczucie ciągłości 
„ja” w sytuacji doświadczanej nieciągłości, utraty lub rozpadu więzi (Sedikides i in., 
s. 52–61). Nostalgia nie oznacza tu prostego idealizowania przeszłości, lecz pełni funkcję 
kompensacyjną i tożsamościową.

Zestawienie tych trzech perspektyw – pamięci komunikatywnej, pamięci kulturowej 
oraz nostalgii – pozwala analizować Dawną stolicę jako powieść, w której doświadczenie 
indywidualne zostaje konsekwentnie wpisane w struktury pamięci zbiorowej.

1 Wszystkie tłumaczenia w tekście pochodzą od autorki.



PAMIĘĆ I NOSTALGIA W POWIEŚCI KAWABATY YASUNARIEGO…NR 3–4 311

KIOTO JAKO PRZESTRZEŃ PAMIĘCI W BIOGRAFII KAWABATY

Kawabata większość swojego dorosłego życia spędził w Tokio i Kamakurze, jednak 
Kioto i jego okolice pozostawały mu szczególnie bliskie. Wynikało to zarówno z oso-
bistych upodobań pisarza, jak również z jego biografii. Pisarz urodził się w Osace, 
należącej – podobnie jak dawna stolica – do regionu Kinki2, od wieków uznawanego 
za centrum kultury japońskiej. Wskutek przedwczesnej śmierci rodziców dzieciństwo 
i wczesną młodość spędził w kilku niewielkich miejscowościach regionu, między innymi 
w Toyosato, Toyokawie i Ibaraki, położonych pomiędzy Osaką a Kioto, w malowniczej 
scenerii gór porośniętych wiecznie zielonymi lasami (Ōkubo, s. 239–241). W eseju Watashi 
no furusato (Moje rodzinne strony) pisał: 

Kiedy pytają mnie, skąd pochodzę lub gdzie się wychowałem, zawsze odpowiadam, że 
jest to mała wioska, około cztery i pół kilometra na północ od stacji Ibaraki, na linii 
Tōkaidō, między Kioto a Osaką (Kawabata 2022, s. 288). 

Pisarz miał tu na myśli Toyokawę, gdzie od trzeciego do piętnastego roku życia 
mieszkał wraz z dziadkami ze strony ojca. W Osace spędził pierwsze dwa lata dzieciń-
stwa, a następnie, po śmierci ojca matka zabrała go do rodzinnej wsi, Toyosato. Lecz 
rok później i ona zmarła, a mały Yasunari powrócił do dziadków. W Toyokawie ukoń-
czył szkołę podstawową, stamtąd też chodził pieszo do gimnazjum w Ibaraki, gdzie po 
śmierci dziadka (Yasunari miał 16 lat) zamieszkał w internacie. Już wtedy darzył Kioto 
szczególnym uczuciem, podziwiał wiersz poety Yoshii Isamu (1886–1960) o słynnym 
kiotyjskim święcie Gion, a nawet wymknął się kiedyś z internatu, by zobaczyć Kioto 
nocą (Kabayama). 

W tym doświadczeniu dzieciństwa, osierocenia, przeprowadzek i samotności, kształ-
towała się pamięć komunikatywna przyszłego pisarza, czyli – według Assmanna – zasób 
wspomnień przekazywanych w obrębie maksymalnie trzech–czterech pokoleń (Assmann 
2008b, s. 71).

W 1917 r. Kawabata wyjechał do Tokio, gdzie najpierw uczył się w liceum, a następnie 
studiował w  Tokijskim Uniwersytecie Cesarskim (obecny Uniwersytet Tokijski). Nigdy 
nie powrócił już na stałe w rodzinne stron y. Stanowiło to naturalną konsekwencję jego 
kariery pisarskiej, która w tamtych czasach wiązała się nierozerwalnie z Tokio, nową 
stolicą Japonii od 1868 roku.  Kawabata starał się jednak przebywać w Kioto tak czę-
sto, jak tylko pozwalała na to jego praca. Zebrania literackie, wykłady, poszukiwanie 
dzieł sztuki, której był miłośnikiem i kolekcjonerem, rodzinne wyjazdy czy zbieranie 
materiałów do powieści stawały się pretekstem do odwiedzin miasta. A gdy wyjeżdżał 
w rejony znajdujące się na zachodnim Honsiu – region Chūbū czy wyspa Kiusiu – sta-
rał się zawsze w drodze powrotnej zatrzymać choćby na kilka dni w Kioto. Miasto to 
funkcjonowało dla niego jako przestrzeń powrotów, wspomnień i refleksji nad tradycją, 
a więc jako szczególny zasób pamięci komunikatywnej i kulturowej.

2 Kinki – termin historyczno-kulturowy odnoszący się do regionu w środkowo-zachodniej części 
Honsiu i jego głównych miast Kioto-Osaki-Kobe; współcześnie nazwa ta używana jest zamiennie 
z Kansai. 



BEATA KUBIAK HO-CHI312 NR 3–4

HIIRAGIYA JAKO „MIKROMIEJSCE PAMIĘCI”

Szczególne znaczenie w topografii pamięci pisarza miał znajdujący się w Kioto tra-
dycyjny zajazd Hiiragiya (Zajazd Ostrokrzew). Można go określić mianem kiotyjskiego 
„domu” Kawabaty. Jak wskazuje Tsujita (s. 239), pisarz odnajdywał tam atmosferę znaną 
mu z czasów młodości oraz ducha dawnego Kioto, który jego zdaniem stolica po wojnie 
stopniowo traciła. Zachowały się dwa eseje Kawabaty poświęcone temu miejscu3. Jeden 
z nich, zatytułowany Hiiragiya, znajduje się na stronie internetowej zajazdu i w rekla-
mujących go broszurach, drugi ukazał się w 1950 roku w 11. numerze czasopisma 
„Rakushu”4. Zawiera on szczegółowy opis uroku „Ostrokrzewu”, którego źródłem są 
„dyskrecja” i „niezmienność”. Kawabata podkreśla stonowaną elegancję zajazdu, prze-
jawiającą się między innymi w motywie liści ostrokrzewu zdobiących pościel i wnętrza 
domu. To w takim miejscu – niebędącym ostentacyjnie luksusową rezydencją, a skromnym 
rodzinnym zajazdem, pełnym wyrafinowanego smaku – Kawabata odnajdywał spokój 
i poczucie ciągłości:

W Kioto zawsze zatrzymuję się w Zajeździe Ostrokrzew. Znam ten wzór liści ostro-
krzewu na pościeli. Kiedy przyjeżdżam tu nocą i widzę, jak pokojówka nakłada czyste, 
białe przykrycie na kołdrę w różnokolorowe wzory ostrokrzewu, ogarnia mnie poczucie 
spokoju, jakiego doznaje się w dobrze znanym zajeździe. Jest to szczególnie prawdziwe, 
gdy zatrzymuję się w Kioto w drodze powrotnej z długiej podróży. (…) Skromność i nie-
zmienność należą do dobrych cech “Ostrokrzewu”, zajazdu w dawnej stolicy. Zawsze był 
prestiżowy, ale nigdy nie pretensjonalny (Hiiragiya).

Drugi esej o Zajeździe Ostrokrzew dostarcza z kolei wielu informacji, które nie 
tylko świadczą o dużym przywiązaniu pisarza do tego miejsca, lecz także pozwalają 
odtworzyć okoliczności jego pobytów w Kioto. Wynika z niego, że w latach 1939–1950 
Kawabata odwiedził Hiiragiyę sześciokrotnie. Były to zarówno podróże prywatne, jak 
i wyjazdy związane z jego działalnością literacką. Po raz pierwszy był tu na początku 
maja 1939 roku, podczas prywatnej podróży do Kioto z żoną, której chciał pokazać 
piękno dawnej stolicy. W 1942 roku zatrzymał się w zajeździe ponownie, by przygotować 
esej o willi cesarskiej Katsura Rikyu, jednym z najcenniejszych przykładów architektury 
XVII wieku w Japonii5. Kawabata przyjechał wtedy do Kioto z dużą grupą artystów. 
Byli wśród nich, między innymi, znani malarze: Kobayashi Kokei, Yasuda Yukihiko6, 
Umehara Ryūzaburō, pisarz i malarz Mushanokoji Saneatsu, eseista i językoznawca 
Shinmura Izuru, poeta Kawada Jun, architekt Horiguchi Sutemi. Po krótkim pobycie 
w nowoczesnym hotelu Miyako Kawabata zamieszkał w swoim ulubionym Zajeździe 
Ostrokrzew. Kolejne dwa pobyty Kawabaty w Kioto i w „Ostrokrzewie” miały miej-
sce w 1947 i 1948 roku. Pierwszy z nich odbył się w drodze powrotnej z Kanazawy, 
gdzie pisarz brał udział w ceremonii wmurowania kamienia upamiętniającego twórczość 

3 Manuskrypty obu esejów są w posiadaniu właścicieli zajazdu. 
4 „Rakushu” (Kiotyjski Czar) – czasopismo towarzyszące corocznej wystawie produktów z Kioto, 

prezentujących tokijską estetykę i miejscowe techniki rzemieślnicze.
5 Tekst ten został później zamieszczony w albumie wydanym przez Koyama Shoten, poświęco-

nym tej wyjątkowej rezydencji.
6 Yasuda Yukihiko (1884–1978) – malarz, twórca obrazów historycznych; uznany badacz poety 

zen Ryōkana Taigu (1758–1831). Przyjaźnił się z Kawabatą, z którym łączyło go zamiłowanie do 
kolekcjonowania dzieł sztuki.



PAMIĘĆ I NOSTALGIA W POWIEŚCI KAWABATY YASUNARIEGO…NR 3–4 313

Tokudy Shūseia (1871–1943). Drugi pobyt miał miejsce we wrześniu 1948 roku, kiedy 
to Kawabata w towarzystwie pisarzy Kume Masao, Takamiego Juna, Yoshiyi Nobuko 
i Hayashi Fumiko wracał z Osaki po wykładzie, na który został zaproszony jako jeden 
z założycieli „Kamakura Bunko”7. Dłuższe pobyty Kawabaty w zajeździe miały miejsce 
pod koniec lat czterdziestych. Pierwszy z nich trwał od początku do połowy grudnia 
1949 roku, niedługo po tym, jak 25 listopada Kawabata – jako prezes japońskiego PEN 
Clubu – odwiedził na zaproszenie prefektury i miasta Hiroszima oraz gazety „Chūgoku 
Shimbun” zrujnowane po wybuchu atomowym miasto. Kolejny dłuższy pobyt przypadł 
na okres od 25 kwietnia do 13 maja 1950 roku8, po wizycie w Hiroszimie i Nagasaki, 
gdzie Kawabata przebywał od 13 kwietnia wraz z dziewiętnastoma członkami japońskiego 
PEN Clubu (Tsujita 2024, s. 234–236). 

Po 1950 roku, czyli po publikacji eseju Hiiragiya, Kawabata jeszcze nie raz zatrzy-
mywał się w swoim ulubionym zajeździe. Na czas pisania Dawnej stolicy wynajął jednak 
dom w dzielnicy Shimogamo9, nie chcąc obciążać gospodarzy zajazdu swoim długim 
pobytem, który zmuszałby ich do odmawiania przyjęcia innych gości (Tsujita, s. 238).

Częste pobyty Kawabaty w zajeździe Hiiragiya – dokładnie udokumentowane przez 
Tsujitę (s. 231–242) – świadczą o traktowaniu go przez pisarza jako przestrzeni powro-
tu do porządku znanego mu z okresu przedwojennego. Hiiragiya pełni w nich funkcję 
prywatnego lieu de mémoire: miejsca, w którym jednostkowa pamięć pisarza styka się 
z pamięcią kulturową dawnej stolicy.

PAMIĘĆ KULTUROWA W KRAJOBRAZACH, RZEMIOŚLE I RYTUAŁACH DAWNEJ STOLICY

W Dawnej stolicy opisy przyrody i architektury wyraźnie pełnią funkcję nośników 
pamięci kulturowej. Obrazy Kioto i jego okolic, pojawiające się często w narracji, kon-
sekwentnie przywołują tradycję oraz przeszłość:

Kioto to wielkie miasto, a jaki piękny kolor mają tu liście drzew! Sosnowe zagajniki 
w cesarskiej willi Shugakuin, w pałacu cesarskim Gosho, rzędy wierzb płaczących w cen-
trum miasta, wzdłuż ulic Kiya, Gojō i Horikawy, wzdłuż brzegów rzeki Takasegawa, nie 
mówiąc już o drzewach w rozległych ogrodach starych świątyń – wszystkie przyciągają 
wzrok podróżnych (Kawabata 2024, s. 46).

Przyroda i architektura zostają tu wpisane w porządek historyczny i estetyczny. Nie 
są jedynie tłem, lecz znakiem trwania dawnej Japonii. W tym sensie krajobraz Kioto 
funkcjonuje jako literackie miejsce pamięci, w którym kondensują się historia, estetyka 
i rytm sezonowych zmian przyrody. 

7 „Kamakura Bunko” (dosł. biblioteka Kamakurska) – początkowo była to wypożyczalnia ksią-
żek, otwarta przez literatów mieszkających w Kamakurze (pref. Kanagawa), którzy podczas wojny 
gromadzili własne kolekcje książek. Po wojnie została przekształcona w wydawnictwo literackie 
publikujące również znany magazyn literacki „Ningen” oraz magazyn dla kobiet „Fujin Bunko”.

8 Podczas obu tych pobytów w Kioto Kawabata poszukiwał antyków i obrazów. Ostatecznie 
udało mu się nabyć cenne dzieło Urakamiego Gyokudo (1745–1820), który stanowił ważny nabytek 
do jego kolekcji sztuki.

9 Shimogamo – część dzielnicy Sakyō w Kioto, położona w północno-wschodniej części miasta, 
w pobliżu słynnego chramu Shimogamo Jinja. Jest to spokojna, tradycyjna okolica, chętnie wybierana 
przez pisarzy i artystów ze względu na swój kameralny charakter i bliskość natury.



BEATA KUBIAK HO-CHI314 NR 3–4

Podobną rolę odgrywają w powieści opisy przemian w rzemiośle tkackim. Odnajdu-
jemy je między innymi w rozmowie Takichirō z jego dawnym przyjacielem, tkaczem 
Sōsuke:

Weźmy takich producentów obi jak choćby Izakura… Ich zakład mieści się w nowocze-
snym trzypiętrowym budynku, w zachodnim stylu. Nishijin też pewno pójdzie tą drogą. 
W Izakurze w jeden dzień produkują z pięćset obi i pewno niedługo pracownicy zostaną 
dopuszczeni do zarządzania fabryką; przeciętny wiek wynosi tam dwadzieścia kilka lat. 
Małe rodzinne manufaktury tkackie, takie jak moja, na pewno znikną w ciągu najbliższych 
dwóch-trzech dekad (Kawabata 2024, s. 50).

W wypowiedzi tej wybrzmiewa nie tylko realistyczna diagnoza ekonomiczna, lecz 
także melancholia i niezgoda na przemijanie świata, który przez stulecia kształtował 
tożsamość Kioto. Kawabata zdaje się tu nie tyle opisywać modernizację, co ukazywać jej 
koszt oraz wyrażać żal z powodu zanikania rękodzielniczej tradycji i związanego z nią 
etosu pracy. Nostalgia, wyraźnie wyczuwalna w słowach Sōsuke, nie polega tu na ideali-
zowaniu przeszłości, lecz na bolesnym uświadomieniu sobie nieodwracalności przemian.

Pamięć kulturowa ożywa w Dawnej stolicy także w rytuałach, które dla mieszkań-
ców miasta mają znaczenie zarówno symboliczne, jak i emocjonalne. Funkcjonują one 
w powieści jako struktury przekazu pamięci. Takichirō, dla którego „Ceremonia Cięcia 
Bambusów w świątyni Kumadera należała do ulubionych świąt” (s. 86), pragnie poka-
zać ją swojej córce. Choć sam uczestniczył w tym obrzędzie od dzieciństwa i znał go 
bardzo dobrze (Kawabata 2024, s. 86), zależało mu, by Chieko wzięła w nim udział 
i zapamiętała go. W ten sposób rytuał stał się w powieści narzędziem przekazu pamięci 
międzypokoleniowej, symbolicznym ogniwem łączącym przeszłość z teraźniejszością 
i spajającym pamięć kulturową z komunikatywną.

Z kolei wspomnienia Chieko związane ze Świętem Gion ukazują, jak doświadczenie 
jednostkowe zostaje osadzone w strukturze pamięci zbiorowej. Dziewczyna, która co 
roku brała udział niemal we wszystkich ważnych świętach i ceremoniach dawnej stolicy, 
podczas opisanego w powieści z dużą szczegółowością słynnego Święta Gion powraca 
do własnych wspomnień z dzieciństwa:

Najbliższym jej sercu wspomnieniem był obraz Shin’ichiego, siedzącego w stroju chigo 
na wielkim wozie z naginatą. Kiedy tylko słyszała muzykę Gion i widziała wozy oto-
czone lampionami, wspomnienie Shin’ichiego odżywało. Miała wtedy siedem-osiem lat 
(Kawabata 2024, s. 96). 

Scena ta stanowi przykład wpisania jednostkowych wspomnień, stanowiących część 
pamięci komunikatywnej, w ramy pamięci kulturowej, utrwalonej w rytuale o wielo-
wiekowej tradycji. W ten sposób osobiste doświadczenie przenika się w Dawnej stolicy 
z pamięcią zbiorową, a uczestnictwo w cyklicznych świętach staje się formą potwierdzenia 
ciągłości tożsamości zarówno jednostki, jak i wspólnoty.



PAMIĘĆ I NOSTALGIA W POWIEŚCI KAWABATY YASUNARIEGO…NR 3–4 315

PRZEDMIOTY JAKO MATERIALNE NOŚNIKI PAMIĘCI

Ważnym motywem powieści są także przedmioty codziennego użytku pełniące w niej 
funkcję nośników pamięci. Scena, w której Chieko przygląda się szyldowi wiszącemu 
nad sklepem jej ojca, szczególnie dobrze ukazuje znaczenie w powieści materialnych 
śladów przeszłości: 

Podeszła do frontu budynku, przesuwając lekko palcami po listewkach ażurowych ścianek. 
Gdy doszła do końca domu, odwróciła się i spojrzała na sklep. Jej wzrok spoczął na starym 
szyldzie wiszącym na piętrze, przed ażurowym oknem. Na górze szyldu zamontowany 
był mały daszek. Tak wyglądały tylko dawne, istniejące od pokoleń sklepy. Szyld miał 
stanowić ozdobę. W ten ładny wiosenny dzień promienie zachodzącego słońca rzucały 
matowe światło na postarzałe złocone znaki na szyldzie, sprawiając, że wyglądały jeszcze 
smętniej (s. 37–38).

Szyld nie jest w tym opisie wyłącznie detalem architektonicznym – staje się material-
nym znakiem upływu czasu, przywołującym pamięć dawnych pokoleń i historii domu.

Podobną funkcję pełnią opisane w powieści dawne tkaniny podziwiane przez Taki-
chirō w sklepie Tatsumury. Materia funkcjonuje tu niczym magazyn kulturowych śladów 
pamięci:

W środkowym pomieszczeniu i w korytarzu wisiały reprodukcje dawnych tkanin, głównie 
tych przechowywanych w Shōsōinie. Były to prace Tatsumury. Takichirō nieraz widział 
je na wystawach, oglądał też oryginalne dawne tkaniny i ilustrowane katalogi, miał je 
wszystkie w głowie, znał ich nazwy, a jednak nie potrafił powstrzymać się, by się im 
na nowo nie przyglądać.

– Oto, co potrafią zrobić Japończycy, to właśnie pokazujemy tutaj cudzoziemcom 
– powiedział sprzedawca (…). – Takichirō słyszał to już poprzednim razem, gdy był 
w sklepie, lecz i teraz kiwnął głową, przytakując. – Niesamowite rzeczy robili w dawnych 
czasach… ponad tysiąc lat temu – rzekł, patrząc na repliki chińskich tkanin z okresu 
Tang” (Kawabata 2024, s. 145–146)

Dla bohatera obcowanie z tymi pięknymi tradycyjnymi tkaninami staje się aktem 
nostalgicznego powrotu do świata dawnego rzemiosła i estetyki, a jednocześnie formą 
utrwalania pamięci kulturowej poprzez kontakt z jej materialnymi śladami.

Najpełniej jednak nostalgia wybrzmiewa w postaci samego Takichirō, którego refleksje 
i wybory są nieustannie nacechowane tęsknotą za przeszłością. Decyzja o podróży po 
Kioto zabytkowym „kwietnym tramwajem” pamiętającym ubiegły wiek zostaje przez 
niego uzasadniona słowami: „Może to z tęsknoty za dawnymi czasami? A może doskwie-
ra mi samotność?” (Kawabata 2024, s. 120). Kwietny tramwaj, „jeden z ostatnich już 
śladów ‘cywilizacji i oświecenia’ ery Meiji w Kioto” (s. 116), zostaje przekształcony 
w znak pamięci zbiorowej, ale zarazem w narzędzie budowania tożsamości jednostkowej. 
Nostalgia, zgodnie z ustaleniami Constantine’a Sedikidesa, pełni funkcję kompensacyj-
ną, przywracając poczucie ciągłości ja w obliczu doświadczania nieciągłości (Sedikides 
i in., s. 54). W przypadku Takichirō jazda tramwajem i wspomnienia dawnej świetności 
dzielnic rozrywki – Kamishichiken czy Nishijin, gdzie często przebywał w dawnych 
czasach – stają się sposobem na złagodzenie samotności i pogodzenie się z przemijaniem.



BEATA KUBIAK HO-CHI316 NR 3–4

ZAKOŃCZENIE

Dawna stolica jest powieścią, w której pamięć i nostalgia przenikają wszystkie pozio-
my narracji – od opisów przyrody i architektury, przez rytuały i przedmioty codziennego 
użytku, po doświadczenia jednostkowe bohaterów. Kioto jawi się jako przestrzeń, gdzie 
pamięć kulturowa splata się z pamięcią komunikatywną, a nostalgia – zgodnie z koncep-
cją Sedikidesa – staje się mechanizmem zachowania tożsamości i więzi z przeszłością. 
W obliczu powojennej modernizacji, gdy dawne kiotyjskie dzielnice i rytuały znikały pod 
naporem nowoczesności, Kawabata stworzył literacki pomnik miasta, utrwalający jego 
duchowy i estetyczny charakter. W swoim wykładzie noblowskim, wygłoszonym sześć lat 
po napisaniu powieści, pisarz podkreślił wagę tradycyjnej Japonii, jej poezji, zen i piękna, 
które chciał ocalić w zbiorowej pamięci (Kawabata 1968). W tym kontekście Dawna stolica 
przedstawia się nie tylko jako opowieść o Kioto, lecz także refleksja nad pamięcią oraz wyraz 
troski o zachowanie duchowego dziedzictwa Japonii. Kawabata tworzy w niej literackie 
archiwum Kioto, w którym przestrzeń, rytuał, przedmiot i krajobraz stają się nośnikami 
zbiorowej tożsamości, a literatura jawi się nie jako bierny zapis, lecz forma kulturowego 
sprzeciwu wobec zaniku ciągłości i aktualizacji pamięci w nowym, powojennym porządku.

BIBLIOGRAFIA

Assmann, Jan. Cultural Memory and Early Civilization: Writing, Remembrance, and Political Ima-
gination, Cambridge University Press, 1994.

Assmann, Jan. „Communicative and Cultural Memory”. Cultural Memory Studies. An International 
and Interdisciplinary Handbook, red. Astrid Erll, Ansgar Nünning, De Gruyter, 2008a, s. 109–118.

Assmann Jan. Pamięć kulturowa. Pismo, zapamiętywanie i polityczna tożsamość w cywilizacjach 
starożytnych, tłum. A. Kryczyńska-Pham, wstęp i red. R. Traba, Wydawnictwa Uniwersytetu 
Warszawskiego, Warszawa 2008b.

Hiiragiya [Zajazd Ostrokrzew], https://www.hiiragiya.co.jp/about/ [04.10.2025].
Kabayama Satoru. „Kyōto būmu kibakuzai. „Koto” butaiura. Kawabata Yasunari ga mita bi” (Kataliza-

tor boomu w Kioto. Za kulisami „Dawnej stolicy”. Piękno widziane przez Kawabatę Yasunariego). 
The Kyoto, 13 maja 2022, https://www.kyoto-np.co.jp/articles/ thekyoto/784480 [09.05.2025].

Kawabata Kaori. Kawabata Yasunari ga ai shita Kyōto (Kawabata Yasunari, który kochał Kioto). 
21 marca 2021, https://kyosuzume.or.jp/fromkyoto/川端康成の愛した京都/ [04.05.2025].

Kawabata Yasunari. Dawna stolica. przeł. Beata Kubiak Ho-Chi, PIW, 2024.
Kawabata Yasunari. Koto (Dawna stolica). Shinchō Bunko, 2004.
Kawabata Yasunari. Japan, the Beautiful and Myself. Nobel Prize Lecture, 12 grudnia 1968, https://

www.nobelprize.org/prizes/literature/1968/kawabata/lecture/ [07.10.2025].
Kawabata Yasunari. „Watashi no furusato” (Moje rodzinne strony). Kawabata Yasunari zuihitsushū 

(Kawabata Yasunari. Zbiór esejów), red. Kawanishi Masaaki, Iwanami Bunko, 2022, s. 288–290. 
Nora, Pierre. Between Memory and History: Les Lieux de Mémoire. „Representations”, nr 26, 1989, 

s. 7–24, https://www.jstor.org/stable/2928520 [07.10.2025].
Ōkubo Takaki. Kawabata Yasunari. Utsukushii Nihon no watashi (Kawabata Yasunari. Japonia, piękno 

i ja). Mineruba Shobō, 2004.
Österling, Anders. „Award ceremony speech. Presentation Speech by Anders Österling, Ph.D., of the 

Swedish Academy.” NobelPrize.org., 
https://www.nobelprize.org/prizes/literature/1968/ceremony-speech/ [04.10.2025].
Sedikides, Constantine, Tim Wildschut, Clay Routledge i Jamie Arndt. Nostalgia Counteracts Self-

-Discontinuity and Restores Self-Continuity. „European Journal of Social Psychology”, t. 45, nr 1, 
2015, s. 52–61. https://doi.org/10.1002/ejsp.2073.

Tsujita Motoko. Miyako no shinise ryokan „Hiiragiya” to Kawabata Yasunari (Stary, słynny ryokan 
„Hiiragiya” i Kawabata Yasunari), „Annual Bulletin of Research Institute for Social Sciences”, 
nr 54, 2024, s. 231–242.



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

URSZULA MACH-BRYSON
Uniwersytet Warszawski

ZALETY PRAKTYKOWANIA DROGI HERBATY 
W TWÓRCZOŚCI HISAMATSU SHIN’ICHIEGO (1889–1980)

ABSTRACT: The theme, the virtues of tea, evolved over time into the ten virtues of tea (cha 
no juttoku), and is present in Japanese tea tradition as early as the arrival of powdered 
tea in Japan. The earliest examples come from the Kissa yōjōki (Record of drinking tea 
for health, 1214) by Myōan Eisai and the inscription on the iron kettle of ten virtues 
(juttokugama) attributed to Myōe. Virtues from differing early lists, could generally be 
divided into two categories benefiting an individual: health benefits, like prolonging life, 
and psychological and spiritual benefits, like focusing the mind and gaining spiritual power. 
Analyzing these earlier examples, Hisamatsu Shin’ichi creates his own selection of ten 
virtues that he feels are more proper for post-war Japan. He advocates for tea practice 
as a path of moral and spiritual growth, with Zen Buddhist thought as a teaching tool. 
His aim is tea practice of the highest standard, a showcase of material and intellectual 
culture Japan can be proud of in an increasingly international environment. 

KEYWORDS: the Way of Tea, virtues of tea, ten virtues, chanoyu practice, Yūgaku ōrai, 
tea scriptures, Hisamatsu Shin’ichi

gdy go na ostatnią na świecie pociechę
– Czyli… herbatę dobrą – zaprosisz1

C. K. Norwid

Hisamatsu Shin’ichi jest jedną z postaci, które wywarły znaczący wpływ na rozwój 
współczesnej teorii japońskiej sztuki Drogi Herbaty. Na przestrzeni jednego ludzkiego 
życia doświadczył codzienności Japonii trzech okresów historycznych: Meiji (1868–1912), 
Taishō (1912–1926) i Shōwa (1926–1989). W dorosłym życiu był świadomym uczestni-
kiem kulturowych zmian czasów powojennych, głosicielem idei obywatelskości czułej na 
współczesne problemy. Hisamatsu był uczniem Nishidy Kitarō (1870–1945), filozofem 
zainspirowanym niemieckim egzystencjalizmem i myślą postmodernistyczną, przedsta-
wicielem drugiego pokolenia filozoficznej Szkoły z Kioto. Między innymi wnikliwie 
studiował pisma Martina Heideggera (1889–1976), z którym miał okazję do osobistej 
wymiany myśli i doświadczeń (Alcopley), i w swojej twórczości poszukiwał odpowie-
dzi na stawiane przez Heideggera pytania o funkcje sztuki i naturę człowieczego bycia 
w świecie. Podobnie jak Suzuki Daisetsu (1870–1966), bliski mu tak w intelektualnym 
rozumieniu duchowości opartej na naukach buddyzmu zen (dodatkowo obaj w mło-
dości pozostawali w środowiskach japońskiej wiary Czystej Ziemi co miało wpływ 
na ich rozumienie religijności), jak i w postrzeganiu roli Japonii w szerzeniu myśli 
i sztuki buddyjskiej w krajach Zachodu, Hisamatsu aktywnie praktykował buddyzm zen 
(Fujiyoshi) i angażował się w zagraniczną działalność propagatorską. Równocześnie był 

1 Cytat za dedykowaną Michalinie Dziekońskiej odpowiedzią wierszem (Był taki: co dziecięciem 
zjawił się na świecie), 1860 (Norwid, s. 461).

DOI 10.33896/POrient.2025.3–4.7



URSZULA MACH-BRYSON318 NR 3–4

‘człowiekiem herbaty’ (chajin 茶人), a więc sztukę Drogi Herbaty znał nie tylko z teorii, 
ale jej zasady – tak jak sam je pojmował i formułował – wprowadzał w życie i czynił 
podstawą swojej działalności społecznej. Kyōdai Shinchakai (Stowarzyszenie herbaty 
serca Uniwersytetu Kiotyjskiego), które pomógł założyć w swojej Alma Mater i przez 
wiele lat prowadził, działa do dziś2. Przez współczesnych zapamiętany jako wymaga-
jący nauczyciel Drogi Herbaty (Hisamatsu 2003a, s. 374–375), widział w niej więcej 
niż sztukę spędzania wolnego czasu, kreację artystyczną, sztukę towarzyskich spotkań 
czy hołdującą przeszłym czasom formę kulturowego kanonu. Według Hisamatsu Droga 
Herbaty jest przede wszystkim ścieżką moralnego i duchowego dorastania, procesu, który 
nie charakteryzuje się progresją w linii prostej, nie ma punktu docelowego, jest sposobem 
bycia, przeżywania świata i uczestnictwa w kulturze. Zarys teorii funkcji Drogi Herbaty 
Hisamatsu przedstawił w swoich autorskich „dziesięciu zaletach Drogi Herbaty” (chadō 
no juttoku 茶道の十), które w niniejszym artykule przedstawiam na tle ciągłości tego 
toposu w japońskiej tradycji Drogi Herbaty, czyli chanoyu. 

Japońska sztuka Drogi Herbaty to sztuka podejmowania gościa najlepszą jaką możemy 
w danych warunkach przygotować czarką herbaty matcha. Za tą prostą definicją kryje się 
blisko nieskończone bogactwo detali. „Najlepsza czarka herbaty” oznacza, że dla gościa 
zorganizowana została przestrzeń spotkania herbacianego, na którą składają się wyspe-
cjalizowana architektura i sztuka ogrodnicza, zaaranżowany wystrój pokoju, utensylia, 
temat i atmosfera spotkania, stroje, posiłek, słodycze, kwiaty, etykieta, forma ułożenia 
węgla w palenisku i przygotowania herbaty. Gospodarz i gość podczas spotkania wspólnie 
przeżywają moment jedności i braterstwa dusz w „górskiej pustelni w środku miasta” 
(shichū no sankyo 市中の山居), jak w sztuce chanoyu nazywane jest założenie pawilonu 
herbacianego i prowadzącego do niego ogrodu. Szkół i tradycji chanoyu w Japonii jest 
wiele. Różnią się pochodzeniem, statusem społecznym biorących w nich udział adeptów, 
wyznawanymi ideałami. Według Hisamatsu prawdziwą formą Drogi Herbaty jest oparta 
na naukach mistrzów zen „herbata w stylu szlachetnego ubóstwa” (wabicha わび茶), 
czemu daje on wyraz w skomponowanych przez siebie dziesięciu zaletach Drogi Herbaty.

ZALETY HERBATY I  KISSA YŌJŌKI

Zaleta [picia] herbaty (cha no toku 茶の徳) – to określenie, które pojawia się w kro-
nice Azuma kagami3, we wpisie z drugiego roku ery Kenpō (rok 1214). Możemy w nim 
przeczytać o tym, jak to buddyjski mnich, Myōan Eisai (1141–1215), czwartego dnia 
drugiego miesiąca, w ramach kuracji zaproponował herbatę zmorzonemu chorobą po 
bankiecie nocy poprzedniej siogunowi Minamoto Sanetomo (1192–1219, siogun w latach 
1203–1219). Wraz z czarką zbawiennego napoju Eisai podarował siogunowi traktat w jed-
nym zwoju, „pismo wychwalające zalety herbaty” (cha no toku o homuru tokoro no 
sho 茶の徳を誉むる所の書) (Chadō Koten Zenshū, s. 159). Tytuł dzieła nie został 
zapisany przez kronikarza, chociaż nie pominięto faktu, że zostało ono przez otoczenie 
sioguna entuzjastycznie przyjęte. Najprawdopodobniej chodziło o Kissa yōjōki (Zapiski 

2 Stowarzyszenie, dziś najmniej liczne z trzech stowarzyszeń Drogi Herbaty działających na Uni-
wersytecie Kiotyjskim. Działalność Stowarzyszenia skoncentrowana jest na praktykowaniu medytacji 
zazen i ćwiczeniach form przygotowania herbaty według nauk Drogi Herbaty w tradycji Urasenke. 
Więcej o działalności Stowarzyszenia czytaj na stronie: https://shinchakai.main.jp.

3 Azuma kagami 吾妻鏡 (Zwierciadło Wschodu), kronika historyczna w pięćdziesięciu dwóch 
zwojach, nieznanego autorstwa, relacjonująca wydarzenia z lat 1180–1266. 



ZALETY PRAKTYKOWANIA DROGI HERBATY…NR 3–4 319

o zdrowotnym działaniu picia herbaty), w jego drugiej wersji z pierwszego miesiąca 1214 
roku, jako że Eisai nie pozostawił po sobie innego pisma o herbacie. A ponieważ Kissa 
yōjōki, charakterem najbliższe traktatom medycznym (isho 医書), wspomina nie tylko 
o zbawiennym działaniu herbaty, kiedy chce się „pić po wypitym winie”, ale obszernie 
opisuje lecznicze działanie herbaty, nazywanej przez autora „magicznym uzdrawiającym 
lekarstwem, cudowną sztuką przedłużania życia” (Eisai, s. 88), owa pierwsza wzmianka 
o zaletach płynących z jej picia odnosiła się zapewne przede wszystkim do jej właści-
wości jako medykamentu. Należy pamiętać jednak, że traktat podaje więcej przykładów 
niezwykłego działania herbaty. Eisai pisał, że gdy „pije się herbatę, można nie spać 
całą noc, a następnego dnia ciało nie chorzeje” (s. 60). W życiu monastycznym okresu 
Kamakura (1192–1333) herbata była ceniona za to, że zapobiega chorobom i tłumi żądze. 
Mnisi zapisywali, że ułatwia medytacyjne skupienie i wydłuża koncentrację potrzebną do 
studiowania, pisania i wielogodzinnego kopiowania sutr. Dla mnichów buddyjskich ważną 
zaletą picia herbaty i powodem uprawiania krzewów herbacianych w przyświątynnych 
ogrodach było „pokonanie demona senności” (Sen, s. 75).

Cytując źródła nawet o tysiąc lat wcześniejsze Eisai relacjonuje między innymi: 

„Szlachetny wrzątek usuwa zarazy. Jakaż czcigodna jest herbata”, 
„Kochający syn ofiarowuje [Herbatę] tylko rodzicom” (s. 60), 
„Jeżeli przez dłuższy czas pije się herbatę, wzmacnia się świadomość i wola”, „Człowiek, 
gdy pije to ziele z zielonych liści jest w spokoju, a ziemia obleka się nieco w radość”, 
„Herbata porządkuje ducha, wprowadza harmonię w wewnętrzne [organy ciała] oraz łagod-
nie usuwa zmęczenie i zniechęcenie” (s. 56), 
„Jeżeli przez dłuższy czas pić się będzie herbatę, wyrosną pióra i skrzydła” (s. 58), „Her-
batę-czaj należy zażywać przez dłuższy czas; daje ona człowiekowi radosne nastawienie 
[do świata]” (s. 54). 

Eisai zawarł w swoim traktacie przekonania o korzyściach płynących z picia herbaty 
zakorzenione tak w moralności konfucjańskiej, jak i w taoistycznej wizji harmonii pomię-
dzy niebem, ziemią i człowiekiem. Sądy te odbiją się echem w późniejszych pismach 
tradycji chanoyu. 

DZIESIĘĆ ZALET HERBATY I YŪGAKU ŌRAI 

Zestawienie dziesięciu zalet [herbaty] (jusshu no toku 十種の徳) pojawia się w  Yūgaku 
ōrai (Listy o rozrywce i przebudzeniu)4 (Miho) – typowym przykładzie podręczników 
w formie zbiorów datowanych listów (ōraimono) ze świątyń buddyjskich5. Tekst Yūgaku 
ōrai zachował się w dziesięciu wersjach. Najpopularniejsza forma pochodzi z części 

4 Yūgaku ōrai według najnowszych japońskich badań musiało powstać przed rokiem 1372. Jako 
autor podawany jest Tendai Shamon Gene, ale jest to atrybucja, autorstwo nie jest potwierdzone 
(Miho). Na utwór składają się 24 datowane listy, dwa na każdy miesiąc roku, zawierające pytanie 
i następnie wyjaśnienia dotyczące zadanego tematu. Całość podzielona jest na dwie części (cz. 1: 
miesiące I–VI, cz. 2: miesiące VII–XII). Lista dziesięciu zalet herbaty znajduje się w liście z 9. 
dnia 4. miesiąca. Podział na dwie części zachowany jest tak w najstarszych zachowanych kopiach 
zapisanych na zwojach, jak i w nowszych w formie zszywanych książek. 

5 Ōraimono to rodzaj podstawowego podręcznika. Zebrane teksty pisane były w formie listów 
poruszających szeroką gamę tematów: od moralności po zagadnienia geograficzne czy praktyczną 
wiedzę przydatną w życiu codziennym. Powstawały od schyłkowego okresu Heian do początku 



URSZULA MACH-BRYSON320 NR 3–4

362 zbioru Zoku gunsho ruijū (Dalszy katalog pism różnych) (Hanawa, s. 1821). Spisane 
w Yūgaku ōrai korzyści płynące z zażywania herbaty (Miho, s. 48) to:
1. Korzyści duchowe: oddalenie żądz, brak lęku przed śmiercią, opieka wszystkich 

Buddów, opieka bóstw sintoickich, stan umysłu, w którym łatwo jest przestrzegać 
[konfucjańskich] zasad moralnych, takich jak posłuszeństwo rodzicom, bóstwa poddają 
się naszej woli;

2. Korzyści doczesne: harmonia pięciu organów, wolność od chorób, przedłużenie życia, 
zwalczanie senności (np. w trakcie medytacji).

Pomiędzy zachowanymi wersjami Yūgaku ōrai zachodzą drobne różnice w kolejności 
(chociaż kolejne wyliczenia nie są numerowane) i w sformułowaniach dziesięciu zalet. 

W Zoku gunsho ruijū odnajdujemy zapis: 

諸佛加護徳。五臓調和。煩悩自在。壽命長遠。睡眠自在。孝養父母。息災延命。

天魔随心。諸天加護。臨終 不乱 (Ju, s. 159)
shobutsu kago toku. gozō chowa. bonnō jizai. jumyō chōon. suimin jizai. kōyō bumo. 
sokusai enmei. tenma zuishin. shoten kago. rinjū furan 
Opieka wszystkich Buddów. Harmonia pięciu wewnętrznych organów. Wolność od żądz. 
Przedłużenie życia. Uwolnienie od senności. Gotowość do wypełniania [konfucjańskich] 
obowiązków wobec rodziców. Długie życie w zdrowiu z dala od katastrof. Złe duchy 
poddają się naszej woli. Opieka wszystkich bóstw. Niewzruszenie w obliczu śmierci

Pomiędzy dziesięcioma zachowanymi wersjami zachodzą niewielkie różnice. Na przykład 
powyższe pierwsze pięcioznakowe wyrażenie 諸佛加護徳 jest postrzegane jako błąd kopi-
sty, który przez nieuwagę dodając ostatni znak 徳 (‘zaleta/cnota’, a enumeracja dotyczy 
tychże) zaburzył pierwotnie zamierzony rytm czteroznakowych fraz (Ju, s. 159). W kopii 
pochodzącej z XVI wieku zapisano „opieka wszelkich sintoickich bóstw” (shoshin kago 
諸神加護). Punkt ten jest w różnych odręcznych kopiach poprawiany czerwonym atramen-
tem to na sintoickie kami, to na Buddów. W późniejszych wersjach pojawia się zapis dziś 
najbardziej rozpowszechniony: „opieka wszystkich Buddów” (shobutsu kago 諸佛加護) 
(Miho, s. 48), a niejednokrotnie oba punkty są zamieszczane w grupie dziesięciu.

KOCIOŁEK DZIESIĘCIU CNÓT 

Analizując topos dziesięciu zalet herbaty na polu sztuki chanoyu, nie można pominąć 
jego przejawów w sferze materialnej. Praktyka Drogi Herbaty to także poznawanie her-
bacianych utensyliów. Nie są one przedmiotami jedynie praktycznymi, zaprojektowanymi 
wyłącznie z myślą o tym, by umożliwić sprawne przeprowadzenie procesu przygotowania 
czarki herbaty. Wraz z praktycznością pełnią funkcje estetyczne, a także edukacyjne. 
Formą, technicznym rozwiązaniem, nieoczywistym detalem czy motywem dekoracyjnym 
komunikują wiedzę przeszłych pokoleń i bez słów nauczają historii oraz ducha herbaty.

Przedmiotem, który bezpośrednio przywołuje dziesięć zalet herbaty jest „kociołek 
dziesięciu cnót” (Juttokugama 十徳釜)6 związany z postacią buddyjskiego mnicha Myōe 

Meiji i dają wgląd w podstawową edukację mnichów, arystokracji i samurajów. Są też świadectwem 
wpływu mnichów buddyjskich na edukację świeckich wyznawców.

6 W nazwie pojawia się ten sam ideogram 徳, który w temacie artykułu tłumaczę jako ‘zaleta’ 
ze względu na jego powtarzające się użycie w wyrażeniu „zaleta [płynąca z picia] herbaty” lub „zaleta 
[płynąca z praktykowania] Drogi Herbaty”. W przypadku opisywanego kociołka jednak chodzi także 



ZALETY PRAKTYKOWANIA DROGI HERBATY…NR 3–4 321

(1173–1231) ze świątyni Kōzanji w Toganoo na północy stolicy. Jest to forma herba-
cianego żeliwnego kociołka, która jest kopią kociołka należącego niegdyś do Myōe. 
W Chaka suikoshū (Kolekcja herbacianych rzadkości) (Kogetsu, s. 1841) można odnaleźć 
informację, że oryginał był kociołkiem z Ashiya7 (w dzisiejszej prefekturze Fukuoka) 
i  jego brzusiec ozdobiony był wypukłą odlewaną inskrypcją przedstawiającą dziesięć 
zalet herbaty zapisanych ręką Myōe. Później kociołek ten należał do Sen no Rikyū8. 
Podana tutaj enumeracja zalet herbaty zapisana jest jak poniżej:

１諸佛加護　２五臓調和　３孝養父母　４煩悩消除　５壽命長遠　６睡眠自除　 

７息災延命　８天神随心　９諸天加護　１０臨終不乱 (Kogetsu, s. 47)
1 shobutsu kago 2 gozō chowa 3 kōyō bumo 4 bonnō shōjo 5 jumyō chōon 6 suimin jijo 
7 sokusai enmei 8 tenshin zuishin 9 shoten kago 10 rinjū furan 
1 opieka wszystkich Buddów, 2 harmonia pięciu wewnętrznych organów, 3 gotowość 
wypełniania [konfucjańskich] obowiązków wobec rodziców, 4 wygaśnięcie żądz, 5 przedłu-
żenie życia, 6 odejście senności, 7 długie życie wolne od klęsk, 8 wola, której poddają się 
bóstwa i bóstwa sintoickie, 9 opieka wszystkich bóstw, 10 niewzruszenie w obliczu śmierci

W późniejszych opracowaniach można spotkać też zupełnie inną listę dziesięciu zalet 
herbaty według Myōe:

散鬱気　覚睡気　養生気　除病気　制礼　表敬　賞味　修身　雅身　行道 (Iguchi, 
s. 75) 
ukki o sanzu, nemuke o samasu, seiki o yashinau, byōki o yokeru, seirei, hyōkei, shōmi, 
shūshin, gashin, gyōdō 
[Herbata] łagodzi depresję, rozbudza w senności, wzmaga witalność, leczy choroby, usta-
nawia rytuał, pozwala okazać szacunek, uczy dobrego smaku, podnosi morale, nadaje ele-
gancję, pomaga podążać drogą [przestrzegać zasad moralnych i spełniać swoje powołanie]

Powyższe zestawienie przywodzi na myśl dziesięć korzyści płynących z picia her-
baty, które chińska literatura poświęcona kulturze herbaty, szczególnie publikowana od 
wczesnych lat 80. XX wieku, rozpowszechnia jako zestawienie z wiersza Liu Zhenlianga, 
nieznanego bliżej uczestnika życia dworu z  późnej epoki Tang (618–906)9. Według tej 

o przypomnienie adeptom chanoyu, że w swojej praktyce powinni czerpać inspirację z postawy Myōe: 
otwartego na różnorodność nauk buddyjskich, ale bezkompromisowego w sprawach ich lekkiego 
traktowania, wymagającego (przede wszystkim od siebie) nauczyciela. Stąd termin ‘cnota’ odwołujący 
się do pojęć szlachetności, prawości, wydaje się w tym kontekście właściwszy.

7  Ashiya-gama powstawały w Japonii przynajmniej od początku XIII wieku. Nie wiadomo dokład-
nie, kiedy w Ashiya rozpoczęto ich produkcję. Od okresu Momoyama zastąpione zostały Kyō-gama, 
kociołkami w stylu z Kioto. Charakteryzowały się cienkością ścianek i elegancją formy, głównie 
w  formalnym kształcie shinnari z pozostawionym „skrzydłem” hane w miejscu łączenia górnej 
i  dolnej połowy odlewu. Uchwyty na obręcze w formie maski demona kimen lub wzgórza toyama. 
Brzusiec dekorowany był często motywami roślinnymi lub pejzażowymi. Najpóźniejszy zachowany 
obiekt pochodzi z 1517 roku.

8  Historia ta jest zapisana w Kolekcji herbacianych rzadkości z roku 1841, autorstwa Kogetsu 
Rōin, w wersji z biblioteki Uniwersytetu Hokkaido na stronie chō 47 awers i rewers (japońskie 
numerowanie stron przez numer na grzbiecie złożenia karty).

9  Trudno odnaleźć informacje na temat Liu Zhenlianga w starszych źródłach. Milczy o nim 
encyklopedia Cihai, nie można odnaleźć jego nazwiska w Dziełach wszystkich poezji dynastii Tang. 



URSZULA MACH-BRYSON322 NR 3–4

tradycji Liu Zhenliang zapisał, że herbata (jeszcze nie mogła to być herbata sproszkowa-
na) odgania melancholię, zwalcza senność, wzmaga witalność, oddala chorobę, nagradza 
etykietę, pozwala okazać szacunek, uczy delektować się smakiem, wzmacnia ciało, wspiera 
podążanie drogą, a wolę czyni szlachetną (Teng, s. 24). Japońska piśmienna tradycja 
Drogi Herbaty o nim nie pamięta. Powyższe dziesięć zalet przypisuje wyłącznie Myōe.

HISAMATSU I LISTY DZIESIĘCIU ZALET

Hisamatsu przypomina w swoich rozważaniach o naukach Drogi Herbaty zestawienie 
dziesięciu zalet. A właściwie wspomina o trzech takich zestawieniach (2003a, s. 239), 
które przepisuje za Kan’ya chawa (Herbaciane rozmowy w cichą noc), notatnikiem, 
w którym Ii Naosuke (1815–1860) zawarł nauki spisane z wcześniejszych pism poświę-
conych herbacie. Hisamatsu nie precyzuje z jakich źródeł korzystał autor Kan’ya chawa. 
Za Ii Naosuke nadaje tym zbiorom tytuł „dziesięciu zalet herbaty Rikyū Koji” (rikyū koji 
cha juttoku 利休居士茶十徳). Jest to rodzaj myślowego skrótu, przypisanie enumeracji 
wcześniejszych szesnastowiecznemu patriarsze dzisiejszej Drogi Herbaty, Sen no Rikyū 
(1522–1591). Hisamatsu zapoznaje czytelnika z cytowanymi poniżej trzema różnymi 
wersjami zanim przedstawi swoje własne nowatorskie wyliczenie.

I 
諸天加護　睡眠遠離　孝養父母　消除重病　衆人愛敬　煩悩自在　無病息災　貴人

相親　寿命長遠　悉除朦気 (2003a, s. 238)
shoten kago, suimin enri, kōyō bumo, shōjo jūbyō, shūjin aikyō, bonnō jizai, mubyō 
sokusai, ki’nin sōshin, jumyō chōon, shitsujo bōki 
opieka wszelkich bóstw, oddalenie senności, gotowość wypełniania [konfucjańskich] obo-
wiązków wobec rodziców, uleczenie ciężkich chorób, miłość i szacunek ludzi, uwolnienie 
spod władzy żądz, życie wolne od chorób i klęsk, towarzystwo ludzi wysoko postawionych, 
przedłużenie życia, usunięcie wszelkiego zamętu i zmętnienia umysłu

II 
諸仏加護　五臓調和　孝養父母　煩悩自在　寿命長遠　睡眠自在　息災延命　天魔

道心　諸天加護　臨終不乱 (2003a, s. 239)
shobutsu kago, gozō chōwa, kōyō bumo, bonnō jizai, jumyō chōon, suimin jizai, sokusai 
enmei, tenma dōshin, shoten kago, rinjū furan 
opieka wszystkich Buddów, harmonia pięciu wewnętrznych organów, gotowość wypełniania 
[konfucjańskich] obowiązków wobec rodziców, wyzwolenie spod władzy żądz, przedłużenie 
życia, oddalenie senności, długie życie wolne od klęsk, moc kierowania złych duchów na 
drogę Buddy, opieka wszystkich bóstw, niewzruszenie w obliczu śmierci

III
早交高位　花無他念　衆人愛敬　不語成友　知草木名　席上常香　朝暮風流　諸悪

別離　精魂養性　不事有仏縁 (Hisamatsu 2003a, s. 239)
hayaku kōi ni majiwaru, hana tanen nashi, shūjin aikyō, katarazu tomo ni naru, kusaki no na 
o shiru, sekijō jōkō, chōbo furyū, shoaku betsuri, seikon ga sei o yashinau, fuji ni butsuen ari 

W swoim artykule Cao Jiannan sugeruje, że może to być zapożyczenie z kultury japońskiej i próba 
podniesienia rangi myśli herbacianej epoki Tang rozpowszechnione po 1980 roku przez badaczy 
kultury herbacianej z kręgu Zhuang Wanfanga (Cao).



ZALETY PRAKTYKOWANIA DROGI HERBATY…NR 3–4 323

łatwo wchodzić w towarzystwo wyższych sfer, niczym kwiat nie rozpraszać myśli, mieć 
przychylność i szacunek ludzi, budować przyjaźnie bez słów, znać nazwy kwiatów i  drzew, 
utrzymywać zawsze godną aurę w towarzystwie, elegancję zachowywać przez cały dzień, 
oddalić się od wszelkiego zła, doskonalić wolę i ducha, bez wysiłku utrzymywać więzy z Buddą

Wyliczenia I i II, jak pisze Hisamatsu (2003a, s. 239), koncentrują się na korzyściach 
płynących z zażywania herbaty jako napoju. Wyliczenie II jest zgodne z wersją przed-
stawioną w Yūgaku ōrai, chociaż Hisamatsu tego źródła nie podaje, a nawet wspomina, 
że pochodzenie zestawienia jest niejasne. Treść zbawiennego działania (kudoku 功徳), 
korzystnego działania (kōyō 効用) herbaty wywodzi z Kissa yōjōki i Chakyō (Księgi her-
baty) Lu Yu. Ostatnie zestawienie, wyliczenie III, ma już zupełnie inny charakter. Hisa-
matsu przedstawia je jako skoncentrowane nie tyle na herbacie jako lekarstwie dla ciała 
i ducha, ale na herbacie, która jest sztuką przygotowywania napoju obrosłą w kulturowy 
sztafaż. To nie jest dziesięć korzyści płynących z zażywania herbaty, ale dziesięć korzyści 
płynących z praktykowania Drogi Herbaty. Wprawny adept Drogi Herbaty ma duże szan-
se na przekraczanie granic pomiędzy grupami o różnym statusie społecznym – tak było 
w XVI wieku, tak jest też i dzisiaj. Hartuje ducha i ciało, nabiera ogłady i gotowości do 
działania nie tylko w celu zaspokajania własnych potrzeb. Myślą mierzy wysoko. Bez 
zadęcia uczy się swojego otoczenia, cieszenia się cyklicznością zmian pór roku. Poznaje 
nazwy kwiatów, tradycje i doroczne rytuały, a uzyskanym bogactwem przeżywania kultury 
dzieli się z zapraszanymi gośćmi. Hisamatsu rozpoznaje wagę głoszonych przez Eisaia zalet 
herbaty jako lekarstwa dla ciała i ducha, ale też podkreśla znaczenie zalet praktykowania 
Drogi Herbaty dla dobrostanu jednostki i grupy w wymiarze osobistym i kulturowym. 

Dziesięć korzyści płynących z praktykowania Drogi Herbaty Hisamatsu

W Filozofii Drogi Herbaty jeden rozdział całkowicie poświęcony jest rozważaniom 
Hisamatsu na temat – jak sam pisze – „dziesięciu zalet Drogi Herbaty” (chadō no juttoku 
茶道の十徳). Chcąc pozostać wiernym ustalonej już w pismach Drogi Herbaty formule 
również wyróżnia „dziesięć zalet herbaty” (s. 243), ale podkreśla, że chodzi mu w nich 
o praktykę Drogi Herbaty. Jest to w znaczącej części jego autorska lista celów, które 
wyznacza współczesnym adeptom chanoyu:

I.	 Kompleksowe praktykowanie kultury japońskiej 
	 (sōgōteki ni nihon bunka o gyōzuru 綜合的に日本文化を行ずる)

II.	 Zgłębianie Dharmy, uczestnictwo w nauce Buddy 
	 (buppō ni sanzuru 仏法に参ずる)

III.	 Realizowanie zasad buddyzmu w życiu codziennym 
	 (bukkyō no nichijō seikatsuka 仏教の日常生活化)

IV.	 Doskonalenie moralne 
	 (dōtoku no kōjō 道徳の向上)

V.	 Szacunek dla etykiety i rytuału 
	 (reigi sahō no sonchō 礼儀作法の尊重)
VI.	 Rozwijanie wyrafinowanego smaku 
	 (kōshō na shumi o yashinau 高尚な趣味を養う)
VII.	Podnoszenie rangi i propagowanie kultury japońskiej w świecie
	 (nihon bunka no kōyō senyō 日本文化の高揚宣揚)



URSZULA MACH-BRYSON324 NR 3–4

VIII.	 Kreowanie kultury japońskiej 
	 (nihon bunka no sōzō 日本文化の創造)
IX.	 Ochrona zabytków kultury 
	 (bunkazai no hozon 文化財の保存)
X.	 Właściwości lecznicze 
	 (yakkō 薬効)

Hisamatsu powyższe punkty nazywa ‘błogosławieństwami’, ‘korzyściami’ (kudoku  
功徳). Poprzez użycie słownictwa wykorzystywanego w tekstach religijnych, przyrównuje 
je do błogosławieństw płynących z religijnej praktyki. Zaznacza, że nie ma konieczności, by 
uszeregować je w liczbie dziesięciu. Wyjaśnia, że jest jego intencją, aby poprzez zachowanie 
dziesięciu punktów wpisać swoją koncepcję we wcześniejszą piśmienną tradycję i znacząco 
ją rozszerzyć na miarę wyzwań nowych czasów (2003a, s. 253). W świetle osłabionej po 
wojnie pozycji Japonii i narastających okazji do międzynarodowej wymiany kulturalnej, 
nawołuje do uczynienia z Drogi Herbaty rozrywki wysokiej (kōshō no shumi 高尚の趣味) 
(2003a, s. 244), niepoprzestawania na dotychczasowej wiedzy nagromadzonej w pismach 
Drogi Herbaty, ale stawiania herbacianej praktyce nowych, jak te które wyznacza, celów.

W pierwszych punktach Hisamatsu podkreśla kompleksowy charakter sztuki herbaty na 
tle innych japońskich sztuk. W praktyce herbacianej widzi schemat, w którym zawierają się 
wszystkie najważniejsze obszary ludzkiej działalności, a więc praktyka herbaciana może 
być postrzegana jako praktyka codziennego ludzkiego życia. Wśród zawartych w Drodze 
Herbaty elementów rolę nadrzędną wyznacza religii. Tak jak życie codzienne przesiąknięte 
powinno być religijnością, tak praktyka herbaciana głębię swoją czerpie z filozoficznego 
podłoża nauk buddyzmu zen, którymi przesiąknięta jest herbaciana architektura, ogrody, 
forma utensyliów czy nauczana etykieta (2003a, s. 245). Kiedy w praktyce herbacianej 
łączy się dążenie do moralnej cnoty (dōtoku 道徳) z elementem sztuki (geijutsu 芸術),  
dopiero wtedy rodzi się podkreślana przez Hisamatsu „postawa godna człowieka herba-
ty” (chajin rashisa 茶人らしさ) (2003a, s. 246). Miejsce praktyki herbacianej, pawilon 
herbaciany i jego otoczenie, powinno być miejscem, w którym każdy pochyla głowę 
z szacunku wobec obecnego w tej przestrzeni ludzkiego religijnego w charakterze dążenia. 
Tak Hisamatsu interpretuje postawę Sen no Rikyū i innych wielkich mistrzów herbaty 
dawnych czasów. Jeżeli ktoś nie posiada wrażliwości na ten wymiar praktyki herba-
cianej, według Hisamatsu nie posiada kwalifikacji do tego, żeby zajmować się herbatą 
(2003a, s. 247). Praktyka herbaciana powinna wpływać na codzienne życie osób w nią 
zaangażowanych i sprawiać, żeby w ich codzienności realizowały się też cele duchowe, 
ożywiając i pielęgnując w ten sposób życie religijne, ubogacające ludzką egzystencję. 

Sztuka herbaciana jest polem do pokazania osobom z innych kręgów kulturowych 
bogactwa japońskiej kultury, w niej także rzemiosła. Hisamatsu zachęca japońskich 
adeptów Drogi Herbaty do tego, by dogłębnie poznawali swoje dziedzictwo, sami je 
kultywowali, zachowywali i wspierali jego rozwój. Przestrzega przed popadaniem w eks-
trawagancję i przesadę w podpieraniu się w sztuce herbacianej materialnym bogactwem, 
aby przyciągać gości i zaspokajać swoje zachcianki. Materialna sfera powinna oddawać 
ducha herbaty (cha no seishin 茶の精神), którego samemu trzeba dobrze zrozumieć i sobie 
przyswoić, by móc uczestniczyć w tworzeniu środowiska Drogi Herbaty. Ducha herba-
ty, przenikniętego najwyższym ludzkim dążeniem, łagodnością, bezpretensjonalnością, 
szlachetnym ubóstwem, Hisamatsu nazywa „jedną z niematerialnych form dziedzictwa 
kultury” (hitotsu no katachi naki bunkazai 一つの形なき文化財) (2003a, s. 252). To 



ZALETY PRAKTYKOWANIA DROGI HERBATY…NR 3–4 325

stąd powinno wyrastać dbanie o rozwój dobrego smaku i artystycznych tendencji (konomi 
好み) w herbacie, a te z kolei staną się wyrazem jakości naszego życia. Za najwyższy 
autorytet w temacie dobrego smaku w Drodze Herbaty Hisamatsu uważa Sen no Rikyū 
i nawołuje do zwrotu ku artystycznej kreatywności zgodnej z duchem Rikyū. 

PODSUMOWANIE

Dziesięć zalet herbaty, czy – jak Hisamatsu je nazywa – dziesięć zalet Drogi Herbaty, 
to w twórczości Hisamatsu zbiór celów, jakie wyznacza on adeptom sztuki chanoyu. 
Topos dziesięciu zalet herbaty łączy kulturę herbaty różnych kultur i okresów historycz-
nych. Na gruncie japońskim przywołuje we wczesnym okresie postaci Eisaia i Myōe, 
koncentruje się na zdrowotnym działaniu zażywania herbaty, chociaż nie odcina się 
od cytaty kulturowej i opisu zbawiennych skutków, jakie zażywanie herbaty przynosi 
naszemu życiu mentalnemu i towarzyskiemu. Hisamatsu wpisuje swoje dziesięć zalet 
Drogi Herbaty w ten wątek rozszerzając go o działanie człowieka w kulturze i polecając 
praktyce Drogi Herbaty zadania z dziedziny pedagogii i etyki. W duchu swoich czasów 
Hisamatsu nawołuje tak w sztuce, jak i w życiu codziennym, do skromności, przyzwo-
itości i celebracji godności osoby ludzkiej. Podążanie ścieżką herbacianej praktyki może 
być sposobem na podnoszenie jakości życia własnego i osób wokół poprzez odnajdowa-
nie prostych przyjemności w codziennym życiu i dzielenie się nimi z innymi. Poprzez 
trening Drogi Herbaty, zgodny z przekonaniami Hisamatsu, a więc w esencji swojej 
także duchowy i zasilany naukami mistrzów zen, adept staje się bardziej świadomym, 
szczerym, zainteresowanym wnikaniem w naturę rzeczywistości, nieugiętym w dążeniu 
do prawdy uczestnikiem i mimochodem – twórcą kultury.

BIBLIOGRAFIA

Alcopley, L. Listening to Heidegger and Hisamatsu. Bokubi Press, 1963.
Cao Jiannan. Liu Zhenliang «cha shi de» juan liu kao bian (Rozważania na temat źródeł dziesięciu 

cnót herbaty Liu Zhenliang). „Nong ye kao gu”, nr 2, 2025, s. 19–25.
Chadō Koten Zenshū (Klasyka Drogi Herbaty pisma zebrane), t. 2, Tankōsha, 1957.
Eisai, Myōan. Zapiski o Zdrowotnym Działaniu Picia Herbaty, tłum. Maciej Kanert, p→q, 2008.
Fujiyoshi, Jikai. Zensha Hisamatsu Shin’ichi (Hisamatsu Shin’ichi człowiek zen). Hōzōkan, 1987.
Hanawa, Hokiichi (red.). Yūgaku Ōrai (Listy o rozrywkach i przebudzeniu). „Zoku Gunsho Ruijū”, 

t. 13, 1957, s. 1144–1158.
Hisamatsu, Shin’ichi. Chadō no tetsugaku (Filozofia Drogi Herbaty), red. Jikai Fujiyoshi, Kōdansha, 

2003a.
Hisamatsu, Shin’ichi. Geijutsu to Cha no Tetsugaku (Filozofia sztuk i herbaty). Tōeisha, 2003b.
Iguchi, Kaisen. Chadō Meigonshū (Zbiór sławnych cytatów Drogi Herbaty). Shakai Shisōsha, 1968.
Ju, Xiang. Shinsen Yūgaku Ōrai no gokoku ni kan suru ichi kōsatsu. Shohon no hikaku o tsūjite (Studia 

nad błędami w kopiach Zapisków o rozrywkach i przebudzeniu. Analiza porównawcza zachowanych 
kopii). „Journal of Nishogakusha University Humanities Association”, nr 90, 2013, s. 157–80.

Kogetsu, Rōin. Chaka Suikoshū (Kolekcja herbacianych rzadkości), manuskrypt w formie zszywanej 
książki w archiwum biblioteki Uniwersytetu Hokkaido, 1841.

Miho, Satoko. Shinsen Yūgaku Ōrai ni tsuite: Fusai Tōkyō Daigaku Kokugo Kenkyūshitsu zōhon 
honkoku. „Shimane Joshi Daigaku Kiyō”, nr 39, 2001, s. 39–61.

Norwid, Cyprian. Dzieła Zebrane, red. Juliusz W. Gomulicki, t. 1, PIW, 1966.
Sen, Sōshitsu XV. The Japanese Way of Tea: From Its Origins in China to Sen Rikyū. University 

of Hawai’i Press, 1998.
Teng, Jun. „Chabunka no shisōteki haikei ni kan suru kenkyū” (Studia nad filozoficznym podłożem 

kultury herbaty) (dysertacja doktorska). Kobe University, 1993.





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

KATARZYNA STARECKA
Uniwersytet Warszawski 

BUNKA KOKKA 
– JAPOŃSKIE KONCEPCJE ‘PAŃSTWA KULTURY’

ABSTRACT: In 21st-century Japan, culture is seen as a key element in the strategy 
for strengthening the state and national identity. The need to increase its role in the 
era of globalisation, dynamic social changes, and re-evaluations, as the foundation of 
economic development, diplomacy, and social bonds, is discussed, through such sources 
as the recommendations of the Council for the Promotion of Cultural Policy (1995), 
reports by the Agency for Cultural Affairs (1999) and the “White Papers on Education” 
(2000~). However, despite its impressive national heritage and soft power potential, 
the government’s actions in this area are characterized by a certain restraint. This is 
evidenced, in part, by the fact that Japan still does not have a Ministry of Culture, 
and that budgetary expenditure in this area is relatively low. This article attempts to 
identify the reasons for this situation based on an analysis of the historical conditions 
in which Japanese concepts of the “cultural state” were formulated. 

KEYWORDS: bunka kokka, bunka rikkoku, Cool Japan strategy, cultural diplomacy, cultural 
state, economic growth, education, modernity, peace-oriented state, war propaganda, 
welfare

W Japonii XXI wieku kultura postrzegana jest jako jeden z kluczowych elementów 
strategii wzmacniania państwa oraz narodowej tożsamości. O potrzebie zwiększania jej roli 
w dobie globalizacji, dynamicznych zmian społecznych i przewartościowań, jako funda-
mentu rozwoju ekonomicznego, dyplomacji, więzi społecznych czytamy m.in. w zalece-
niach Rady ds. Promocji Polityki Kulturalnej (zob. Atarashii bunka rikkoku o mezashite), 
raportach Agencji ds. Kultury (zob. Atarashii bunka rikkoku no sōzō o mezashite…) oraz 
„Białych księgach edukacji” (zob. m.in. Waga kuni no bunkyō seisaku). Jednak pomimo 
imponującego dziedzictwa narodowego i potencjału w zakresie soft power, działania władz 
w tym obszarze cechuje swego rodzaju powściągliwość. Świadczy o tym chociażby fakt, 
że do dziś nie powstało w Japonii Ministerstwo Kultury, a nakłady budżetowe na ten 
cel są stosunkowo niskie. Niniejszy artykuł jest próbą wskazania przyczyn tej sytuacji 
w oparciu o analizę uwarunkowań historycznych, w jakich formułowane były japońskie 
koncepcje „państwa kultury”.

DROGA DO NOWOCZESNOŚCI I MOCARSTWOWOŚCI

Termin „państwo kultury” (Kulturstaat) pojawił się po raz pierwszy w 1806 roku, 
w tekście zatytułowanym Rysy zasadnicze epoki współczesnej (Die Grundzüge des gegen-
wärtigen Zeitalters) autorstwa filozofa, Johanna G. Fichtego, uważanego nota bene za 
jednego z pionierów niemieckiego nacjonalizmu. O ile „państwo prawa” miało polegać 
na ochronie praw jednostki, koncepcja „państwa kultury” ewoluowała w kierunku aktyw-
nego „państwa opiekuńczego”. Bismarckowskie Niemcy, wprowadzające m.in. system 

DOI 10.33896/POrient.2025.3–4.8



KATARZYNA STARECKA328 NR 3–4

opieki społecznej, stanowiły wzorzec także dla modernizującej się – w przyspieszonym 
tempie – Japonii ery Meiji (1868–1912)1.

W połowie XIX wieku, po ponad dwustuletnim okresie izolacji Japonia skapitu-
lowała wobec przewagi cywilizacyjnej Zachodu, otwierając granice szturmującym je 
okrętom Stanów Zjednoczonych. Przystała wówczas na niekorzystne warunki traktatów, 
podyktowane jej przez Amerykanów, a następnie inne państwa, w tym Wielką Brytanię, 
Rosję, Holandię, Francję, Portugalię, Prusy. Reakcją na te naciski, a także pogłębiający 
kryzys wewnętrzny, było obalenie siogunatu i przywrócenie w 1868 roku władzy cesarza 
(tzw. Odnowa Meiji) oraz szeroko zakrojone reformy, które obrazowały takie hasła, jak 
„bogaty kraj, silna armia” (fukoku kyōhei 富国強兵), „cywilizacja i oświecenie” (bunmei 
kaika 文明開化). Zwieńczeniem tego procesu była pierwsza nowoczesna ustawa zasad-
nicza w Azji, uchwalona w 1889 roku. Umiejętne wykorzystanie zachodnich wzorców 
w myśl zasady „dusza japońska, techniki zamorskie” (wakon yōsai 和魂洋才), uchroniło 
Japonię przed utratą niepodległego bytu i pozwoliło zachować własną odrębność kultu-
rową (Pałasz-Rutkowska, s. 282–297).

W 1888 roku Inoue Kowashi (współtwórca Konstytucji Meiji oraz Reskryptu cesarskie-
go o wychowaniu, 1890) podkreślał, że celem władz jest nie tylko ustanowienie państwa 
prawa (Rechtsstaat, jap. hōritsukoku 法律国), ale pójście krok naprzód, tj. stworzenie 
państwa kultury (Kulturstaat, jap. kyōkakoku 教化国), które w oparciu o środki zachęty 
będzie dążyło do rozwoju w sensie moralnym, podniesienia poziomu wiedzy oraz likwi-
dacji biedy pośród ludu (Nakamura, s. 164–165). O tym, że nie należy poprzestawać 
na ustanawianiu państwa prawa (hōchi kokka 法治国家), lecz aspirować do bardziej 
zaawansowanej formy – państwa kultury (bunkakoku 文化国 lub kaikukoku 化育国)2, 
które prowadzi aktywne działania także w sferze polityki społecznej, wspierając harmo-
nijny rozwój narodu, zgodny z prawami natury, przekonywał również Kanai Noburu, 
ekonomista, założyciel Stowarzyszenia Badań nad Polityką Społeczną (Shakai Seisaku 
Gakkai, 1897), rzecznik praw pracowniczych (Nakamura, s. 165–166).

Na fali reform związanych z modernizacją państwa i tworzenia odpowiedników 
zachodnich pojęć filozoficznych, społecznych, politycznych, wywodzące się z tradycji 
konfucjańskiej słowo bunka 文化 (chiń. wénhuà) uległo gruntownemu przedefiniowaniu. 
Pierwotnie oznaczało ono przede wszystkim „kształtowanie poprzez rytuały, naukę”. 
W okresie Meiji zaczęło być używane w odniesieniu do całokształtu duchowych, inte-
lektualnych i materialnych wytworów społeczeństwa – w odróżnieniu od terminu bunmei 
文明 (cywilizacja), akcentującego rozwój materialny, techniczny i instytucjonalny. Odpo-
wiadało niemieckiemu Kultur, nie miało jednak tak silnego zabarwienia ideologicznego 
(zob. m.in. Kokugo daijiten).

Powinnością państwa kultury była ochrona dóbr narodowych. Pierwsze przepisy 
w sprawie konserwacji przedmiotów zabytkowych ogłoszono w 1871 roku. W 1897 roku 
parlament zatwierdził ustawę o ochronie starych świątyń buddyjskich i sintoistycznych. 
Kolejne dekady zaowocowały ustawami „o ochronie śladów historii, miejsc o walorach 
krajobrazowych i pomników przyrody” (1919), „o ochronie skarbów narodowych” (1929), 

1 Od 1868 roku obowiązywała zasada „jedno panowanie, jedna era” (issei ichigen), w przypadku 
ery Meiji – cesarza Mutsuhito (zwanego pośmiertnie Meiji, tak jak era, w której panował).

2 Termin kaiku 化育 odnosił się do aktu kosmogonicznego kształtowania Nieba, Ziemi oraz świata 
naturalnego. Pojęcie to zostało zaczerpnięte z konfucjańskiej Doktryny środka (Zhōngyōng, jap. Chūyō 
中庸), która rozpoczyna się stwierdzeniem: „Wola Nieba nazywana jest naturą; manifestacje natury 
określane są jako droga (dao, jap. dō); a poznawanie drogi stanowi istotę wychowania”.



BUNKA KOKKA – JAPOŃSKIE KONCEPCJE…NR 3–4 329

„o ochronie ważnych obiektów sztuki” (1933). Dużą rolę w upowszechnianiu kultury, 
kształtowaniu nowych prądów artystycznych oraz nowoczesnych form rozrywki odgrywali 
prywatni przedsiębiorcy i sponsorzy, czego przykładem było wydawnictwo Kōdansha 
(1909), studio filmowe Nikkatsu (1912), rewia Takarazuka (1913), Galeria Shiseido (1919), 
czy wystawy sztuki organizowane przez sieć luksusowych domów towarowych Mitsukoshi. 

Japończycy chętnie widzieli swój kraj w roli pomostu pomiędzy cywilizacjami Wscho-
du i Zachodu, wkrótce jednak aspirując do roli równorzędnego partnera państw zachod-
nich, a także w obliczu odczuwanego coraz dotkliwiej braku surowców, wkroczyli na 
drogę ekspansji. W wyniku wojny z Chinami (1894–1895), wywołanej sporem o wpływy 
w Korei, pod japońskim protektoratem znalazł się Tajwan. Na mocy traktatu z Portsmouth 
kończącego wojnę z Rosją (1904–1905) wyegzekwowano uznanie niezależności Korei, 
jednak już w 1910 roku Japonia dokonała jej aneksji. Udział w I wojnie światowej po 
stronie Ententy zaowocował m.in. przejęciem przez nią praw poniemieckich w Szantungu. 
Zdobycze terytorialne przypieczętowały pozycję Japonii jako regionalnego hegemona.

Ugruntowanie się określenia bunka kokka 文化国家, jako odpowiednika Kulturstaat, 
przypada na okres Taishō (1912–1926). Słowo bunka kojarzone było w tym czasie przede 
wszystkim z kosmopolityzmem, nowoczesnością, funkcjonalnością, modnym stylem życia 
(bunka seikatsu 文化生活, dosł. ‘kulturalne życie’). Jednym z symboli nowych czasów 
były „kulturalne mieszkania” (bunka jūtaku 文化住宅) – obiekt aspiracji nowej klasy 
średniej, zwłaszcza sarariimanów (pracowników etatowych). Nowoczesność przejawiała 
się w tym przypadku głównie w aranżacji wnętrz inspirowanej stylem zachodnim, ponie-
waż udogodnienia techniczne (bieżąca woda, elektryczność, gaz, kanalizacja) należały do 
rzadkości. Przymiotnik ‘kulturalny’ (w znaczeniu ‘praktyczny’, ‘uniwersalny’) dodawany 
był także do nazw przedmiotów codziennego użytku, jak chociażby garnki do gotowania 
do ryżu (bunka nabe 文化鍋) czy noże kuchenne (bunka bōchō 文化包丁).

Z drugiej strony, już w latach 80. XIX wieku coraz donośniej rozbrzmiewały głosy 
przeciwników westernizacji. Potrzeba zaznaczenia własnej odrębności kulturowej prze-
rodziła się w dyskusje na temat „japońskości”, określane wspólnym mianem Nihonjiron 
日本人論 lub Nihon bunkaron 日本文化論 (dyskurs o Japończykach / japońskiej kulturze). 
To właśnie nadmiar zapożyczeń kulturowych, które „doprowadziły do zachwiania japoń-
skiego charakteru narodowego”, wskazywano w początkach ery Shōwa (1926–1989) jako 
jedną z głównych przyczyn narastającego kryzysu społeczno-ekonomicznego. W ramach 
Odnowy Shōwa ugrupowania nacjonalistyczne i wojskowe przystąpiły do eliminowania 
z otoczenia cesarza Hirohito „zdrajców, działających na szkodę państwa”, dążąc do oczysz-
czenia Japonii z zachodnich naleciałości. Kwestia ochrony narodowej tożsamości nabierała 
coraz większego znaczenia w polityce państwa, o czym świadczyło m.in. skierowanie 
do szkół w marcu 1937 roku broszury Podstawowe znaczenie charakteru narodowego 
(Kokutai no hongi)3 (Pałasz-Rutkowska, s. 23–30).

Zamach na chińskiego marszałka Zhang Zuolina w czerwcu 1928 roku zapoczątkował 
w tym czasie pasmo samowolnych działań członków armii, upatrujących w ekspansji tery-
torialnej najskuteczniejszego sposobu na przezwyciężenie trudności gospodarczych oraz 
przeludnienia. Wprawdzie premier Shidehara Kijūrō (1924–1927, 1929–1931, 1945) złożył 

3 Kokutai 国体 – narodowy charakter lub tożsamość kształtowana w oparciu o teorie dotyczą-
ce boskiego pochodzenia Wysp Japońskich oraz cesarzy, wywodzących się z nieprzerwanej linii 
dynastycznej, a także specyficznych relacji pomiędzy cesarzem a narodem jako wielką rodziną, 
stanowiących o wyjątkowości narodu japońskiego.



KATARZYNA STARECKA330 NR 3–4

dwa miesiące później podpis pod traktatem Brianda-Kelloga o wyrzeczeniu się wojny jako 
narzędzia rozwiązywania sporów międzynarodowych, wkrótce jednak władze w Tokio 
ponownie postawione zostały przez wojsko wobec faktów dokonanych. W 1931 roku 
w wyniku kolejnej akcji prowokacyjnej Armii Kwantuńskiej doszło do zajęcia Mandżurii. 
Ustanowienie na tym terenie marionetkowego państwa Mandżukuo zostało potępione 
przez Ligę Narodów. W efekcie Japonia wycofała się z tej organizacji. W ślad za Man-
dżurią tworzono inne „autonomiczne” państewka na terenie Mongolii Wewnętrznej oraz 
ościennych prowincji chińskich. W lipcu 1937 roku na przedmieściach Pekinu doszło 
do strzelaniny, która przerodziła się w trwającą 8 lat krwawą wojnę japońsko-chińską. 

KULTURA W SŁUŻBIE PROPAGANDY

W 1934 roku ustanowione zostało Międzynarodowe Towarzystwo Rozwoju Kultu-
ry (Kokusai Bunka Shinkōkai; w skrócie KBS) z zadaniem wspierania prac Biura ds. 
Kultury (Bunka Jigyōbu) resortu spraw zagranicznych. Na jego czele stanął marszałek 
Izby Arystokracji, Konoe Fumimaro. Przedsięwzięcia kulturalne – wystawy, koncerty, 
pokazy filmów, wykłady, tłumaczenie i publikowanie książek, realizowane w różnych 
częściach świata przez takie ośrodki, jak Dom Japoński (Nihonkan) w Paryżu, czy cen-
tra informacyjne w Berlinie, Rzymie i Londynie – miały pomóc Japonii w odbudowie 
wizerunku na forum międzynarodowym po jej wystąpieniu z Ligi Narodów. Sieć tych 
placówek, w tym Japan Society w Nowym Jorku, ośrodki w Los Angeles, San Francisco, 
jak również Szanghaju, w połączeniu z ambasadami i konsulatami, tworzyły infrastrukturę 
japońskiej dyplomacji kulturalnej (bunka gaikō 文化外交). Szerzenie kultury japońskiej 
na terenach kolonii, tj. na Tajwanie i w Korei, jak również w Mandżurii, było z kolei 
powiązane z polityką integracji i asymilacji tamtejszej ludności (kōminka 皇民化, dosł. 
‘uczynienie poddanymi cesarza’). Jej częścią było także kształcenie elit przychylnych 
Japonii oraz wprowadzenie języka japońskiego jako urzędowego. Towarzyszyło temu 
zacieśnianie kontroli i stosowanie środków przymusu (Otmazgin, s. 42–46). 

Ekspansji na kontynencie towarzyszyła mobilizacja duchowa narodu japońskiego 
(Tsurumi, s. 34–37). Narastały represje wobec aktywistów zaangażowanych w tworze-
nie „ludowego frontu antyfaszystowskiego”, w tym środowisk akademickich. W marcu 
1938 roku na mocy Ustawy o powszechnej mobilizacji państwa (Kokka sōdōin no hō) 
państwo przejęło całkowitą kontrolę nad gospodarką, tj. zasobami kapitałowymi, han-
dlem, dystrybucją surowców, transportem i komunikacją, zatrudnieniem, coraz bardziej 
marginalizując rolę parlamentu. Do końca tego roku nakłady na zbrojenia sięgnęły trzech 
czwartych budżetu państwa (Gordon, s. 299). Zacieśniana była również współpraca sek-
tora przemysłowego z naukowcami. W listopadzie 1938 roku Konoe Fumimaro, tym 
razem już jako szef rządu (1937–1939, 1940–1941), ogłosił wizję „nowego porządku 
w Azji Wschodniej”, tj. utworzenia Wspólnoty pod przewodnictwem Japonii z Chinami 
i Mandżukuo. Jego architektami byli intelektualiści skupieni w Stowarzyszeniu Badań 
Naukowych Shōwa (Shōwa Kenkyūkai). Podbudowy ideologicznej dla tego przedsięwzię-
cia dostarczyły teorie Rōyamy Masamichiego, który podkreślał, że wspólnota „regionu 
orientalnego” powinna mieć charakter konfederacji, opierać się na racjonalnej polityce, 
kolektywizmie i zapewnić narodom wchodzącym w jej skład dobrobyt. Powinna także 
uwzględniać zróżnicowanie etniczne, a jednocześnie podejmować starania, by możliwe 
było „twórcze połączenie poszczególnych elementów kultur i zdefiniowanie w ten sposób 
relacji z kulturą Zachodu” (Saaler i Szpilman, s. 175–178). 



BUNKA KOKKA – JAPOŃSKIE KONCEPCJE…NR 3–4 331

Sukcesy Niemiec na froncie europejskim, a przy tym dotkliwe straty poniesione przez 
wojska japońskie w starciach na pograniczu mandżursko-radzieckim (1938/1939), przyczy-
niły się do zarzucenia przez Japonię planu „marszu na północ” na rzecz koncepcji tworzenia 
Strefy Wspólnego Dobrobytu Wielkiej Azji Wschodniej (Daitōa Kyōeiken 大東亜共栄圏), 
obejmującej zarówno Azję Wschodnią, jak i region Azji Południowo-Wschodniej. W lipcu 
1940 roku Konoe ogłosił koncepcję Nowego Porządku Wielkiej Azji Wschodniej. Za cel 
postawiono nie tylko wyparcie mocarstw zachodnich z Dalekiego Wschodu, ale także 
uzyskanie dostępu do potrzebnych surowców oraz stworzenie „nieprzenikalnego pasa 
obronnego”, zabezpieczającego japońskie posiadłości przed atakami z zewnątrz. Zbrod-
nie na ludności cywilnej w Chinach pogłębiły w tym czasie wyobcowanie Japonii na 
arenie międzynarodowej, co z kolei skłoniło ją do zacieśniania kontaktów z Niemcami 
i Włochami. Z powodu działań zbrojnych zaplanowane na rok 1940 w Tokio igrzyska 
olimpijskie oraz Wystawa Światowa EXPO i igrzyska zimowe w Sapporo nie doszły 
do skutku. Wydarzenia te miały uświetnić obchody 2600. rocznicy powstania Wielkiego 
Cesarstwa (liczonej od czasów mitologicznego cesarza Jinmu). 

Wielotorowe dążenia do ustanowienia nowego porządku publicznego firmowane były 
teraz hasłem tworzenia „państwa o wysoko rozwiniętej obronie narodowej” (kōdo kokubō 
kokka 高度国防国家). Starania zmierzające do stworzenia partii masowej na wzór NSDAP 
zaowocowały utworzeniem w październiku 1940 roku Stowarzyszenia Wspierania Władzy 
Cesarskiej (Taisei Yokusankai), podlegającego resortowi spraw wewnętrznych. Wchłonęło 
ono nie tylko członków rozwiązanych partii politycznych. Stopniowo podporządkowy-
wano mu rozmaite ogólnokrajowe związki patriotyczne, zrzeszające przedsiębiorców 
i pracowników sektora przemysłowego, rolników, stowarzyszenia kobiece i młodzieżowe, 
przedstawicieli świata literatury i sztuki, a także wspólnoty lokalne. Taisei Yokusankai 
było nie tyle partią polityczną, co „organizacją pożytku publicznego”, funkcjonującą 
w oparciu o istniejące struktury administracyjne i stanowiącą platformę ruchu na rzecz 
konsolidacji gospodarczych, a także duchowych sił narodu dla realizacji celów państwa 
(Gordon, s. 291–298). 

Fiasko negocjacji z Waszyngtonem (podejmowanych po wprowadzeniu przez Stany 
Zjednoczone, a następnie Wielką Brytanię i Holandię, embarga na paliwa płynne w związ-
ku z wkroczeniem wojsk japońskich do południowej części Indochin Francuskich) dopro-
wadziło w grudniu 1941 roku do podjęcia przez rząd generała Tōjō Hidekiego (1941–1944) 
desperackiej decyzji o uderzeniu na Pearl Harbor. Zapoczątkowało to wyniszczającą 
wszystkie strony wojnę na Pacyfiku. 

Zaangażowaniu japońskiego narodu w misję dziejową służyło m.in. hasło zapożyczone 
z Nihongi (Kronika japońska, 720): „cały świat pod jednym dachem” (hakkō ichiu 八紘一宇), 
oznaczające panowanie cesarza nad całym światem. „Kultura” wykorzystywana była teraz 
do celów propagandowych, przeważnie w połączeniu z takimi określeniami, jak: światło, 
witalność, odnowa (np. „Kultura Cesarstwa Japonii Światłem Azji”, Dower, s. 177). „Ludzi 
kultury” (bunkajin 文化人) oddelegowywano teraz do odległych zakątków rozrastającego 
się imperium z misją prezentowania Japonii jako siły cywilizacyjnej, naturalnego lidera 
Azji i wyzwoliciela spod zachodniej opresji kolonialnej. Ich zadaniem było pozyskanie 
poparcia miejscowej ludności w celu skonsolidowania Wielkiej Azji Wschodniej. Pomimo 
szczytnych planów budowania autarkicznej wspólnoty państw, opartej nie na kolonialnej 
opresji, ale na azjatyckim duchu i więzach krwi, zajmowane przez Japonię tereny stawały 
się przedmiotem regularnego wyzysku gospodarczego (Kushner; Starecka 2015b, s. 51–78). 



KATARZYNA STARECKA332 NR 3–4

W kulminacyjnym momencie podbojów terytorialnych, w czerwcu 1942 roku, w daw-
nej stolicy Japonii, Kioto, odbyła się debata pod hasłem „Przezwyciężania nowoczesno-
ści”, z udziałem wybitnych japońskich intelektualistów, reprezentujących zróżnicowane 
dziedziny kultury i sztuki – filozofię, literaturę, muzykę. Podjęli oni próbę krytycznego 
namysłu nad modernizacją jako czynnika, który doprowadził do kryzysu duchowego 
i społecznego, a ponadto ponownego zdefiniowania prawdziwej japońskiej tożsamości. 
Z prowadzonych dyskusji wyłaniał się obraz Japonii jako nośnika „wyższych wartości 
kulturowych”, przekraczających zachodnią nowoczesność oraz racjonalizm. Ostatecznie 
dyskusja ta w dużym stopniu posłużyła ideologicznemu uzasadnieniu wojennej mobilizacji 
i roszczeń imperialnych (Harootunian, s. 74–139).

 

TOŻSAMOŚĆ POWOJENNEJ JAPONII – POKÓJ, KULTURA, DEMOKRACJA

Wojna w Azji i na Pacyfiku zakończyła się dla Japonii klęską, którą przypieczętowały 
bomby zrzucone na Hirosimę i Nagasaki w sierpniu 1945 roku. Po raz pierwszy w swej 
historii kraj ten objęty został okupacją obcych mocarstw. Podobnie jak w 1854 roku 
inicjatorami „otwarcia kraju” na wpływy Zachodu byli Amerykanie, którzy zapewnili 
sobie decydującą rolę w polityce okupacyjnej, realizowanej pod hasłem demilitaryzacji 
i demokratyzacji Japonii, aby „już nigdy nie była w stanie zagrozić pokojowi na świecie” 
(„Potsdam Declaration”, s. 413).

W dniu 4 września 1945 roku w orędziu inaugurującym prace parlamentu tuż po 
podpisaniu przez Japonię aktu kapitulacji cesarz Hirohito wezwał do podjęcia działań na 
rzecz przezwyciężenia powojennych trudności, „wydobycia piękna japońskiego charak-
teru narodowego” oraz odzyskania wiarygodności na arenie międzynarodowej poprzez 
uczynienie Japonii „państwem pokoju” (heiwa kokka 平和国家), jak również do przy-
czyniania się do „rozwoju kultury jako całokształtu dorobku ludzkości” (Zob. Dai 88-kai 
Teikoku Gikai). 

Pierwszym powojennym oficjalnym dokumentem, w którym ponownie pojawił się 
termin „państwo kultury” były Kierunki polityki oświatowej w zakresie budowania Nowej 
Japonii (Shin Nihon kensetsu ni kan suru kyōiku hōshin), ogłoszone 15 września 1945 roku 
przez Ministerstwo Edukacji. Określenie „budowanie” (kensetsu 建設) kojarzone było 
wprawdzie z hasłami propagandowymi okresu wojny ukierunkowanymi na mobilizację 
narodu, podobnie jak zawarta w tych wytycznych zapowiedź wzmocnienia wysiłków 
na rzecz ochrony kokutai, towarzyszyły im jednak i takie sformułowania, jak „pokorna 
refleksja nad sytuacją” (genkyō hansei 現況反省) w kierunku tworzenia „państwa pokoju” 
oraz „państwa kierującego się zasadami moralnym” (dōgi kokka 道義国家), jak również 
przyczynianie się do postępu i dobrobytu na świecie. Treści te zostały szczegółowo 
opisane w przewodniku dla nauczycieli, zatytułowanym Wskazówki dotyczące nowej edu-
kacji (Shin kyōiku shishin), wydanym w czerwcu 1946 roku. Wzywano w nim m.in. do 
zaangażowania się w refleksję nad słabymi stronami społeczeństwa, które doprowadziły 
do wojny i opłakanego stanu państwa oraz „pielęgnowania kultury w życiu codziennym”.

Określenie bunka kokka symbolizowało od tego momentu odcięcie się od military-
stycznej przeszłości. Stanowiło swego rodzaju moralne zobowiązanie, przeciwstawienie 
państwu autorytarnemu (kenryoku kokka 権力国家) i militarnemu (gunji kokka 軍事国家). 
„Postępowi ludzie kultury” (shinpoteki bunkajin 進歩的文化人) organizowali spotka-
nia dyskusyjne, na których rozprawiali o „komunizmie, demokracji, literaturze, sztu-



BUNKA KOKKA – JAPOŃSKIE KONCEPCJE…NR 3–4 333

ce, humanizmie, równouprawnieniu kobiet i wielu innych kwestiach, których podjęcie 
w czasie wojny groziło więzieniem” (Kosaka, s. 20–21). Debaty prowadzone m.in. na 
forum czasopism „Kokoro” czy „Sekai” wyznaczały kierunek powojennej transformacji 
intelektualnej. Często miały one charakter autokrytyczny, przyznawano się bowiem do 
konformizmu i niedostatecznego sprzeciwu wobec polityki ekspansji. Refleksje te pro-
wadziły do redefinicji roli intelektualisty w społeczeństwie demokratycznym. Kultura – 
wcześniej instrumentalizowana w służbie państwa i wojny – miała stać się fundamentem 
nowej, pokojowej tożsamości Japonii.

Projekt powojennej ustawy zasadniczej (z uwagi na ograniczony zakres zmian propono-
wanych przez stronę japońską i związane z tym ryzyko interwencji ze strony Komisji ds. 
Dalekiego Wschodu) sformułował ostatecznie w trybie przyspieszonym sztab Naczelnego 
Dowódcy Sił Sojuszniczych. Ogłaszając Konstytucję Japonii (Nihonkoku Kenpō) w dniu 
3 listopada 1946 roku, cesarz Hirohito zapewniał: „Pragnę wraz z całym narodem dołożyć 
wszelkich starań na rzecz przestrzegania zasad niniejszej konstytucji oraz budowy pań-
stwa kultury, w którym panuje poczucie umiaru i odpowiedzialności, oddanego wolności 
i pokojowi” (History of the Non-Military Activities…, s. 63). Symboliczne znaczenie ma 
również fakt, że na mocy rozporządzenia z 1948 roku 3 listopada obchodzony jest jako 
Dzień Kultury (Bunka no Hi). 

Japonia pozostała monarchią, cesarz zachował jednak wyłącznie funkcje ceremonialno-
-reprezentacyjne jako „symbol państwa i jedności narodu, wywodzący swoje stanowisko 
z woli narodu, do którego należy suwerenna władza” (Art. 1). W myśl Artykułu 9. 
kraj ten „na zawsze wyrzekał się wojny jako suwerennego prawa narodu, jak również 
użycia lub groźby użycia siły jako środka rozwiązywania sporów międzynarodowych”. 
Dla osiągnięcia tego celu rezygnowano z posiadania sił zbrojnych (Konstytucja Japonii). 

Chociaż w projekcie sztabu okupacyjnego nie doszukamy się słowa ‘kultura’ (zob. 
GHQ sōan), uwzględniono wniosek strony japońskiej i odniesienie do kultury znalazło 
się w Artykule 25. (wzorowanym na Konstytucji Weimarskiej) w kontekście państwa 
socjalnego: 

Wszyscy obywatele mają prawo do utrzymywania określonego minimum poziomu zdro-
wego i kulturalnego życia (bunkateki ni ikiru kenri 文化的に生きる権利). We wszystkich 
dziedzinach życia państwo podejmuje starania na rzecz rozszerzania opieki i zabezpieczenia 
socjalnego oraz zdrowia publicznego” (Nakamura, s. 73–108).

W ramach reformy systemu szkolnictwa w marcu 1947 roku ogłoszone zostało Podsta-
wowe prawo oświatowe (Kyōiku kihonhō). W preambule ustawy, która zastąpiła reskrypt 
cesarski z 1890 roku, czytamy:

 
Ustanawiając Konstytucję Japonii, dowiedliśmy woli działań na rzecz budowy demokra-
tycznego państwa kultury (minshuteki de bunkateki na kokka 民主的で文化的な国家), 
a także przyczynienia się do ustanowienia pokoju na świecie i dobrobytu ludzkości. Reali-
zacja tych postanowień zależy w zasadniczym stopniu od edukacji. Będziemy otaczać 
szacunkiem jednostki oraz zobowiązujemy się wychowywać ludzi dążących do prawdy 
i sprawiedliwości, a także szerzyć oświatę, której celem będzie stworzenie kultury nace-
chowanej zarówno uniwersalizmem, jak i bogatym indywidualizmem (“The Fundamental 
Law of Education”).



KATARZYNA STARECKA334 NR 3–4

Władze okupacyjne nie wyraziły zgody na włączenie proponowanego przez stronę japoń-
ską zapisu dotyczącego kultywowania tradycji, uznając, że sprzyjałoby to odradzaniu się 
postaw i tendencji militarystycznych (Kyōiku kihon hōan, 11.1946).

„Budowanie państwa kultury poprzez demokratyzację szkolnictwa” deklarował nowo-
utworzony Związek Zawodowy Japońskich Nauczycieli (Nihon Kyōshokuin Kumiai) (zob. 
“Japan Teachers’ Union...”). Jak przekonywał ówczesny minister oświaty, Morito Tatsuo: 

Jeśli nasz kraj ma być rzeczywiście demokratyczny i mają tu być przestrzegane funda-
mentalne prawa człowieka, do czego zobowiązuje nowa Konstytucja, jej humanistyczny 
i demokratyczny duch musi przesiąknąć ludzkie umysły. Innymi słowy, Japonii potrzebna 
jest rewolucja polityczna i podniesienie poziomu kultury. Potrzebna jest odnowa i reforma. 
Przeprowadzenie odnowy, która pozwoli wypracować nową kulturę i stworzyć nowego 
ducha narodowego jest chwalebnym zadaniem dla nas edukatorów. […] Państwo kultury, 
które pozostawało dotąd jedynie idealistycznym wyobrażeniem, stanowi dla naszego kraju 
cel, do którego prawdziwie dążymy (Morito, s. 269–272).

Morito podkreślał zarazem, że realizacja tego projektu wymagała zaangażowania całego 
społeczeństwa. Wskazywał również, iż „próby utworzenia państwa kultury w warunkach 
pozbawionych ducha demokratyzmu, pacyfizmu i socjalizmu były mrzonką” (Koike, s. 22). 

Z kolei Nanbara Shigeru, myśliciel polityczny i rektor Uniwersytetu Tokijskiego, 
w głośnym przemówieniu inaugurującym rok akademicki w lutym 1946 roku wzywając do 
budowy „nowej kultury japońskiej” po wojennej katastrofie, podkreślał, że fundamentem 
odbudowy państwa powinny stać się rozum, sumienie oraz odpowiedzialność moralna 
obywateli, a nie jedynie siła instytucji politycznych. W jego przekonaniu, idea państwa 
kultury zakładała, że prawdziwa modernizacja Japonii musi opierać się na duchowej 
odnowie, wolności akademickiej i aktywnym, etycznym uczestnictwie społeczeństwa 
w życiu publicznym (Nanbara, s. 5–16).

PATRIOTYZM GOSPODARCZY I WYMIANA KULTURALNA (L. 50–60.)

Nasilająca się zimna wojna skłoniła Stany Zjednoczone w dość szybkim czasie do 
redefinicji polityki wobec Japonii i podjęcia kroków, mających na celu uczynienie z niej 
sojusznika w powstrzymywaniu komunizmu w Azji. Po 1948 roku zaniechano sądów 
zbrodniarzy wojennych i zdecydowano się na zwiększenie udziału konserwatywnych poli-
tyków w rządzeniu państwem. Obiektem represji stali się natomiast działacze lewicowi. 
Uruchomiono program odbudowy gospodarczej, którego efekty zwiększyły zamówienia 
specjalne dla wojsk walczących w Korei (1950–1953). W wystąpieniach przedstawicieli 
rządu, ustawach, artykułach prasowych tego okresu coraz rzadziej nawiązywano do idei 
„państwa kultury”, priorytetem był teraz rozwój ekonomiczny (Nakamura, s. 181–188). 
Jak przekonywał w kwietniu 1949 roku premier Yoshida Shigeru (1946–1947, 1948–1954), 
„patriotyzm gospodarczy” (keizaiteki aikokushin 経済的愛国心) miał przyczynić się do 
wzmocnienia demokracji i przyspieszyć proces powracania Japonii na arenę międzyna-
rodową (Yoshida hōshin enzetsu). 

Z uwagi na wojenne resentymenty określenie „polityka kulturalna” (bunka seisaku 
文化政策) zostało wykreślone z zasobu oficjalnego słownictwa władz. Uciekano się do 
bardziej neutralnie brzmiącej i formuły – „wymiana kulturalna” (bunka kōryū 文化交流). 
Praktykę tę zainicjował Yoshida, przemawiając na forum parlamentu w lutym 1951 roku 
(Hirano, s. 339–347). Japonia ubiegała się w tym czasie o przyjęcie do UNESCO, co 



BUNKA KOKKA – JAPOŃSKIE KONCEPCJE…NR 3–4 335

nastąpiło w czerwcu tego roku. We wrześniu w San Francisco sfinalizowany został traktat 
pokojowy, jak również japońsko-amerykański układ o bezpieczeństwie, który zapewnił 
Stanom Zjednoczonym możliwość stacjonowania na Wyspach Japońskich także po zakoń-
czeniu okupacji. Porozumienia te zawarte zostały ostatecznie bez udziału państw socjali-
stycznych. W warunkach zimnowojennych szansę na rozwijanie kontaktów z państwami 
bloku wschodniego, w szczególności ChRL, dawało rozdzielenie polityki od gospodarki. 

Jedną z pierwszych inicjatyw służących dialogowi i współpracy intelektualnej, pod-
jętych po zakończeniu okupacji było utworzenie w 1952 roku w Tokio, przy wsparciu 
Fundacji Rockefellera, organizacji non-profit – International House of Japan (Kokusai 
Bunka Kaikan). W kolejnych latach zawarte zostały umowy o wymianie kulturalnej 
z Francją (1953), Włochami (1954), Tajlandią i Meksykiem (1955), Indiami, Egiptem, RFN 
(1957), Iranem (1958) i Wielką Brytanią (1961) (zob. MOFA Bluebook 1963). Działania 
Departamentu Informacji i Kultury MSZ w zakresie dyplomacji kulturalnej cechowała 
ostrożność. Instytucje zagraniczne zachęcano do organizowania kursów poświęconych 
różnym aspektom kultury japońskiej, jednakże unikano np. propagowania nauczania języka 
japońskiego poza granicami kraju. W materiałach promocyjnych dominowały symbole 
spokoju i harmonii, takie jak kwitnące wiśnie, ikebana, ceremonia herbaty, krajobrazy 
z górą Fuji. 

Napięcia w regionie i oczekiwania ze strony Waszyngtonu dotyczące współpracy 
w dziedzinie bezpieczeństwa, stawiane jako warunek udzielania pomocy ekonomicznej, 
doprowadziły w 1954 roku do utworzenia Oddziałów Samoobrony (Jieitai). Jak podkre-
ślał premier Yoshida, oddziały te nie były regularną armią, dlatego też nie wiązało się 
to, jego zdaniem, z potrzebą rewizji Artykułu 9. konstytucji („Sangiin…”). Yoshida był 
„pragmatykiem”. Zasłaniając się pacyfistyczną konstytucją, jak również koniecznością 
odbudowy gospodarczej, starał się opóźniać proces remilitaryzacji Japonii i zminimali-
zować koszty jej zaangażowania w konflikt zimnowojenny. 

W 1955 roku pomimo znacznej różnicy stanowisk pomiędzy politykami popierającymi 
jego stanowisko w tej sprawie a zwolennikami rewizji konstytucji, doszło do fuzji ugru-
powań konserwatywnych i utworzenia Partii Liberalno-Demokratycznej (PLD). Również 
w deklaracji założycielskiej (Rittō sengen) tej partii znalazły się odwołania do budowa-
nia demokratycznego państwa kultury (bunkateki minshu kokka 文化的民主国家), jak 
również realizacji koncepcji państwa dobrobytu. Do zjednoczenia konserwatystów doszło 
w dużej mierze z powodu presji ze strony kół gospodarczych, chodziło bowiem o stwo-
rzenie przeciwwagi dla konsolidującej się Socjalistycznej Partii Japonii (SPJ). Chociaż 
w kolejnych latach reprezentację w parlamencie uzyskiwały nowe ugrupowania, jednak 
aż do 1993 roku można było mówić o układzie, w którym wiodącą rolę odgrywały tylko 
dwa z nich – PLD i SPJ, co w opracowaniach politologicznych zyskało miano “systemu 
1955 roku”. PLD zachowała bezwzględną większość, ale nie miała wystarczającej liczby 
mandatów (2/3), by przeprowadzić rewizję ustawy zasadniczej, tym bardziej, że także 
wewnątrz PLD stanowiska polityków były podzielone. 

Po ustąpieniu Yoshidy jego polityczni rywale podjęli działania w kierunku uregulowa-
nia kontaktów z blokiem wschodnim. Usiłowano w ten sposób zyskać poparcie w spo-
łeczeństwie dla rewizji konstytucji, a także wzmocnić pozycję przetargową względem 
Waszyngtonu. W 1956 roku dzięki zabiegom administracji Hatoyamy Ichirō (1954–1956) 
podpisana została deklaracja o przywróceniu stosunków dyplomatycznych pomiędzy Japo-
nią a ZSRR. Z powodu nierozstrzygniętego sporu o tzw. terytoria północne (cztery wyspy 
położone na południu Kuryli) nie doszło do zawarcia traktatu pokojowego, niemniej 



KATARZYNA STARECKA336 NR 3–4

jednak układ ten umożliwił Japonii przystąpienie do ONZ (Moskwa wycofała wcześniej-
sze weto), a także normalizację stosunków z państwami Europy Środkowo-Wschodniej, 
m.in. z Polską. Pod koniec lat 50. Japonię ogarnęła fala protestów przeciwko próbom 
wzmocnienia sojuszu japońsko-amerykańskiego, podjętym przez administrację Kishiego 
Nobusuke (1957–1960). W styczniu 1960 roku podpisana została nowa wersja traktatu 
o bezpieczeństwie. Japonia miała przejąć część obowiązków związanych z obronno-
ścią, tj. udzielić pomocy siłom amerykańskim w przypadku, gdyby doszło do walk na 
jej terytorium (Treaty of Mutual Cooperation…). Wejście w życie tego porozumienia 
poprzedziły burzliwe zamieszki społeczne (anpo tōsō 安保闘争). Kishi, oskarżany nie 
tylko o „służenie interesom amerykańskich imperialistów”, ale także o złamanie zasad 
demokracji, tj. „siłową” ratyfikację tego porozumienia, podał się do dymisji. Ster rządów 
przejęli bliscy współpracownicy Yoshidy (Ikeda Hayato, a następnie Satō Eisaku). W cen-
trum uwagi ponownie znalazły się cele gospodarcze. Administracje Ikedy (1960–1964) 
i Kennedy’ego (1961–1963) przystąpiły w tym czasie do rozmów w sprawie stworzenia 
trwałego i strategicznego mechanizmu współpracy w sferze kulturalnej i edukacyjnej, 
co zaowocowało uruchomieniem w 1961 roku panelu doradczego wysokiego szczebla – 
CULCON: The United States–Japan Conference on Cultural and Educational Interchange. 
Inicjatywa ta otworzyła drogę do dalszych działań w kierunku uczynienia kultury jednym 
z filarów powojennej japońskiej dyplomacji (Kusunoki 2014, s. 31–44). 

Proces ten postępował jednak bardzo powoli, co w dużej mierze spowodowane było 
brakiem resortu odpowiedzialnego za sektor kultury na szczeblu centralnym. Działania 
władz koncentrowały się przy tym na ochronie dóbr narodowych. Konieczność nowelizacji 
przepisów w zakresie ochrony zabytków dobitnie uzmysłowił Japończykom w 1949 roku 
pożar złotego pawilonu w świątyni buddyjskiej Horyūji w prefekturze Nara, jednej z naj-
starszej budowli drewnianych na świecie. Rok później uchwalono Ustawę o ochronie 
dóbr kultury (Bunkazai hogohō), która zastąpiła przedwojenne regulacje (Pałasz-Rutkow-
ska, s. 490–495). W 1955 roku jej zakres poszerzono o tzw. żywe skarby narodowe, 
tj. wybitnych twórców. Od 1966 roku zadania te podlegały kompetencji Biura ds. Kultury, 
utworzonego w strukturach Ministerstwa Edukacji. Dwa lata później przekształcono je 
w funkcjonującą do dziś Agencję ds. Kultury (Bunkachō 文化庁). 

Ustabilizowanie rządów sprzyjało rozwojowi ekonomicznemu. Od połowy lat 50. 
wskaźniki wzrostu ekonomicznego utrzymywały się na poziomie 10% rocznie. Dyna-
miczny rozwój gospodarki pozwolił Japonii na uruchomienie wypłat odszkodowań dla 
krajów Azji Południowo-Wschodniej, a także uczestnictwo w roli donatora w Oficjalnej 
Pomocy Rozwojowej (ODA). W 1964 roku Japonia jako pierwszy kraj azjatycki była 
organizatorem igrzysk olimpijskich. W tym samym roku uzyskała również pełne człon-
kostwo w MFW, Banku Światowym, GATT, została członkiem OECD, zaś w 1966 roku 
stanęła na czele Azjatyckiego Banku Rozwoju. W 1968 roku kraj ten uplasował się na 
drugiej pozycji pod względem PKB wśród gospodarek „wolnego świata”. 

Szeroki dostęp do edukacji, zmiany w strukturze zatrudnienia i stabilizacja, wynika-
jąca z pracy na etacie (szczególnie w przypadku powiększającej się rzeszy pracowników 
dużych korporacji) przyczyniały się do podniesienia poziomu życia ogółu społeczeństwa, 
które − w dużej mierze z pomocą mediów − wzmacniało się w poczuciu egalitary-
zmu. Już od połowy lat 60. za warstwę średnią uważało się około 90% Japończyków. 
W latach 1945–1980 obowiązkową edukacją objęto 99,98% młodzieży, przy czym aż 
37,4% podjęło studia wyższe, co zapewniało Japonii wysoką pozycję w światowych 
rankingach. Priorytetem w polityce oświatowej było tworzenie zasobów ludzkich umoż-



BUNKA KOKKA – JAPOŃSKIE KONCEPCJE…NR 3–4 337

liwiające najbardziej efektywne realizowanie założeń polityki gospodarczej. Szczególny 
nacisk położony został na kształtowanie ducha poświęcenia dla pracy i społeczeństwa 
(zob. „The Image of the Ideal Japanese”). Ponownie sięgano do określeń ‘kulturalny’ 
w znaczeniu ‘nowoczesny’, m.in. w odniesieniu do osiedli mieszkaniowych (głównie 
w regionie Kansai). Słowo ‘kultura’ pojawiało się w kontekście promocji innowacyjnych 
rozwiązań technologicznych, jak w przypadku firmy Bunka Shutter (producenta rolet 
przeciwpożarowych i antywłamaniowych) i innych. 

Infrastruktura społeczna wyraźnie nie nadążała jednak w tym czasie za gospodarką. 
Wydatki na budownictwo mieszkaniowe, obiekty użyteczności publicznej, cele socjalne, 
instytucje oświatowe czy ochronę środowiska były niewspółmiernie niskie w porów-
naniu do kwot przeznaczanych na rozwój przemysłu. Niezadowolenie społeczeństwa 
skutkowało m.in. wzrostem wpływów ugrupowań lewicowych we władzach terenowych 
większych miast. Chociaż skoncentrowanie się na „podwajaniu dochodu narodowego” 
miało zjednoczyć społeczeństwo, w latach 60. Japonię ogarnęła kolejna fala demonstracji, 
radykalizowanych przez Nową Lewicę. U podłoża zamieszek leżały zarówno kwestie 
socjalne, jak i postulaty polityczne – protestowano m.in. przeciwko wzmacnianiu sojuszu 
wojskowego ze Stanami Zjednoczonymi, utrzymaniu baz amerykańskich na terenie Japonii 
oraz wojnie w Wietnamie (1955–1975). Aby załagodzić te nastroje w 1967 roku rząd Satō 
(1964–1972) ogłosił tzw. zasady antyatomowe, tj. nieprodukowania, nieprzechowywania 
i niewwożenia do Japonii broni jądrowej (za co w 1974 r. został uhonorowany Pokojową 
Nagrodą Nobla). Pod koniec tej dekady, podobnie jak w innych częściach świata, doszło 
do burzliwych wystąpień studenckich.

„OD MATERIALIZMU DO DUCHOWOŚCI” (LATA 70–80. XX W.)

Japonia wkroczyła w lata 70. jako gospodarz Wystawy Światowej EXPO, zorgani-
zowanej po raz pierwszy w historii w Azji. Przy okazji tego wydarzenia miasto Osaka 
wzbogaciło się o nowe obiekty kulturalne, takie jak: Narodowe Muzeum Sztuki oraz 
Narodowe Muzeum Etnologiczne (Minpaku). Charakterystyczną pamiątką po EXPO’70 
jest również Wieża Słońca, stworzona przez awangardowego artystę Okamoto Tarō. 

Jak zapewniał na forum parlamentu w styczniu 1971 roku premier Satō Eisaku, stano-
wisko rządu Japonii w kwestii budowania „państwa pokoju” pozostawało niezachwiane. Te 
same wartości podkreślał szef resortu spraw zagranicznych, Fukuda Takeo, nazywając idee 
państwa pokoju i kultury „drogowskazami” japońskiej polityki. Odwoływanie się do tych 
haseł nie łagodziło jednak krytycznych opinii wobec Japonii jako kraju, którego działania 
na arenie międzynarodowej sprowadzały się teraz do osiągania korzyści ekonomicznych. 
Narastające tarcia w stosunkach z Zachodem były spowodowane przede wszystkim rosnącą 
nierównowagą handlową, wynikającą m.in. z polityki protekcjonizmu. W latach 1964–1970 
wartość japońskiego eksportu wzrosła ponad 2,5-krotnie, co nieprzypadkowo zbiegło się 
z wojną w Wietnamie i wynikającymi z niej zamówieniami specjalnymi.

W czerwcu 1972 roku, w dużej mierze dzięki staraniom Fukudy, działalność za-
inaugurowała Fundacja Wymiany Międzynarodowej (Kokusai Kōryū Kikin; The Japan 
Foundation), utworzona na bazie KBS (50 Years of JF). Zadaniem Fundacji, działającej 
pod auspicjami MSZ, we współpracy z takimi instytucjami, jak Agencja ds. Kultury, czy 
Japońska Organizacja Handlu Zagranicznego (JETRO), było wspieranie wymiany akade-
mickiej, nauczania języka japońskiego zagranicą, a także różnorodnych wydarzeń arty-
stycznych (MOFA Bluebook 1973). Realizację pierwszych projektów umożliwiły przede 



KATARZYNA STARECKA338 NR 3–4

wszystkim kwoty przekazane przez ówczesnego premiera Tanakę Kakuei’a (1972–1974). 
Dzięki „Funduszowi Tanaki” po milionie dolarów trafiło do dziesięciu najważniejszych 
amerykańskich uczelni celem wspierania edukacji i badań dotyczących Japonii (Soeya). 

Jak zauważa japońska badaczka, Kusunoki Ayako, utworzenie Fundacji Japońskiej 
wynikało w dużej mierze. z narastającej od połowy lat 50. potrzeby wyjaśnienia światu 
japońskich uwarunkowań (Kusunoki 2015, s. 91–104). W „Błękitnej księdze dyplomacji” 
z tego okresu czytamy m.in.:

Najskuteczniejszym narzędziem umożliwiającym osiąganie wzajemnego zrozumienia 
i nawiązywanie przyjacielskich stosunków jest wymiana kulturalna. Więzi pomiędzy naro-
dami umacniane w oparciu o kulturę odgrywają nieocenioną rolę w korygowaniu nieporo-
zumień i uprzedzeń, które często pojawiają się w stosunkach międzynarodowych, a także 
w eliminowaniu nieufności i podejrzliwości. Jest to tym bardziej konieczne w przypadku 
Japonii ze względu na jej specyficzną kulturę, jak również barierę językową (Kokusaiteki 
sōgō rikai…).

W latach 70. powrócił dyskurs na temat unikalności japońskiego społeczeństwa 
i kultury (Nihonjinron) (Befu, s. 107–135). Jak starano się udowodnić, to właśnie czyn-
niki o podłożu kulturowym, takie jak poszanowanie hierarchii, upodobanie do społecz-
nej i duchowej harmonii, grupowa lojalność, etos pracy przyczyniały się do sukcesów 
ekonomicznych tego kraju (Hendry, s. 37–38). Mit o wyjątkowości podsycali również 
zachodni analitycy. Ścisła współpraca administracji państwowej i sektora prywatnego 
budowała obraz Japonii jako sprawnie zarządzanej spółki akcyjnej (Japan Inc.), czy też 
wielkiej korporacji (Corporate Japan) (Abegglen). W głośnej książce Japan as number 
one z 1979 roku socjolog Ezra Vogel analizował wzorzec, jaki kraj ten może stanowić 
dla Stanów Zjednoczonych, a nawet świata, m.in. w dziedzinie metod zarządzania.

Odprężenie na linii Waszyngton-Pekin umożliwiło w tym czasie administracji Tanaki 
normalizację stosunków z ChRL. Sześć lat później, za czasów premiera Fukudy Takeo 
(1976–1978), zawarty został traktat o pokoju i przyjaźni. Porozumienie z ChRL ozna-
czało jednak konieczność wstrzymania kontaktów politycznych z Tajwanem. Od tej pory 
kontakty z Tajpej musiały być ograniczone do sfery handlowej i kulturalnej.

Kryzys paliwowy spowodowany wybuchem wojny na Środkowym Wschodzie 
w 1973 roku, doprowadził do przyhamowania wzrostu gospodarczego. Problemy surow-
cowe skłaniały Japonię do zacieśniania współpracy z Azją Południowo-Wschodnią, jed-
nak wciąż żywe w pamięci doświadczenia związane z budowaniem Strefy Wspólnego 
Dobrobytu powodowały, że kraje tego regionu odnosiły się do japońskich inicjatyw 
z dużą rezerwą. Świadczyły o tym demonstracje, do jakich doszło w 1974 roku podczas 
wizyty premiera Tanaki w Indonezji, Tajlandii i na Filipinach. Panowała opinia, że fundu-
sze wypłacane w ramach odszkodowań i pomocy rozwojowej ODA wykorzystywane są 
przede wszystkim na rozbudowę infrastruktury wspierającej japońskich inwestorów. Aby 
przekonać azjatyckich sąsiadów, że Japonia nie zamierza stać się mocarstwem militar-
nym, w 1976 roku rząd Mikiego Takeo (1974–1976) wprowadził ograniczenie wydatków 
związanych z polityką obronną do 1% PKB, a także całkowity zakaz eksportu techno-
logii wojskowych. Z kolei w 1977 roku premier Fukuda zaoferował krajom ASEAN 
„wszechstronną współpracę na zasadach równego partnerstwa”.  

W styczniu 1979 roku nowy szef japońskiego rządu, Ōhira Masayoshi (1978–1980), 
zwracał uwagę w swoim exposé, że osiągnięcia ekonomiczne okresu powojennego nie 



BUNKA KOKKA – JAPOŃSKIE KONCEPCJE…NR 3–4 339

zostały należycie zrównoważone troską o sferę duchową i relacje człowieka z naturą 
oraz wytyczeniem granic między wolnością a odpowiedzialnością. Ōhira wskazywał 
na wyczerpywanie się modelu rozwoju opartego na szybkim wzroście gospodarczym 
i modernizacji według zachodnich wzorców, odnawiając dyskurs na temat „przezwycię-
żania nowoczesności”. Poddając krytyce wszechobecny konsumpcjonizm, głosił potrzebę 
odejścia „od materializmu do duchowości” (mono kara kokoro e ものからこころへ, 
dosł. ‘od materii ku sercu’), od „ery gospodarki” do „ery, w której nacisk będzie kła-
dziony na kulturę” (bunka jūshi no jidai 文化重視の時代), humanizm, wspólnotowość 
i jakość życia. To właśnie 

tworzenie wspaniałej kultury, pielęgnowanie oryginalności społeczności lokalnych, innowa-
cje w nauce i technologii, odnowa struktur przemysłowych, projekty rozwojowe dotyczące 
oceanów i przestrzeni kosmicznej miały składać się na kompleksowy system bezpie-
czeństwa, odpowiadający trudnym realiom współczesnego świata (Ōhira hōshin enzetsu).

Działania premiera Nakasone Yasuhiro (1982–1986) również były ukierunkowane na 
tworzenie „silnego państwa kultury i dobrobytu” (takumashii bunka to fukushi kokka た
くましい文化と福祉国家), a ponadto „państwa światowego” (kokusai kokka 国際国家), 
wnoszącego wkład do społeczności międzynarodowej, adekwatnie do swego potencjału. 
Nakasone podkreślał potrzebę porzucenia „podejścia reaktywnego” (taiō tsuizuigata 対
応追随型) na rzecz „proaktywnego zaangażowania” (sekkyokuteki kōdōgata 積極的行

動型), m.in. w sferze działań dla utrzymania pokoju na świecie (Gaikō seisho 1984). 
Był rzecznikiem rewizji pacyfistycznej konstytucji, aby Japonia mogła stać się „nor-
malnym państwem” (zairaigata kokka 在来型国家) i równorzędnym partnerem Stanów 
Zjednoczonych. Za jego kadencji zniesione zostało ograniczenie wydatków na zbrojenia 
(w praktyce nadal wynosiły one niewiele ponad 1% PKB). Okazją do umocnienia roli 
Japonii, także w dziedzinie kształtowania globalnej strategii gospodarczej, był szczyt G7 
zorganizowany w 1986 roku w Tokio, poświęcony m.in. stabilizacji kursów walutowych 
po porozumieniu Plaza Accord. 

Ważną inicjatywą tych czasów było utworzenie w 1987 roku w Kioto Międzyna-
rodowego Centrum Badań nad Kulturą Japonii (Kokusai Nihon Bunka Kenkyū Sentā; 
w skrócie Nichibunken) prowadzącej badania interdyscyplinarne we współpracy z naukow-
cami spoza Japonii. Globalnym fenomenem lat 80. była popularność serialu Oshin, który 
okazał się bardzo pomocnym narzędziem w budowaniu pozytywnego wizerunku Japonii 
w świecie. Dzięki zaangażowaniu Fundacji Japońskiej serial ten był emitowany w prawie 
siedemdziesięciu krajach (w tym w Polsce w 1985 r.). 

Koncepcję „otwartego na świat państwa kultury i gospodarki” (Sekai ni hiraku bunka 
keizai kokka 世界にひらく文化経済国家) odnajdujemy również w deklaracjach politycz-
nych rządu Takeshity Noboru (1987–1989). Ważnym komponentem jego programu była 
„rewitalizacja stron rodzinnych” (furusato zōsei ふるさと創生). Fundusz wyasygnowany 
na ten cel w budżecie państwa wspomógł m.in. rozwijanie infrastruktury kulturalnej 
w mniejszych miejscowościach. 

Z badań opinii społecznej publikowanych przez Kancelarię Premiera wynika, że o ile 
w 1975 roku około 37% społeczeństwa stawiało na wartości duchowe, a ponad 41% – 
materialne, w kolejnych latach tendencje uległy odwróceniu i np. w 1992 roku ankiety 
wskazywały odpowiednio: 57% i 27,3% (zob. MEXT White Paper 2000). Rosnąca świado-
mość znaczenia kultury stymulowała władze samorządowe do wydzielania w strukturach 



KATARZYNA STARECKA340 NR 3–4

administracyjnych sekcji odpowiedzialnych za ten właśnie aspekt lokalnego rozwoju 
(chiikizukuri 地域づくり). Wydziały Kultury miały zajmować się nie tylko przydzielaniem 
środków finansowych, lecz także inicjować własne projekty, np. w dziedzinie promowa-
nia lokalnych artystów (zob. Waga kuni no bunka to gyōsei). Pionierem działań w tym 
kierunku były władze miasta Kushiro w 1975 roku. Dużą rolę w modelowaniu podejścia 
administracji państwowej do kwestii kultury odegrały koncepcje etnologa, Umesao Tadao, 
w tym „Teoria rozładowania” (文化放電論). O ile edukacja polegała na gromadzeniu 
wiedzy i rozwijaniu kreatywności jednostki, kultura miała stanowić przestrzeń, w której 
ten potencjał będzie uruchomiony i wykorzystany w praktyce, zarówno w aktywno-
ściach artystycznych, jak i społecznych, dlatego też obszary te należało traktować łącznie 
(Umesao Tadao).

W latach 80. większość wydarzeń kulturalnych w Japonii nadal była inicjowana 
i finansowana w dużym stopniu przez sektor prywatny – głównie duże korporacje, kon-
cerny prasowe (np. Asahi, Mainichi, Yomiuri) oraz sieci domów towarowych (np. Seibu, 
Yokohama Sogō, Daimaru, Isetan, Tōkyū). Ze względu na dużą ilość budowanych w tym 
okresie obiektów użyteczności publicznej, w tym muzeów, sal koncertowych, domów 
kultury, hal sportowych, Japonia zyskała miano „potęgi w dziedzinie hal” (hōru taikoku 
Nihon ホール大国日本). Znaczna część tych inwestycji była możliwa dzięki programowi 
subsydiów dla samorządów lokalnych uruchomionemu przez Agencję ds. Kultury w latach 
1967–1995. W opinii krytyków, wiele z tych obiektów było raczej przykładem niego-
spodarności, a ich wznoszenie nie zawsze było związane z realnym zapotrzebowaniem. 
W okresie tym zaczęły ponadto powstawać pierwsze technopolia, których przykładem 
jest Wyspa Krzemowa (na południu Kiusiu). Wybudowano także miasteczko naukowe 
Tsukuba (w prefekturze Ibaraki), otwarto liczne parki rozrywki (jak np. Disneyland, czy 
wioska holenderska w Nagasaki) oraz tereny rekreacyjne.

Koniec ery Shōwa upłynął pod znakiem „gospodarki bańki mydlanej”, charakteryzu-
jącej się dużą skalą przedsięwzięć spekulacyjnych na rynku nieruchomości, co przyczy-
niło się do wybuchu kryzysu finansowego. Fala bankructw i przedłużająca się recesja 
gospodarcza pogłębiła różnice w dochodach ludności, sprawiając, że mit o społeczeństwie 
japońskim jako jednej klasie średniej odchodził w przeszłość. Po śmierci cesarza Hirohito 
w 1989 roku z nową siłą rozgorzały dyskusje na temat niedostatecznego rozliczenia się 
Japonii z wojenną przeszłością. 

ODRODZENIE PAŃSTWA POPRZEZ KULTURĘ – STRATEGIA NA XXI WIEK

Zakończenie zimnej wojny uruchomiło gwałtowne przetasowania na scenie politycz-
nej, ostatecznie jednak Partia Liberalno-Demokratyczna utrzymała ster rządów, tworząc 
rządy koalicyjne (z wyjątkiem okresów 1993–1994, 2009–2012). Krytyczne opinie na 
temat „czekowej dyplomacji” skierowane w początkach lat 90. pod adresem Japonii 
w związku z jej postawą wobec wojny w Zatoce Perskiej dostarczyły dodatkowych 
argumentów środowiskom postulującym porzucenie przez Japonię zachowawczej poli-
tyki w zakresie polityki bezpieczeństwa oraz rewizję konstytucji. W następstwie tych 
wydarzeń w 1992 roku przeforsowana została ustawa dopuszczająca udział japońskich 
formacji samoobrony w operacjach pokojowych i akcjach humanitarnych ONZ. Kolejne 
lata, pomimo prób wytyczenia bardziej niezależnej od Waszyngtonu polityki zagranicznej, 
nie przyniosły zasadniczych zmian. W 1996 roku doszło do odnowienia japońsko-amery-
kańskiego sojuszu bezpieczeństwa, którego celem było m.in. upewnienie krajów regionu 



BUNKA KOKKA – JAPOŃSKIE KONCEPCJE…NR 3–4 341

Azji i Pacyfiku, że mimo zakończenia zimnej wojny siły amerykańskie nie zostaną 
wycofane z Japonii i nie stanie ona wobec konieczności rozbudowy własnych sił zbroj-
nych. Współpraca ta była następnie wzmacniania w ramach ustawy antyterrorystycznej 
z 2001 roku. W 2007 roku Agencja ds. Obrony została przekształcona w Ministerstwo. 
W 2015 roku w atmosferze protestów społecznych przeciwko dalszemu rozszerzaniu 
interpretacji Artykułu 9. Konstytucji przeforsowane zostały ustawy dopuszczające udział 
Japonii w zbiorowym systemie samoobrony. Wstrząsy geopolityczne, w tym rosnące 
zagrożenie ze strony Korei Północnej i Chin, a także inwazja Rosji na Ukrainę, skło-
niły w 2022 roku rząd Kishidy Fumio (2021–2024) do podjęcia decyzji o zwiększeniu 
wydatków na cele obrony do 2% PKB do 2027 roku. Realizacja tego planu została 
przyspieszona po objęciu funkcji premiera przez Takaichi Sanae (od 2025).

Zarzutom odchodzenia od pacyfizmu Japonia ery Heisei (1989–2019) przeciwstawia-
ła z nową siłą deklaracje działań w kierunku urzeczywistnienia państwa, które buduje 
swoją potęgę poprzez kulturę (bunka rikkoku 文化立国), czyli „miękką siłę”. O ogrom-
nym potencjale Japonii w dziedzinie soft power przekonywali m.in. amerykański ekspert 
ds. polityki dalekowschodniej Joseph Nye, jak również publicysta, pomysłodawca terminu 
Cool Japan, Douglas McGray (Soft Power Powers). Dotyczyło to w dużym stopniu pro-
duktów japońskiej popkultury, takich jak filmy animowane (anime), komiksy (manga), 
gry komputerowe, jak również kultury tradycyjnej (Kordzińska-Nawrocka, s. 77–108).

Na określenie „polityka” w odniesieniu do kultury natrafimy w przestrzeni oficjalnej 
dopiero w 1989 roku, w nazwie wspomnianej już Rady ds. Promocji Polityki Kulturalnej 
(Bunka Seisaku Suishin Kaigi), organu doradczego przy Agencji ds. Kultury, tworzonego 
nota bene przez ekspertów z kręgów pozarządowych. Przełomowe znaczenie dla systemu 
finansowania kultury miał rok 1990, kiedy to niemal jednocześnie powołano do życia 
dwa kluczowe podmioty: państwowy Fundusz Promocji Sztuki i Kultury (Geijutsu Bunka 
Shinkō Kikin) oraz Stowarzyszenie Wsparcia Korporacyjnego Sztuki (Kigyō Mesena 
Kyōgikai). W 1996 roku sformułowano pierwszy pięcioletni „Plan budowania państwa 
poprzez kulturę 21” (Bunka rikkoku 21 puran). Podkreślono w nim, że inwestowanie 
w kulturę, która jest fundamentem istnienia narodu, to inwestycja w przyszłość. Potrzebę 
reform administracyjnych, w tym pogłębienia współpracy pomiędzy instytucjami odpo-
wiedzialnymi za ten sektor, umieszczono poza tym w „Planie ogólnym rozwoju kultury” 
(Bunka shinkō master plan) z 1998 roku. Rolę rządu w zakresie promocji kultury okre-
śliło natomiast „Podstawowe prawo dotyczące rozwoju kultury i sztuki” (Bunka geijutsu 
shinkō kihonhō), uchwalone w 2001 roku, a więc dopiero ponad pół wieku po wojnie.

Efektem prac Rady Ekspertów ds. Promocji Dyplomacji Kulturalnej (Bunka Gaikō 
no Suishin ni kansuru Kondankai), ustanowionej przy urzędzie premiera Koizumiego 
Jun’ichirō (2001–2006) był raport opublikowany w 2005 roku, w którym za cel przy-
jęto „tworzenie Japonii jako pokojowego kraju wymiany kulturalnej” (‘Bunka kōryū 
no heiwa kokka’ Nihon no sōzō o). Ponadto ustanowiono nowy program subsydiów 
na rozwój kultury i sztuki (Bunka Geijutsu Shinkōhi Hojokin), uwzględniający mało 
doceniane dotychczas przez władze centralne dziedziny, jak np. sztuka filmowa. Istotny 
wpływ na realizację przedsięwzięć związanych z rozwojem kultury w Japonii miała 
poza tym nowelizacja ustawy o samorządach, przyznająca władzom lokalnym większą 
autonomię, a także ustawy o organizacjach użyteczności publicznej z 2006 roku. To 
właśnie za czasów Koizumiego, w raportach kładących nacisk na potrzebę budowania 
międzynarodowej marki Japonii poprzez dyplomację kulturalną, w przestrzeni oficjalnej 
pojawił się termin „dyplomacja publiczna” (paburikku dipuromashii lub kōhō bunka gaikō 



KATARZYNA STARECKA342 NR 3–4

広報文化外交, dosł. ‘dyplomacja informacyjno-kulturalna’). Budowaniu soft power, słu-
żyła również kampania Visiting Japan, mająca na celu podwojenie liczby turystów do 
2010 roku. Japonia zajmowała bowiem dalekie 30.–40. miejsce w rankingach atrakcyjnych 
kierunków turystycznych (Yearbook of Tourism Statistics 1995–2020).

Administracja premiera Abe Shinzō (2006–2007) doprowadziła z kolei do noweli-
zacji Podstawowego prawa o edukacji z 1947 roku. W preambule ustawy o edukacji, 
obowiązującej od 2007 roku, czytamy: 

My, naród japoński, dążymy do dalszego rozwoju demokratycznego państwa kultury (min-
shuteki de bunkateki kokka), które dzięki nieustającym wysiłkom udało nam się zbudo-
wać, pragniemy również przyczynić się do ustanowienia pokoju na świecie i dobrobytu 
ludzkości. (Basic Act on Education, 2006)

Dążenia do rewizji prawa uchwalonego w warunkach amerykańskiej okupacji odczyty-
wane były przez opozycję nie tyle jako krok w kierunku dostosowania systemu edukacji 
do wymogów współczesności, co wskrzeszanie starego porządku oraz tworzenie społe-
czeństwa skłonnego zaakceptować rewizję pacyfistycznej konstytucji. Najwięcej emocji 
budził projekt włączenia do niej zapisu dotyczącego kształtowania wśród młodzieży 
właściwych postaw moralnych oraz patriotycznych. Ostatecznie w nowej ustawie nie 
pojawiło się rodzące kontrowersje słowo ‘patriotyzm’, ani sformułowanie „kultywowa-
nie wartości religijnych”, wprowadzono jednak zapis dotyczący „poszanowania tradycji 
i kultury oraz umiłowania kraju i stron rodzinnych” (Starecka 2012, s. 76–102).

Na rok 2006 przypada również ogłoszenie przez rząd Abe „Japońskiej strategii przemy-
słów kultury” (Nihon bunka sangyō senryaku 日本文化産業戦略) oraz wizji Azjatyckiej 
Bramy (Asian Gateway Initiative) – uczynienia Japonii pomostem (hubem) łączącym Azję 
ze światem poprzez swobodny przepływ ludzi, towarów, kapitału, kultury i informacji 
(Dai 165-kai Kokkai).

Aktywne działania na rzecz promocji japońskiej kultury popularnej zagranicą kon-
tynuował we współpracy ze środowiskami biznesu premier Aso Tarō (2008–2009) (zob. 
A New Look at Cultural Diplomacy…). W 2010 roku, w okresie rządów Partii Demokra-
tycznej (Minshutō) w strukturach Ministerstwa Gospodarki, Handlu i Przemysłu utworzono 
Biuro Cool Japan z zadaniem promocji przemysłów kreatywnych. O rosnącym znaczeniu 
popkultury świadczyło także powołanie w 2012 roku stanowiska ministra stanu ds. strategii 
Cool Japan oraz formalne włączenie jej przez administrację Abe Shinzō (2012–2020) do 
programu reform gospodarczych, mających na celu wyprowadzenie Japonii ze stagnacji. 
Poza tym w 2015 roku uruchomiona została Platforma Partnerstwa Sektora Publicznego 
i Prywatnego Cool Japan, służąca koordynacji i pogłębianiu współpracy w zakresie przed-
sięwzięć związanych z promocją kultury japońskiej (About CJPF). Trudno przy tym nie 
zgodzić się z faktem, że Japonia podjęła te kroki stosunkowo późno, biorąc pod uwagę, 
że Chiny uznały rozwój soft power za priorytet polityki państwowej już w 2007 roku, 
zaś Koreańska Agencja Treści Kreatywnych (KOCCA) utworzona została w 2008 roku. 
Niemniej jednak w 2018 roku Japonia znalazła się na 5. pozycji (najwyższej wśród 
państw azjatyckich) w rankingu Global Soft Power, zaś obecnie figuruje na 4. pozycji 
– po Stanach Zjednoczony, Chinach, Wielkiej Brytanii, wyprzedzając Niemcy i Francję 
(Global Soft Power Index 2025).

W 2017 roku przeprowadzona została nowelizacja prawa dotyczącego rozwoju kultury 
i sztuki z 2001 roku. Z nazwy tej ustawy usunięto słowo „rozwój”, uznano bowiem, że 



BUNKA KOKKA – JAPOŃSKIE KONCEPCJE…NR 3–4 343

było mylące z uwagi na fakt, że regulacje dotyczyły także takich kwestii, jak ochrona 
zabytków (obecnie Bunka geijutsu kihonhō). Wprowadzone modyfikacje miały poza tym 
na celu umożliwienie prowadzenia spójnej polityki międzyresortowej, uwzględniającej 
takie obszary jak edukacja, rozwój lokalny czy turystyka. W 2018 roku uchwalono dwie 
nowe ustawy: wspierającą działalność artystyczną osób z niepełnosprawnościami oraz 
promującą międzynarodowe wydarzenia kulturalne. Poza tym w 2020 roku przyjęto ustawę 
dotyczącą rozwoju turystyki kulturowej (bunka kankō 文化観光).

W raporcie „Polityka kulturalna naszego kraju” (Waga kuni no bunka seisaku), opu-
blikowanym przez Agencję ds. Kultury w nowej erze Reiwa (2019–) na pierwszy plan 
wysuwały się takie pojęcia, jak „kultura tradycyjna” (dentō bunka 伝統文化), czy „kultura 
regionalna” (chiiki bunka 地域文化). Z kolei z lektury takich dokumentów, jak plany 
strategiczne ministra stanu ds. Cool Japan z 2024 roku (Atarashii Cool Japan senryaku), 
czy raporty Cool Japan Office resortu gospodarki, wynikało, że działania rządu będą 
koncentrować się na rozwoju kultury, głównie pod kątem jej atrakcyjności dla zagra-
nicznych odbiorców. Prowadziło to do wniosku, że takie dziedziny, jak np. współczesna 
twórczość filmowa i muzyczna czy działalność wydawnicza pozostają bez większego 
wsparcia systemowego.

Warto zauważyć, że w promowanie japońskiej kultury w coraz większym stopniu 
angażuje się również MSZ, m.in. w ramach takich przedsięwzięć, jak Program [Promocji] 
Marki Japonii (Japan Brand Program). O skuteczności tych działań mogą świadczyć 
wysokie pozycje Japonii w rankingach typu Country Brand Index – od 2023 roku na 
pierwszym miejscu (NBI 2024). Szeroko zakrojone akcje promocyjne podjęte zostały 
ponadto w ramach przygotowań do Letnich Igrzysk Olimpijskich i Paraolimpijskich 
w 2020 roku. Jednym z przykładów jest tutaj projekt Japan Cultural Expo, obejmujący 
koordynację licznych wydarzeń kulturalnych (część dostępna również w trybie online). 
Inwestycje związane z Olimpiadą miały ponadto pomóc w odbudowie po kataklizmie 
w regionie Tōhoku w 2011 roku. Liczono również na efekty w postaci większego umię-
dzynarodowienia, nadal jednak dość zamkniętego społeczeństwa. Olimpiada w Tokio 
odbyła się ostatecznie z rocznym opóźnieniem spowodowanym pandemią COVID-19, zaś 
kontrowersje związane m.in. z organizacją takiego wydarzenia w warunkach obostrzeń 
sanitarnych, nie przyniosły Japonii spodziewanych korzyści ekonomicznych, ani wize-
runkowych. Okazję do zaprezentowania zarówno zasobów w dziedzinie kultury, jak 
i osiągnięć technologicznych na miarę Społeczeństwa 5.0 stworzyła Wystawa Światowa 
EXPO 2025, zorganizowana po raz drugi w Osace.

Z badań opinii publicznej ogłoszonych w 2024 roku przez Kancelarię Premiera wynika, 
że rodzima kultura i sztuka stanowi obecnie powód do dumy dla 51,4% społeczeństwa, 
przy czym 48,6% Japończyków wyraziło dumę także ze względu na „długą historię 
i tradycje”, 55,3% – wymieniło piękno natury, a jedynie 4% wskazało gospodarkę4. Dla 
porównania, w 1968 roku na pytanie „z czym dla ciebie wiąże się miłość do ojczyzny?” 
odpowiedź „kultura i sztuka” wybrało 10,8% ankietowanych, 32,6% pytanych wskazało 
walory krajobrazowe i przyrodnicze, 24,6% – „ochronę niepodległości i bezpieczeństwa”, 

4 Ankieta zawierała pytania z wieloma odpowiedziami. Możliwe było zaznaczenie do czterech 
najważniejszych opcji. Shakai ishiki ni seron chōsa, 2025, https://survey.gov-online.go.jp/living/202501/
r06/r06-shakai/questionnaire/. 



KATARZYNA STARECKA344 NR 3–4

23,5% – „wysiłek na rzecz dobrobytu państwa”5. W 1980 roku „wspaniała kultura i sztuka” 
stanowiła powód do dumy dla 18,4% respondentów. 27,9% badanych wskazało w tym 
badaniu „długą historię i tradycje”, 26,4% – przyrodę, 15,5% – rozkwit ekonomiczny6. 
Z powyższego zestawienia wynika, że w przypadku dumy narodowej punkt ciężkości 
zdecydowanie przesuwa się z gospodarki w kierunku dziedzictwa kulturowego. Ma to 
prawdopodobnie związek z długotrwałą recesją gospodarczą, aczkolwiek nawet w okre-
sie największego rozkwitu ekonomicznego dumę z sukcesów Japonii w tej dziedzinie 
wyrażało najwyżej 20% społeczeństwa (Starecka 2015a, s. 188–208). 

Kryzys ery Heisei ujawnił słabe strony japońskiego modelu kapitalizmu. Hasła budo-
wania potęgi gospodarczej (keizai taikoku 経済大国) zostały zastąpione nie tylko posta-
nowieniami odnowy kraju poprzez kulturę, czy edukację (kyōiku rikkoku 教育立国), ale 
także „odzyskania siły państwa poprzez poprawę warunków życia obywateli” (seikatsu 
taikoku 生活大国, dosł. ‘mocarstwa [wysokiego standardu] życia’). W rzeczywistości 
wskaźnik względnego ubóstwa w Japonii kształtuje się od połowy lat 80. do dziś na 
poziomie ok. 15,5%, co jest wartością wysoką wśród krajów rozwiniętych (OECD Income 
inequality 2022). Różnice w dochodach pogłębiła pandemia COVID-19. Z zapowiedzią 
wprowadzenia nowego modelu kapitalizmu oraz planem redystrybucji dochodu narodo-
wego wystąpił premier Kishida. Podkreślał on również znaczenie regionalnych zasobów 
kulturowych w realizacji programu odbudowy gospodarki. Podobny kierunek widoczny 
był w polityce jego następcy, Ishiby Shigeru (2024–2025), który plan odnowy ekono-
micznej postanowił w dużym stopniu oprzeć na „rewitalizacji regionów” oraz promocji 
kultury i turystyki (Bunka rikkoku jitsugen…).

Warto w tym miejscu zwrócić uwagę, że o ile w 2003 roku budżet przeznaczany 
na kulturę po raz pierwszy przekroczył poziom 100 mld jenów, to przez ostatnie dwie 
dekady utrzymuje się już na tym samym poziomie. Stanowi to około 0,1% budżetu 
państwa (900 jenów na osobę). Dla porównania w Stanach Zjednoczonych na kulturę 
przeznaczanych jest 0,03% budżetu (w przeliczeniu na mieszkańca daje to kwotę zbliżoną 
do Japonii), w Wielkiej Brytanii – 0,12%, w Niemczech – 0,42%, we Francji – 0,73%, 
z kolei w Chinach – 0,46%, zaś w Korei – 1,21% (w przeliczeniu na osobę, podobnie 
jak we Francji – jest to ponad 10 razy więcej niż w Japonii) (Shogaikoku no bunka…). 
Z zestawienia na rok 2024 wynika, że obecnie 42% funduszy przeznaczanych jest na 
ochronę dóbr kultury, 30% – na działalność instytucji kulturalnych, a 20% – cele roz-
wojowe, w tym cyfryzację i promocję w skali globalnej (Monbu Kagaku hakusho 2024).

Z drugiej strony w warunkach starzejącego się społeczeństwa i słabnącej gospodarki 
dochód narodowy wypracowany w oparciu o aktywność w sferze kultury i sztuki jest 
coraz bardziej postrzegany jako istotny element nowej strategii wzrostu ekonomicznego 
(bunka GDP). Obecnie stanowi on w Japonii około 2% PKB i w porównaniu ze Stana-
mi Zjednoczonymi, Wielką Brytanią, Niemcami, Francją, dla których współczynnik ten 
wynosi średnio około 2,5–3%, jest jednak dość niski (Bunka geijutsu no keizaiteki…).

Wydarzenia upamiętniające 150. rocznicę restauracji władzy cesarskiej (1868), w tym 
okolicznościowe wystawy, prelekcje i innych projekty, sprzyjały przemyśleniom na temat 
mechanizmów i rezultatów zachodzących ówcześnie procesów, jak również wykorzystania 
tego dziedzictwa we współczesnym świecie. W okresie Meiji kultura pełniła rolę instrumentu 

5 W tym przypadku możliwe wskazanie dwóch opcji. Shakai ishiki ni seron chōsa, 1968, https://
survey.gov-online.go.jp/s43/S44-03-43-22.html.

6 Shakai ishiki ni seron chōsa, 1980, https://survey.gov-online.go.jp/s55/S55-12-55-17.html.



BUNKA KOKKA – JAPOŃSKIE KONCEPCJE…NR 3–4 345

modernizacji, budowania tożsamości, integracji społecznej i umacniania państwowości. 
W pierwszych dekadach XX wieku, szczególnie od lat 30., stała się jednak w bardzo dużym 
stopniu również narzędziem imperialnej propagandy. Po 1945 roku miała symbolizować 
odcięcie się od militaryzmu i demokratyzację. Dla odróżnienia od czasów wojennych prefe-
rowano określenie bunkateki kokka 文化的国家 – ‘państwo kulturalne’. Powstało wówczas 
przekonanie, że kultura powinna rozwijać się oddolnie, w oparciu o społeczeństwo obywa-
telskie, sektor prywatny, wydawnictwa, media i rynek, zaś rola państwa powinna ograni-
czać się do wspierania infrastruktury, co sprawiło, że japoński model polityki kulturalnej 
kolejnych dekad miał charakter głównie subsydiarny. W okresie dynamicznego rozwoju 
gospodarki inwestycje w kulturę miały stanowić przeciwwagę dla wszechobecnego kon-
sumpcjonizmu. W Japonii XXI wieku kultura pełni coraz większą rolę w strategii rozwoju 
państwa, wzmacnia dialog międzynarodowy i wspiera pokojową współpracę. 

Japońska kultura uważana jest za jedną z najbardziej unikatowych na świecie. Japończycy 
odznaczają się wyjątkową zdolnością harmonijnego łączenia nowoczesności z tradycją. Na 
przestrzeni dziejów potrafili również skutecznie adaptować zagraniczne wzorce do rodzi-
mych uwarunkowań, dbając o zachowanie „charakteru narodowego”. Okresy intensywnego 
przejmowania i asymilowania elementów zewnętrznych przeplatały się z fazami nasycenia, 
świadomego dystansowania od obcych wpływów, a następnie wzmacniania kulturowej 
odrębności (Pałasz-Rutkowska, s. 17–18). Ta umiejętność równoważenia innowacji z przy-
wiązaniem do dziedzictwa nabiera szczególnej wagi we współczesnych realiach globalizacji, 
intensywnej wymiany międzynarodowej oraz postępującej homogenizacji rynków. 

W czasach współczesnych przemysł kreatywny stanowi niewątpliwie bardzo istotny 
element oddziaływania Japonii na arenie międzynarodowej. Siła produktów japońskiej 
popkultury polega m.in. na ich kulturowej transnarodowości oraz zdolności do „gloka-
lizacji” (Bauman, s. 53–69). Ma to duże znaczenie w kontekście spuścizny historycznej 
w regionie Azji i wynikającego z tego sceptycyzmu wobec japońskiej dyplomacji kul-
turalnej. Japonia od wielu dekad wnosi znaczący wkład w budowanie pokoju w regio-
nie poprzez programy rozwojowe, pomoc humanitarną, projekty stabilizacyjne na rzecz 
odporności społecznej i wiele innych inicjatyw, jednak pamięć o ucisku kolonialnym 
i japońskich zbrodniach wojennych ma nadal duży wpływ na jej stosunki z krajami 
regionu, w szczególności z ChRL i Koreą Południową, gdzie czynnik ten odgrywa istotną 
rolę w budowaniu narodowej tożsamości. 

W 2023 roku, w ramach polityki relokacji instytucji rządowych (mającej na celu 
odciążenie metropolii tokijskiej oraz rewitalizację regionów), siedziba Agencji ds. Kultury 
została przeniesiona do Kioto. W związku z wzmacnianiem jej roli oraz poszerzaniem 
kompetencji pojawiają się głosy o potrzebie przekształcenia Agencji w ministerstwo, 
aczkolwiek perspektywy realizacji tego postulatu pozostają nieskonkretyzowane (zob. 
Bunkachō no Kyōto iten ichinen). Instytucja ta nadal podlega resortowi edukacji (obecnie 
jest to Ministerstwo Edukacji, Kultury, Sportu, Nauki i Technologii – MEXT).

BIBLIOGRAFIA

Abegglen, James C. Business Strategies for Japan. Tokyo, 1970.
Atarashii bunka rikkoku no sōzō o mezashite. Bunkachō sanjūnenshi [Tworzenie nowego państwa 

opartego na kulturze. 30 lat Agencji ds. Kultury]. Bunkachō, Tōkyō, 1999. 
Bauman, Zygmunt. Glokalizacja, czyli komu globalizacja, a komu lokalizacja. „Studia Socjologiczne” 

nr 3, 1997, s. 53–69.



KATARZYNA STARECKA346 NR 3–4

Befu, Harumi. Cultural Nationalism in East Asia. University of California, Berkeley, 1993.
Dower, John. Embracing defeat. Japan in the Aftermath of World War II. Penguin Books Ltd., 2000.
Gordon, Andrew. Nowożytna historia Japonii, tłum. Iwona Merklein, PIW, 2010.
Harootunian, Harry. Overcome by Modernity: History, Culture, and Community in Interwar Japan. 

Princeton University Press, 2000.
Hendry, Joy. Japończycy. Kultura i społeczeństwo, tłum. Tomasz Tesznar, WUJ, 2013.
Hirano Ken’ichirō. „Sengo Nihon gaikō ni okeru ‘bunka’” (‘Kultura’ w dyplomacji powojennej 

Japonii), Sengo Nihon no taigai seisaku (Polityka zagraniczna powojennej Japonii), red. Watanabe 
Akio, Yūhikaku, Tōkyō 1985.

„Japan Teachers’ Union. First Convention, June 8, 1947.” Japanese Education Since 1945: a Docu-
mentary Study, red. Edward R. Beauchamp, James M. Vardaman, Jr., M.E. Sharpe Inc., 1994, 
s. 112–115.

Koike Seiichi. Morito Tatsuo no heiwaron (Morito Tatsuo o sprawach pokoju). „Hiroshima Heiwa 
Kagaku”, nr 28, 2006, s. 1–25.

Kokugo daijiten (Wielki słownik języka ojczystego). Shōgakkan, 1982.
Kordzińska-Nawrocka, Iwona. „Manga, anime i gry wideo, czyli trzy święte skarby (sanshu ni jingi) 

japońskiego przemysłu kreatywnego.” Tradycja w kulturze popularnej Japonii, Japonica, 2017, 
s. 77–108.

Kosaka Masataka. 100 million Japanese. Kodansha, 1972.
Kushner, Barak. The Thought War: Japanese Imperial Propaganda. University of Hawaii Press, 2006. 
Kusunoki Ayako. Reisen to Nichibei chiteki kōryū. Shimoda Kaigi (1967) no kōsatsu (Japońsko-

-amerykańska wymiana intelektualna w okresie zimnej wojny. Konferencja w Shimodzie, 1967), 
„Kansai Gakuin Daigaku Kokusaigaku Kenkyū”, t. 3, nr 1, 2014, s. 31–44.

Kusunoki Ayako. „Kokusai Kōryū Kikin no setsuritsu. Nichibei kankei to Nihon gaikō no ishiki hen’yō” 
(Utworzenie Fundacji Japońskiej. Stosunki japońsko-amerykańskie i zmiany w postrzeganiu dyploma-
cji), Daini no sengo no keisei katei. 1970 nendai Nihon no seijiteki gaikō saihen (Drugie powojnie. 
Zmiany w dyplomacji Japonii lat 70), red. Fukunaga Fumio, Yuhikaku, 2015, s. 91–104.

Morito Tatsuo. „Appeal to Educators, 20.06.1947”, Education in the New Japan, SCAP, 1948, 
s. 269–272.

Nakamura Miho. Bunkatekini ikiru kenri (Prawo do [godnego] kulturalnego życia), Shunpusha, 2021.
Nanbara Shigeru. Bunka to kokka (Kultura i państwo). Tōkyō Daigaku Shuppankai, 2007, s. 5–16.
Otmazgin, Nissim K. Geopolitics and Soft Power: Japan’s Cultural Policy and Cultural Diplomacy 

in Asia. “Asia-Pacific Review”, t. 19, nr 1, 2012, s. 37–61.
Pałasz-Rutkowska, Ewa. Dzieje kultury japońskiej. PWN, 2023.
„Potsdam Declaration.” Political Reorientation of Japan. September 1945 to September 1948, Basic 

Documents, US Government Printing Office, 1949.
Saaler, Sven, i Christopher W.A. Szpilman (red.). Pan-Asianism. A documentary History, t. 2: 1920-Pre-

sent, Rowman & Littlefield Publishers, 2011.
Soeya Yoshihide. „The Evolution of Japan’s Public Diplomacy: Haunted by its Past History”, Under-

standing Public Diplomacy in East Asia: Middle Powers in a Troubled Region, red. Jan Melissen, 
Yul Sohn, Palgrave Macmillan, 2015, s. 79–105.

Starecka, Katarzyna, „Problem patriotycznej edukacji we współczesnej Japonii w świetle rewizji 
Podstawowego prawa oświatowego”, Kulturowe i edukacyjne problemy rozwoju współczesnej 
Azji, red. Joanna Marszałek-Kawa, Judyta Węgłowska, Ewa Kaja-Pilas, Wydawnictwo Adam 
Marszałek, 2012, s. 76–102.

Starecka, Katarzyna. Trudny proces wskrzeszania japońskiej dumy narodowej, „Azja-Pacyfik”, t. XVIII, 
2015a, s. 188–208.

Starecka, Katarzyna. „Historyczne zaszłości i perspektywy ‘reazjanizacji’ Japonii”, Orient w poszu-
kiwaniu tożsamości, red. Agata Bareja-Starzyńska, Marek M. Dziekan, Polskie Towarzystwo 
Orientalistyczne, Dom Wydawniczy Elipsa, 2015b, s. 51–78.

„The Fundamental Law of Education”. Japanese Education Since 1945: a documentary study, red. 
Edward R. Beauchamp, James M. Vardaman, Jr., M.E. Sharpe Inc., 1994.



BUNKA KOKKA – JAPOŃSKIE KONCEPCJE…NR 3–4 347

„The Image of the Ideal Japanese.” Japanese Education Since 1945: a Documentary Study, red. 
Edward R. Beauchamp, James M. Vardaman, Jr., M.E. Sharpe Inc., 1993, s. 164–170.

Tsurumi Shunsuke. An Intellectual History of Wartime Japan 1931–1945. KPI, 1986. 
Umesao Tadao. “Bunka gyōsei no mezasu mono” (Cele administracji kulturalnej), Ashita no toshi 

[Miasta jutra], t. 11: Toshi to bunka (Miasta i kultura), red. Isomura Eiichi, Sakata Tokio, Chūō 
Hōki, 1980, s. 43–58.

Vogel, Ezra. Japan as Number One. Lessons for Americans. Harvard University Press, 1979.
Waga kuni no bunka to bunka gyōsei (Kultura i administrowanie kulturą w naszym kraju). Bunka-

chō, 1988.
Waga kuni no bunkyō seisaku. Bunka rikkoku ni mukete (Polityka kulturalna i oświatowa naszego 

kraju. Ku odrodzeniu państwa poprzez kulturę). Monbunshō, Ōkurashō Insatsukyoku, 2000.
Yasushi Watanabe, i David L. McConnel (red.). Soft Power Superpowers: Cultural and National 

Assets of Japan and the United States, M.E. Sharpe Inc., 2008.

ŹRÓDŁA INTERNETOWE

50 Years of JF, https://jf50.jpf.go.jp/en/history [09.10.2025].
A New Look at Cultural Diplomacy: A Call to Japan‘s Cultural Practitioners, 2006, https://www.

mofa.go.jp/announce/fm/aso/speech0604-2.html [15.10.2025].
About CJPF, https://cjpf.jp/en/about [10.10.2025].
Atarashii bunka rikkoku o mezashite [W kierunku nowego państwa kultury], Bunka Seisaku Suishin 

Kaigi, 07.1995, www.bunka.go.jp/tokei_hakusho_shuppan/hakusho_nenjihokokusho/archive/pdf/
r1402577_06.pdf [10.10.2025].

Atarashii Cool Japan senryaku [Nowa strategia Cool Japan], www.kantei.go.jp/jp/singi/titeki2/chite-
kizaisan2024/pdf/siryou4.pdf [20.10.2025].

Basic Act on Education, 2006, www.japaneselawtranslation.go.jp/en/laws/view/2442 [15.10.2025].
Bunka geijutsu kihonhō (Podstawowe prawo dotyczące kultury i sztuki). https://laws.e-gov.go.jp/

law/413AC1000000148 [20.10.2025].
Bunka geijutsu no keizaiteki, shakaiteki eikyō no sūchi hyōka ni muketa chōsa jigyō (Badania ilościo-

we ekonomicznego i społecznego znaczenia kultury). www.bunka.go.jp/tokei_hakusho_shuppan/
tokeichosa/bunka_gyosei/93900901.html [10.10.2025].

Bunka kōryū no heiwa kokka’ Nihon no sōzō (Tworzenie Japonii jako pokojowego kraju wymiany 
kulturalnej). www.mext.go.jp/b_menu/shingi/bunka/gijiroku/009/06052925/005.htm [20.10.2025].

Bunka rikkoku 21 puran (Plan budowania państwa poprzez kulturę 21). www.bunka.go.jp/tokei_haku-
sho_shuppan/hakusho_nenjihokokusho/archive/pdf/r1402577_29.pdf [20.10.2025].

Bunka rikkoku jitsugen ni muketa kokka senryaku no kōchiku (teigen) (Budowa strategii państwowej 
na rzecz urzeczywistnienia koncepcji państwa opartego na kulturze (rekomendacje)), 05.2025, 
Jiyū Minshutō Seimu Chōsakai Bunka Rikkoku Chōsabu, www.jimin.jp/news/policy/210656.html 
[20.10.2025].

Bunka shinkō geijutsu kihonhō (Podstawowe prawo dotyczące rozwoju kultury i sztuki). https://
laws.e-gov.go.jp/law/413AC1000000148/20011207_000000000000000 [20.10.2025].

Bunka shinkō Master Plan (Plan ogólny rozwoju kultury). www.bunka.go.jp/tokei_hakusho_shuppan/
hakusho_nenjihokokusho/archive/pdf/r1402577_04.pdf [20.10.2025].

Bunkachō no Kyōto iten ichinen (Rok po przeprowadzce do Kioto). www.asahi.com/articles/
ASS3V6HLDS3PUCVL00R.html [20.10.2025].

Dai 165-kai Kokkai (165. sesja Zgromadzenia Narodowego). https://www.shugiin.go.jp/internet/
itdb_kaigirokua.nsf/html/kaigirokua/000116520060929003.htm [20.10.2025].

Dai 88-kai Teikoku Gikai (88. sesja Parlamentu Cesarstwa). www.jacar.archives.go.jp/das/meta/
A07050040600 [10.10.2025].

Gaikō seisho (Błękitna księga dyplomacji]), 1984, https://www.mofa.go.jp/mofaj/gaiko/bluebook/1985/
s60-shiryou-205.htm [20.10.2025].

GHQ sōan. www.ndl.go.jp/constitution/shiryo/03/076shoshi.html [10.10.2025].
Global Soft Power Index, 2025, https://brandfinance.com/insights/global-soft-power-index-2025-the-

shifting-balance-of-global-soft-power [10.10.2025].



KATARZYNA STARECKA348 NR 3–4

History of the Non-Military Activities of the Occupation of Japan, 1945 through December 1951. 
www.ndl.go.jp/constitution/e/library/06/202/202_063r.html [14.10.2025]. 

Japan Brand Program. www.mofa.go.jp/p_pd/pds/page22e_000759.html [10.10.2025].
Japan Cultural Expo. https://japanculturalexpo.bunka.go.jp/en/ [10.10.2025].
Kokusaiteki sōgō rikai no zōshin to bunka gaikō (Wzmacnianie międzynarodowego porozumie-

nia a dyplomacja kulturalna), 1973, www.mofa.go.jp/mofaj/gaiko/bluebook/1973/s48-1-2-7.htm 
[20.10.2025].

Konstytucja Japonii. www.pl.emb-japan.go.jp/relations/konstytucja.htm [10.09.2025].
Kyōiku kihon hōan [Podstawowe prawo o edukacji], 11.1946, www.mext.go.jp/b_menu/kihon/

about/003/a003_03.htm [10.10.2025].
MEXT White Paper 2000. www.mext.go.jp/b_menu/hakusho/html/hpae200001/hpae200001_2_072.

html [10.10.2025].
MOFA Bluebook 1973. www.mofa.go.jp/mofaj/gaiko/bluebook/1973/s48-2-6-2.htm [10.10.2025]. 
MOFA Bluebook 1963. www.mofa.go.jp/mofaj/gaiko/bluebook/1963/s38-7-4.htm [10.10.2025].
Monbu Kagaku hakusho [Biała księga edukacji], 2024, www.mext.go.jp/content/20250715-mxt_sose-

isk01-000043715_13.pdf [10.10.2025].
NBI 2024. https://placebrandobserver.com/anholt-nation-brands-index-nbi-2024/ [10.10.2025].
OECD Income inequality 2022. https://www.oecd.org/en/data/indicators/income-inequality.html 

[20.10.2025].
Ōhira hōshin enzetsu [Exposé premiera Ōhiry]. https://worldjpn.net/documents/texts/pm/19790125.

SWJ.html [09.10.2025].
Rittō sengen (Deklaracja założycielska). https://www.jimin.jp/aboutus/declaration/ [15.10.2025].
„Sangiin Naikaku Iinkai kaigiroku” (Sprawozdanie stenograficzne z posiedzenia Komisji 

Gabinetowej w izbie wyższej), nr 378, https://kokkai.ndl.go.jp/minutes/api/v1/detailPDF/
img/101914889X03819540519 [15.10.2025].

Shakai ishiki ni seron chōsa 1980 (Badanie świadomości społecznej 1980). https://survey.gov-online.
go.jp/s55/S55-12-55-17.html [20.10.2025].

Shakai ishiki ni seron chōsa 1968 (Badanie świadomości społecznej 1968). https://survey.gov-online.
go.jp/s43/S44-03-43-22.html [20.10.2025].

Shakai ishiki ni seron chōsa 2025 (Badanie świadomości społecznej 2025). https://survey.gov-online.
go.jp/living/202501/r06/r06-shakai/questionnaire/ [20.10.2025]. 

Shin kyōiku shishin (Wskazówki dotyczące nowej edukacji). http://dl.ndl.go.jp/info:ndljp/pid/1281779 
[10.10.2025].

„Shogaikoku no bunka seisaku nado ni kansuru chōsa kenkyū” (Badania dotyczące polityki kulturalnej 
w różnych krajach). Bunkachō & Waseda Daigaku, 2024, www.bunka.go.jp/tokei_hakusho_shup-
pan/tokeichosa/pdf/h24_hokoku_3.pdf [10.10.2025].

Treaty of Mutual Cooperation and Security Between Japan and the United States of America. www.
mofa.go.jp/na/st/page1we_000093.html [15.12.2017].

Waga kuni no bunka seisaku (Polityka kulturalna naszego kraju). www.bunka.go.jp/tokei_hakusho_
shuppan/hakusho_nenjihokokusho/r01_bunka_seisaku/pdf/r1421859_00.pdf [10.10.2025].

Yearbook of Tourism Statistics 1995–2020. https://data.worldbank.org/indicator/ST.INT.ARVL?loca-
tions=JP [15.10.2025].

Yoshida hōshin enzetsu (Exposé premiera Yoshidy). https://worldjpn.net/documents/texts/pm/19490404.
SWJ.html [10.10.2025].



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

JAKUB TAYLOR
Uniwersytet Warszawski

K OGURYJSKIE PRZEKSZTAŁCENIA USTROJOWE KOŃCA IV W. 
A SYSTEM TRYBUTARNY CEFENG 冊封 

W AZJI PÓŁNOCNO-WSCHODNIEJ

ABSTRACT: The paper analyses the veracity of Yi Sǒng-shi’s theories on cultural and 
political diffusion among the early states of Northeast Asia in the period between the 4th 
and the 8th centuries. Probable correlation between a general system change implemented 
by king Sosurim and Koguryŏ’s dependencies and Japan has been presented. Central 
and district administrative hierarchy, first law promulgation, coherent modus operandi 
of military infrastructure and organization, and independent administrative script show 
flabbergasting similarities. Most of the said statecraft elements do not originate in 
Chinese kingdoms, even if the countries of the Sinosphere appear to be intertwined within 
a secondary, local tribute system supposedly of Chinese origin. It has been suggested 
that the interpretations of above-mentioned political mimetics could be an aftermath 
of modern trends of postcolonial nature in Korean sociology of science.

KEYWORDS: Yi Sǒng-shi, Koguryǒ, Northeast Asia, ranks, administration, cultural 
adaptation, hentai kanbun, fortification system, GIS, yullyǒng

1. WPROWADZENIE1

W okresie współczesnym istotną kategorią dziejopisarską w koreańskim świecie 
naukowym była i jest oryginalność. Mowa tu przede wszystkim o uwypuklaniu w opi-
sie historiograficznym unikalnych cech rozwoju politycznego Półwyspu, szczególnie 
w opozycji do historycznych zmian ustrojowych Chin i Japonii. Ta moda pisarska stała 
się popularna w powojennym półwieczu badań nad dawną historią, głównie w kręgach 
etnonacjonalistycznych2. Dopiero w XXI w. pojawiły się na zauważalną skalę nowe 
tendencje w opisie dziejów, a autorzy prac badawczych tego okresu starają się przyjąć 
szerszą perspektywę regionalną przy zgłębianiu problematyki Półwyspu (An Jong-chol, 
s. 188–192), choć nie zawsze udaje się im zignorować współczesne spory międzypań-
stwowe związane z bieżącą polityką historyczną.

W ten sposób zauważalnym stał się taki opis dziejów, który wskazywał na cechy 
wspólne Azji Północnowschodniej, a nawet szerzej – całej sinosfery, uwypuklający cztery 
filary cywilizacyjne: konfucjańską etykę państwową, religijną eklektykę związaną z tra-
dycją buddyjską, specyficzne formalnie i materialnie prawodawstwo oraz zapis języka, 
mający u podstaw chińskie piktogramy (Pae Hang-sŏp i in., s. 345; Ma In-sŏp, s. 116).

1 W artykule wykorzystana jest nieuwspółcześniona transkrypcja MacCune’a-Reischauera. Nazwi-
ska koreańskie i japońskie zapisane są w kolejności: nazwisko, imię.

2 Zagadnienie to znakomicie opisane jest przez zmarłą niedawno Pae Hyŏng-il. Szczególnie 
warte polecenia są: Hyung Il Pai (2000, s. 535; 1994, s. 25–49; 1992, s. 306–319). To jedne z naj-
lepiej napisanych w j. angielskim pozycji dot. koreańskiej historiografii i socjologii nauki, pomimo 
nielicznych błędów formalnych i założeń wstępnych, opartych na aksjomatach Hobsbaumowskich.

DOI 10.33896/POrient.2025.3–4.9



JAKUB TAYLOR350 NR 3–4

Przyjęcie takiego założenia jest problematyczne: po pierwsze dlatego, że nie uwolniło 
jeszcze dociekania naukowego od zmotywowanych narodowotwórczo tendencji akade-
mickich, każących uwzględniać interesy współczesnych „etnosów” w grze o największą 
możliwą „moc sterowniczą” (termin Mazurowskiej szkoły socjocybernetyki) w regionie. 
Stąd mogą brać się narracje typu: „specyfika koreańska na tle dziejów Azji Wschodniej”. 
Po drugie, stanowi indukcyjny wypis cech dobranych subiektywnie, i nie uwzględnia 
on choćby perspektywy tradycyjnej historiografii opartej na modelu jichuanti 紀傳體 
(kanonu rocznikowego, z wyodrębnioną częścią biograficzną, chronologiczną i konceptu-
alną) oraz na licznych toposach nacechowanych pedagogicznie, spójnego systemu obiegu 
kruszców opartego na wysokiej cenie srebra, wysokokontekstualnej epistemologii, kanonu 
estetycznego itd. Na stworzenie dedukcyjnego wzorca nie pokuszono się dotychczas. Po 
trzecie, jest to ujęcie uproszczone, przydatne być może w nauczaniu uniwersyteckim – czy 
w popularyzacji wiedzy – ale nie spełnia ono wymagań naukowych, każących „dzie-
lić włos na czworo” i doszukiwać się przyczyn rzeczywistego zróżnicowania procesów 
inkulturacyjnych w obrębie sinosfery.

Oczywiście historyczne ujęcia tematyczne obejmujące całą Azję Północno-Wschodnią 
mają też liczne plusy. Jednym z nich jest konieczność ujęcia biegu dziejów wedle modelu 
longue durée, który wymusza na badaczu doszukiwanie się w historii uniwersalnych praw 
społecznych. Kolejną cechą pozytywną jest możność uwzględnienia opisu wedle zaleceń 
szkoły „Annales”, koncentrującej się w większym stopniu na dziejach kultury i życia 
codziennego, nie zaś na politycznych poczynaniach elit. Polska perspektywa badawcza 
uznaje takie pojmowanie historycznych procesów kulturowych za oczywistość, ale sytuacja 
ma się inaczej w Azji Wschodniej, obciążonej nie tylko uprzedzeniem statolatrycznym 
(kosmologia korelatywna), ale także wpływem anglosaskiej gradualistycznej antropolo-
gii historycznej. Była ona rezultatem nieprzychylnej dla procesów poznawczych myśli 
niemieckiej („mit” jako wartość epistemiczna, koncepcja Lebenswelt), spopularyzowanej 
w Korei przez Japończyków oraz Anglosasów chociaż krytykowana ona była już u swego 
zarania, choćby przez H. Butterfielda.

Jak uprzedzenie to wpływa na opis historii państwa koguryjskiego (高句麗, 12–668)? 
Widoczne jest ono m.in. przy doborze tematyki: liczni badacze koncentrują się raczej na 
zwycięskich walkach tego królestwa z chińskimi dynastiami Sui oraz Tang, a niewiel-
ka liczba publikacji traktuje o fenomenie kwitnącej wymiany kulturowej z państwami 
chińskimi – Wczesnym Qin (前秦 Qian Qin, 351–394) oraz Północnym Wei (北魏 Bei 
Wei, 386–534), choć to właśnie ten proces położył podwaliny pod filozofię państwowości 
całego regionu w okresie od IV do VI w. i w sposób fundamentalny wpłynął na charakter 
Azji Północno-Wschodniej. Warte podkreślenia jest to, że dopiero wpływ na koreańskie 
środowiska akademickie historiozofii postmodernistycznej doprowadza ostatnimi czasy do 
przemian paradygmatycznych w opisie dziejopisarskim, a zmiany te prowokują zwięk-
szenie zainteresowania Koreańczyków wcześniejszą historiozofią europejską.

Kluczową rolę w przyjęciu nowej filozofii władzy w licznych państwowościach Półwy-
spu Koreańskiego i Archipelagu Japońskiego odegrało przywołane już wcześniej Koguryǒ. 
Jednak ten proces przekazu ustroju kulturowo-politycznego był – i w dużej mierze ciągle 
jest – niezauważalny przez zachodnią orientalistykę, która często traktuje Koreę jako zale-
dwie pomost kulturowy łączący Chiny i Japonię. Niedostrzeżenie odrębności Korei, jako 
bytu innowacyjnego pod względem systemotwórczym krytykowała już polska badaczka 



KOGURYJSKIE PRZEKSZTAŁCENIA USTROJOWE…NR 3–4 351

Joanna Rurarz (s. 7), a na gruncie wschodnioazjatyckim podobną opinię głosili historycy 
pochodzenia koreańskiego pracujący w Japonii, m.in. Yi Sǒng-shi (李成市)3.

Na badaniach tego wieloletniego pracownika Uniwersytetu Waseda postanowiłem się 
oprzeć. Czynię to jednak zaznaczywszy, że dorobek koncepcyjny jego samego oraz jego 
środowska należy pilnie uzupełnić wynikami badań koreańskich historyków i archeologów, 
na co z racji ograniczeń formalnych nie mogę sobie pozwolić na łamach niniejszej pracy.

Yi Sǒng-shi koncentrował się na czterech aspektach państwa koguryjskiego: tytula-
turze dworskiej oraz urzędach regionalnych, zsinizowanym prawie pozytywnym, ory-
ginalnym systemie obronnym królestwa oraz kancelaryjnym stylu pisma. Waga tego 
ostatniego elementu jest nie do przecenienia, gdyż doprowadził on do powstania systemu 
odczytu kundoku 訓讀法, powszechnie stosowanego w Japonii. Do wyżej wymienionych 
postanowiłem dołączyć element ideologii politycznej instrumentalnie wykorzystujący 
elementy konfucjańskie i buddyjskie w celu integracji państwa. Odrzucam jednocześnie 
współczesne geopolityczne dywagacje na temat hierarchicznego systemu trybutarnego 
sinosfery, skrupulatnie opisanego w literaturze m.in. przez Song Ki-ho (2010, s. 457), 
a wykorzystywanej w etnonacjonalistycznych narracjach historycznych przez wszystkie 
państwa regionu.

2. SYSTEM RANG DWORSKICH I KASZTELANI

Aż do IV wieku organizacja Koguryǒ, podobnie jak struktura większości państw 
przednowożytnych, przypominała system subsydiarny. W literaturze koreańskiej do jego 
opisu stosuje się termin pu-ch’eje 部體制 (system „opolny”) stworzony przez No T’ae-
-dona (1999, s. 97–168). W momencie przyjęcia powyższego terminu przed środowisko 
naukowe, No T’ae-don napotykał opór zwolenników teorii forsujących istnienie wczesnych 
monarchii unitarnych, które rzekomo istniały na Półwyspie i w Południowej Mandżurii 
(zresztą sam Yi Sǒng-shi w jakieś mierze sprzyja tej narracji), co miałoby świadczyć 
o „zaawansowaniu” dawnej Korei (w sensie Spenserowskim), szczególnie w ujęciu kompa-
ratystycznym. Obecnie przyjmuje się, że od czasu panowania Sosurima (371–384) istniały 
już wczesne scentralizowane monarchie (王執權國家 wangchipkkwǒn kukka), cechujące 
się przynajmniej częściowo ujednoliconą administracją, choć bezpieczniej byłoby mówić 
jedynie o zainicjowaniu przez klasę panującą systemowych działań centralizacyjnych.

Zastąpił on związek pięciu grup „małoplemiennych” (w rozumieniu K. Modzelew-
skiego), zawierający elementy relatywnej homeostazy. Dwie z nich usiłowały uczynić 
państwo bardziej sterownym poprzez wprowadzenie elementów merytokratycznych przy 
doborze kadr do zarządzania królestwem. W założeniu biurokraci dobrani z woli monarchy 
mieli być, jako homines novi, lojalni wobec dynastii, nie przyczyniając się jednocześnie 
do spotęgowania sił lojalności odśrodkowych: klanowych i prowincjonalnych. Potężne 
rody też usiłowano przekonać do nowej koncepcji władztwa poprzez kooptację do grupy, 
mającej realny wpływ na rządy. Dało to początek klasie, którą dalekowschodnia historio-
grafia określa mianem choshin 朝臣 i która, rzekomo, na równi z rodzinami królowych 
wywierała zgubny wpływ na metonimicznego jedynowładcę dalekowschodniego. Pełnili 
oni rolę „czarnych charakterów” licznych konfucjańskich opowieści historyczno-dydak-
tycznych, trzeba jednak pamiętać, że w tak wczesnym okresie koreańskiej historii system 

3 Lee Sungsi (2016, s. 96–116). W dalszej części pracy autor ten występuje pod zapisem trans-
krypcyjnym ‘Yi Sǒng-shi’.



JAKUB TAYLOR352 NR 3–4

polityczny nie uległ daleko idącym procesom entropijnym. Możliwe, że funkcjonuje on 
przede wszystkim jako topos literacki, nie jest zaś zapisem czysto kronikarskim.

Grupa wczesnych biurokratów zorganizowana była w IV wieku w system trzynastu 
rang, rozwinięty z dawniejszego systemu dziesięciu tytułów mianowanych. Nadano im 
liczne atrybuty symboliczne, wzorując się na podobnych hierarchicznych systemach chiń-
skich. Należy jednak przypuszczać, że w przypadku przednowożytnych dziejów sinosfery 
wyższe rangi przydzielano na zasadzie powiązań krwi z arystokracją plemienną państwa. 
Yi Sǒng-shi, wykorzystując wcześniejsze badania Takedy Yukio (武田幸男), stwierdza, 
że 16-rangowy system Paektche (百濟, ?–660) z połowy VI wieku oraz shillański (新羅, 
?–936) system 17-rangowy, powstały zapewne między 508 a 520 rokiem, wywodzą się 
od koguryjskiego.

We wszystkich trzech systemach cztery najwyższe rangi zajmowali członkowie sta-
nów najbardziej w państwie uprzywilejowanych. Różnica w całkowitej liczbie rang była 
pochodną konieczności uwzględnienia lokalnej specyfiki społecznej poprzez dodanie do 
pierwowzoru koguryjskiego kilku dolnych i jednej górnej rangi. Zapewne próbowano 
funkcjonalnie podzielić najwyższą rangę koguryjską – taedaero 大對盧, którego trzylet-
nią kadencyjność oraz kompetencje (obejmujące wg kompilatorów kroniki Suishu 隋書 
81:1814 wszystkie sprawy państwa: ‘總知國事’ congziguoshi) nie odpowiadały króle-
stwom regionalnym, podporządkowanym w V w. Koguryŏ. Miyazaki Ichisada (宮崎市定) 
twierdzi poza tym, że 13-rangowy system Yamato z 603 r., wprowadzony przez Suiko (推
古天皇 „cesarzowa” Yamato 554–628) także jest pochodną koguryjskiego. Takeda dodaje, 
że pod względem fonetycznym istniało powinowactwo między powołanym w 531 roku 
shillańskimi rangami sangdaedǔng 上大等, także zapisywanego znakami taeshin 大臣, 
taedǔng (ew. shin 臣) oraz taedaero, wymawianym w Yamato makaritaro (まかりたろ). 
Dodatkową ciekawostkę stanowi fakt, że japońskiemu systemowi ohomaetsukimi (także 
zapisywanemu jako ‘taeshin’ 大臣) podporządkowani byli członkowie głównych klanów 
uznających władzę monarchów z Kansai.

Arystokratów tych określano w tekstach źródłowych znakiem shin 臣 (czytanym 
maetsukimi まえつきみ) lub taebu 大夫, który to binom często występuje w epigrafice 
wczesnokoreańskiej4. Kuramoto Kazuhiro (倉本一宏), a za nim Yi Sǒng-shi, stawiają 
hipotezę, że paektcheński system rang, z taejwap’yǒngiem 大佐平 oraz podległymi mu 
chwap’yǒngami 佐平, także jest emanacją koguryjskiego systemu taedaero.

Dodatkowym elementem związanym z administracja królestw Azji Północno-Wschod-
niej, na który uwagę zwraca Yi Sǒng-shi, jest system urzędów prowincjonalnych. Wskazuje 
on, że na terenie Koguryǒ (przy uwzględnieniu faktu, że nie wszystkie ziemie państwa 
były jednolicie zarządzane) podstawową komórką organizacyjną był p’yǒng 評, niekiedy 
pisany znakiem sǒng 城. Był to amalgamat kilku miejscowości/siół, na którego czele 
stał wojskowy urzędnik nazywany yokssal 褥薩 (zapisywany też binomem kunju 軍主). 
W największych kasztelaniach dobierano mu wicekomendanta – karadala 可邏達 
(ew. tosa 道使). W kasztelaniach średniej wielkości pieczę nad interesami króla sprawo-
wał z karadalem niejaki ch’ǒryǒgǔnji 處閭近支. Do najmniejszych kasztelanii posyłano 
zaś delegata z mianem nuch’o 婁肖.

Ten trójstopniowy podział prowincjonalny stał się wzorcem dla organizacji innych 
państw regionu. Kimura Makoto (木村誠), a za nim Yi Sǒng-shi, stanęli na stanowisku, 
że shillański system był odbiciem koguryjskiego, przy czym nazewnictwo poszczególnych 

4 Opis artefaktu daje Burge (s. 47–73).



KOGURYJSKIE PRZEKSZTAŁCENIA USTROJOWE…NR 3–4 353

stopni było zapisywane wedle schematu: chu – kun – sǒng lub ch’on: 州-郡-城/村, na 
szczebel najwyższy mianowani byli kunju, na najniższy zaś – tosa. Takeda, przeanali-
zowawszy system paektcheński, doszedł zaś do wniosku, że także w tym południowo-
zachodnim królestwie Półwyspu obowiązywał system koguryjski. W Paektche najwięk-
sze kasztelanie nazywano pang 方, mniejsze – kun, najmniejsze zaś – sǒng. Również 
w Shilla najniższego szczebla urzędnik nosił miano tosa, co zostało potwierdzone na 
podstawie wielkiej liczby zabytków epigraficznych (m.in. Stela z Naengsuri 浦項冷水

里碑 P’ohang Naengsuribi, Tanyangu 丹陽 新羅 赤城碑 Tanyang Shilla chǒkssǒngbi, 
stela z Pongp’yŏng, oraz cztery stele typu sunsu 巡狩碑).

Podobny system został przyjęty na Archipelagu po reformach 646 roku, Nihonsho-
ki zawiera nazwę dystryktów zapisywany znakiem kun, na drewnianych tabliczkach 
z VII wieku pojawia się natomiast znak p’yǒng 評, odczytywany jako kōri (こうり)5. 
Badania toponimiczne sugerują, że nazwa tą jest pochodzenia koguryjskiego.

 Reasumując, administracyjny system Koguryǒ, zrekonstruowany na podstawie porów-
nawczych badań tekstowych, w tym epigraficznych zdaje się wskazywać na zastosowanie 
wielu rowiązań chińskich i lokalnych w procesie wyodrębniania się władzy królewskiej. 
Brał on pod uwagę lokalną specyfikę pod względem organizacji społecznej i politycznej, 
być może także religijnej. Nie narzucał przesadnego ujednolicenia, optymalizował nisko-
preferencyjną czasowo eksploatację ludności. W rezultacie, w świetle badań Yi Sǒng-shi 
wydaje się prawdopodobne, iż okoliczne królestwa znajdujące się w kulturowej, bądź 
trybutarnej sferze koguryjskich wpływów przyjęły elementy systemu zarządczego oraz 
wokabularz z nim związany.

3. PRAWO POZYTYWNE

Wedle zapisu w Samguk sagi Sosurim promulgował pierwszy kodeks prawny oparty 
na modelu lüling 律令 w roku 373. Niestety, trudno jest ustalić, co to dokładnie oznacza 
w realiach końca IV wieku, bowiem najstarsze zachowane w całości kodeksy chińskie 
pochodzą dopiero z epoki Sui i Tang, a wcześniejsze kodyfikacje w państwach chińskich 
są skrótowo tylko opisywane w Traktatach 志 zhi poszczególnych kronik dynastycz-
nych oraz – w postaci szczątkowej – mogą być rekonstruowane na podstawie zabytków 
epigraficznych (np. zapisach na tabliczkach bambusowych znalezionych w zabytkach 
sepulkralnych6).

Należy pamiętać, że cała epoka przednowożytna, jak i wczesnonowożytna zdomino-
wana była przez prawo zwyczajowe, nie znalazło to jednak adekwatnego odbicia w mate-
riale kronikarskim, gdyż nie korespondowałaby z praktyką baobian 褒貶 (teleologicznie 
umoralniającego piętnowania przypadków łamania zasad etyki państwowej oraz decorum, 
a także chwalenia ich przestrzegania) – narzucanej przez historiografię. Nasze rozumie-
nie rzeczywistego charakteru pierwszych promulgacji w Azji Północnowschodniej ma 
charakter postulatywny, ale na podstawie terminologii prawnej zapisanej na zabytkach 
wczesnej epigrafiki w pewnym stopniu rzuca światło na stopień absorbcji przez królestwa 

5 Niekiedy w źródłach japońskich pojawia się też desygnat kyǒng 卿, który w późnym okresie 
Shilla nabiera znaczenia grupy ludności zależnej, jednej z trzech znanych kategorii prawnie upo-
śledzonych.

6 Najlepiej znanym badaczem tego zagadnienia był na Zachodzie Hulsewe (1955, s. 432; 1985, 
s. 534).



JAKUB TAYLOR354 NR 3–4

sinosfery chińskiego prawa pozytywnego (oczywiście nawet w samych Chinach – i to 
do naszych czasów – ten system normatywny był prakseologicznie daleki od monopolu).

Shilla promulgowała swój kodeks w 520 roku, ale obejmował on zaledwie usyste-
matyzowanie systemu biurokratycznego, podatkowego i – w niektórych przypadkach – 
karnego, ale dotyczącego tylko niektórych grup poddanych7. Już w latach 70. odkopano 
liczne drewniane tabliczki z tekstami o charakterze administracyjnym8. Dobrze opisane 
w literaturze są tabliczkowe spisy szarwarkowe z fortecy Sǒngsan, k. Hamanu (咸安 城山). 
Wymieniają one wcześniej opisane kategorie administracyjne sǒng oraz ch’on. W wyżej 
wzmiankowanej miejscowości Pongp’yǒng-ni znaleziono zaś stelę datowaną na rok 524, 
a zawierającą fragment dotyczący potrzeby ukarania lokalnych przestępców sześćdziesię-
cioma, a w innym miejscu – stoma uderzeniami pałki. Tekst ten stanowi dowód na obo-
wiązywanie jednej z pięciu kar zasadniczych 五刑 wuxing (kor. ǒhyǒng) dobrze znanych 
z terenów Chin i nazywanej tam zhangxing 杖刑, choć liczba samych uderzeń narzędziem 
sankcji różni się od jurysprudencyjnego pierwowzoru.

Yi Sǒng-shi nie powołuje się niestety na rozległe badania dotyczące prawa przepro-
wadzone w samej Korei, ale także w Japonii, gdzie podjęto nawet próbę powiązania 
artefaktów archeologicznych z hipostazami prawnymi, dotyczącymi atrybutów i funkcji 
poszczególnych stanów i rang ugruntowywanych przez wczesne kodeksy (kategoria praw-
na, będąca rozróżnieniem sankcji w zależności od stanu/pozycji, nazywana jest w litera-
turze qualitas personae) (Yamamoto, s. 67–200). Szczególnie słabo rozpoznany jest też 
rzekomy pierwowzór koguryjski zbioru prawa z 373 roku, kwestia więc jego wpływu 
na podobne systemy normatywne w regionie, oraz jego jednoczesna relacja z zabytkami 
prawodawstwa państw chińskich, tj. Północne Wei, Qi, czy Zhou (北魏, 北齊 Bei Qi
北周 Bei Zhou), jest prawdopodobna jedynie w świetle transmisji innych elementów 
państwowotwórczych. Nie stanowi więc dowodu sui generis.

4. SYSTEMY FORTYFIKACYJNE I BADANIA GIS9

Nie tylko dane o charakterze piśmienniczym są podstawą dla opisu wpływu kultury 
koguryjskiej na proces państwowotwórczy w obrębie sinopodobnego systemu trybutarnego. 
Yi Sǒng-shi przytacza także raporty z wykopalisk w dawnych refugiach koguryjskich, 
prowadzonych od czasów okupacji japońskiej. Są one w sposób znakomity uzupełniane 
przez bieżące badania na mapach wielkoskalowych w Systemie Informacji o Terenie, 
które od publikacji raportu zespołu Hong Palg-ŭma (Hong i Kang, s. 260–279) wyła-
mują się z archeologicznych ograniczeń empirycznych. Analizy objęły zasięgiem obsza-
ry dorzeczy Liao 遼河 i Amnok 鴨綠江, zostały przeprowadzone przez zespół Sekcji 
Koguryjskiej Instytutu Kultury Materialnej (Kungnip Munhwajae Yǒn’guso Koguryǒ 
Yǒn’gushil) w 2021 roku.

Sam Yi Sǒng-shi odnosi się jedynie do struktur fortyfikacyjnych trzech stolic kogu-
ryjskich  sugerując, że układ systemów obronnych stał się wzorcem dla głównych gro-
dzisk innych państw Półwyspu i Archipelagu. Z jego opisu fortecy Wunü z Huanyin 
(桓因 五女山城), Shanchengzi z Ji’an (集安 山城子山城) oraz Taesǒng z P’yǒngyangu 

7 Świetną pracę na ten temat napisał Hong Sŭng-u (s. 73).
8 Do dziś zachowało się ich ok. 700 z terenu całego Półwyspu, jest ich więc 500 razy mniej 

od ich japońskich odpowiedników.
9 System Informacji Geograficznej z odpowiednio dobraną strukturą funkcjonalną obiektów 

archeologicznych z odniesieniem do uksztaltowania terenu.



KOGURYJSKIE PRZEKSZTAŁCENIA USTROJOWE…NR 3–4 355

(平壤市 大城山城) wynika zbieżność konstrukcyjna z seulskim P’ungnapt’osǒng 
(風納土城), Panwǒlssǒng z Kyǒngju (慶州市 半月城山城), Ham’an z rejonów dawnego 
królestwa Alla Kaya (安羅國 咸安), w końcu fortyfikacji Koryǒng z Tae Kaya (大伽

倻 高靈). Wyraża się ona w skonstruowaniu pomocniczych, osobno stojących obwaro-
wań niedalekich głównemu kręgowi murów obronnych. Możliwe, że konstruowano je 
w celu sprawniejszej relokacji uciekającej w czasach zagrożenia ludności oraz jedno-
czesne podzielenia oblegających armii inwazyjnych, po to, aby nękać je wycieczkami 
oddziałów lotnych. W licznych przypadkach wiązało się to ze wzniesieniem dodatkowej 
fortecy ziemnej na płaskim, acz ważnym strategicznie terenie, wbrew wczesnej tradycji 
koguryjskiej, każącej wznosić obwarowania na ostańcowych wzniesieniach. Te dodatkowe 
forty ziemne mieściły w swym wnętrzu siedzibę urzędu lub tymczasowy pałac królewski.

Podobnie jak np. forteca Taesǒng (główna warownią trzeciej stolicy Koguryǒ) chro-
niona była od południa przez obronny pałac Anak, a od południowego zachodu (wzdłuż 
biegu rzeki Taedong) przez fort ziemny Chǒngamni 襄陽釘巖里, fortecę P’yǒngyangu, 
a na przeciwległym brzegu stare chińskie mury Lelangu (樂浪, kor. Nangnang), tak 
i stolicę Shilla broniły rozrzucone forty i refugia (od zachodu – forteca Sǒhyǒng 西兄, 
od południa – Namsan shinsǒng 南山新城, od wschodu – Myǒnghwal-sansǒng 明活

山城, a wśród osuszonych bagien metropolii – forteca Panwǒl 半月山城, ziemny fort 
Todang 都堂 oraz ziemna forteca Namsan 南山土城). Podobny system wprowadzo-
no w pierwszej stolicy Paektche – w okolicach organicznie rozbudowywanej od III w. 
ziemnej fortecy Mongch’on 夢村土城 oraz ogromnej nadrzecznej fortyfikacji pałaco-
wej P’ungnap odkopano pozostałości wielkich warownych refugiów na południu: Isǒng 
(二聖山城) oraz Namhan (南漢).

Dzięki dokładnym badaniom Hong Palg-ǔma oraz Kang Tong-sǒka wiemy od roku, 
że wyżej wymieniona struktura cechowała nie tylko miasta stołeczne. Co więcej, linia 
fortyfikacji rozciągała się trójstopniowo po sąsiadująych terenach, sięgała odległości od 
40 do 20 km, licząc od głównego grodziska. Wykorzystywano ukształtowanie powierzchni 
i chroniono główne metropolię na szlaku ku stolicy Bei Wei (i dalej ku przesmykowi Hexi 
河西, czyli wschodniej nitce Jedwabnego Szlaku), takie jak fortecę Piarap (佛阿拉城 
północny-zachód od pierwszej stolicy w Huanyin), Sǒngjisan (聖旨山 na północ od Pia-
rap), Ch’ǒlbae (鐵背山 na zachód od Piarap), Koisan (高爾山 na zachód od Ch’ǒlbae) oraz 
Ch’oejinbo (崔陣堡山城 na północ od Koisan). Wszystkie one posiadały rozbudowane 
i zdecentralizowane fortyfikacje ostatniej linii obrony, wznoszone w odległości maksymal-
nie 10 km od fortecy centralnej. Taksologię tych pomniejszych warowni w zależności od 
funkcji i budowy stworzył już w 1999 r. Yǒ Ho-gyu, znajduje ona zastosowanie i dzisiaj 
przy próbach lokalizacji osad i grodzisk.

Odległości między fortecami w dorzeczach Amnok i Liao były prawie równe, co 
umożliwiało konnemu jeźdźcowi spędzanie każdej nocy nie na szlaku, a w ww. grodzi-
skach. Z drugiej strony, w przypadku najazdu pozostawienie tych fortec niezdobytych 
na drodze ku stolicy państwa wiązało się z szarpaniem armii inwazyjnej przez obrońców 
i utrudnianiem jej aprowizacji. To właśnie ta strategia przynosiła zwycięstwa Koguryj-
czykom przeciw nowo zjednoczonym cesarstwom Sui i Tang w końcu VI i w VII wieku. 
Dla nas istotne jest jednak to, że na podstawie analizy GIS jesteśmy w stanie orzec, 
że liczne rejony Półwyspu (z wyjątkiem południowo-zachodnich terenów konfederacji 
Mahan 馬韓, gdzie system scentralizowanego państwa nie istniał, a „plemiona” tworzyły 
izolowaną kulturę duchową i materialną) struktura obronna okolicznych państw sinosfery 
wyglądała podobnie.



JAKUB TAYLOR356 NR 3–4

5. PISMO KANCELARYJNE

Pierwszy zabytek pisma koguryjskiego zawarty jest w tekście steli króla Kwanggaet’o 
(廣開土, panow. 391–312) wyrytego w 414 roku. W przeciwieństwie do innych wczesno-
koreańskich zabytków epigraficznych tekst zapisany jest tradycyjnym stylem chińskim, 
różni się jednak znacznie od epigrafów chińskich mubei (墓碑) i napisów nagrobnych 
muzhi (墓誌) w państwach chińskich. Jest bowiem zapisem dekretu królewskiego doty-
czącego obowiązku opieki nad grobem monarszym. Upamiętnianie jednorazowych dekre-
tów królewskich na steli w tekście o charakterze prawnym stało się elementem tradycji 
państw Półwyspu. Szczególnie licznie zachowały się one w Shilla. Pisane są one jednak 
specyficznym stylem sinograficznym, nazywanym w Japonii hentai kanbun (變體漢文), 
a od tej reguły stylistycznej nie odstają inne stele koguryjskie, tj. Chungwǒn Koguryǒ-bi 
(中原高句麗碑) z V wieku.

Pierwszą różnicą, w porównaniu z zabytkami chińskimi, jest pojawianie się na stelach 
rdzennych morfemów zapisywanych znakami, np. słowo maegǔm ‘寐錦’ (‘monarcha’) 
ze wcześniej wspomnianej steli. Kolejną polega na heterodoksyjnym użyciu znaku np. kyo 
敎 na oznaczenie ‘instrukcji królewskiej’, kyoryǒng 敎令 – ‘rozkazu’’, zaś che 制 (jako 
sufiks) – ‘dekretu’. W tradycji chińskiej podobne ustawodawstwo zapisywano znakiem 
chi 勅 (kor. ch’ik). Najbardziej rzucająca się w oczy cecha charakterystyczna tkwi jednak 
w wymiarze graficznym zapisu.

Na dnie brązowego naczynia wydobytego z grobowca nr 140 z Nosǒ-dong k. Kyǒngju 
(路西洞 壺杅塚, ryc. 1) odlanego w 415 r., a wręczonego posłowi Shilla w czasie 
ceremonii upamiętniającej śmierć króla Kwanggaet’o, znajduje się czterokolumnowy 
zapis. Znaki graficzne w nim użyte są identyczne z piktogramami z ww. steli ku czci 
tego monarchy z Ji’an, różnią się znacznie od tych, zawartych w epigrafach chińskich 
epoki. W Chinach koguryjskie formy zapisu pojawiają się sporadycznie. Na przykład 
piktogram kang 岡 występuje w formie zbliżonej do 罡. Znak ten występuje powszechnie 
w północnowschodniej części chińskiego pogranicza, w samym Koguryǒ, poza omówioną 
stelą z 414 r., wyryty też został na kamieniu nagrobnym Moduru (牟頭婁墓誌) oraz na 
ceramicznym fragmencie z Shanghuolong (上活龍), w Shilla – występuje na steli z Ult-
chu (蔚州 川前里書石拓 Chǒnjǒlli sǒsǒkt’ak), w Japonii – na platerze (dōban zōzōki) 
że świątyni Hōryū (法隆寺 銅板造像記 Hōryūji dōban zōzōki, 694 r.), urnie kotozoki 
z Inanoomura (威奈大村 骨蔵器, 707 r.), oraz na steli Tago (多胡碑 Tago-bi, 711 r.).

Kolejnym nietypowym znakiem graficznym jest kae 開, zapisywany jako chǒng 井 
wpisany w pierwiastek gyǒng 冂, ale bez pierwszej kreski. Podobny piktogram w Chinach 
został użyty raz w epoce Han 漢 na drewnianej tabliczce z Juyan 居延; w Północnow-
schodniej Azji pojawia się natomiast często, szczególnie w Japonii (m.in. na drewnianej 
tabliczce z Yashiro 屋代 czy na tabliczce Guchūreki z Shōsōin z 749 r. 正倉院 具注

曆斷簡). Nad inskrypcją z naczynia z Nosŏ-dong pojawia się znak (prawdopodobnie 
apotropaiczny) chǒng 井, ale odwrócony pod kątem 45 stopni. Znak ten występuje na 
ceramice ceremonialnej Półwyspu i Alchipelagu (np. heragi doki 箆書土器, bokusho doki 
墨書土器), choć niektórzy badacze nadają mu znaczenie taoistyczne.

Specyficzne było w koguryjskim stylu kancelaryjnym kontekstualne wykorzystanie 
formuł urzędniczych. Na przykład w P’yǒngyangu przy rekonstrukcji obwarowań w poł. 
VI wieku w nowej fortecy Chang’an pojawił się tekst zawierający imię i funkcję nad-
zorcy, podział obiektu na strefy budowlane, orientację i skalę kompleksu. Dotychczas 
odkryto pięć podobnych inskrypcji, które dotyczą robót z okresu 552–593. Szczególne 



KOGURYJSKIE PRZEKSZTAŁCENIA USTROJOWE…NR 3–4 357

znaczenie ma tekst z 566 roku, zawierający formuły, których odpowiedniki znaleziono 
na terenie państw Shilla, Paektche oraz Yamato. Najbardziej rzucającym się w oczy 
jest znak chung 中 umieszczony jako afiks po oznaczniku czasu. Identyczna funkcję 
pełni on w epigrafie z Chungwǒn (‘五月中’), ale również w bardzo licznych tekstach 
z koreańskich drewnianych tabliczek oraz na zabytkach metalurgicznych z Japonii (miecz 
z Eta-Funayama 江田船山, mandorle z figurek z Hōryūji 法隆寺).

Ryc. 1. Misa rytualna hou 壺杅, darowana shillańskiemu uczestnikowi ceremonii powtórnego 
pochówku króla Kwanggaet’o w 415 roku

Źródło: zdjęcie własne autora, zrobione w Muzeum Narodowym w Seulu [09.2025].

Warto dodać, że na licznych artefaktach związanych z organizacją szarwarku i reno-
wacją fortec pojawia się skrótowa forma znaku pu 部. Zapisywana jest ona zazwyczaj 
w Azji Północno-Wschodniej jako卩, m.in. na inskrypcjach znalezionych w fortecach 
Myǒnghwal (551 r.), Namsan shinsǒng (591 r.) oraz w Shindae-ri (新垈里, 2 pół. VII w.). 
Najstarszy w północnowschodniej sinosferze zabytek zawierający niniejszy skrót znakowy 
pochodzi z Koguryǒ, a prawdopodobieństwo, że jest on elementem koguryjskiego stylu 
kancelaryjnego, przejętego od tego państwa przez inne byty polityczne regionu, można 
uznać za wysokie.

Ostatnim nawykiem urzędniczym mającym swe źródło w środowiskach biurokratów 
królewskich północnego państwa wczesnokoreańskiego było, zdaniem Yi Sǒng-shi, tworze-
nie nowych piktogramów znaczeniowych, będących ścieśnioną formą zapisu fonetycznego 
dwuznakowego rzeczownika własnego. Podążając śladami badań Inaby Iwakichiego, Yi 
Sǒng-shi twierdzi, że proces taki zaszedł w przypadku wyrazu pugyǒng 桴京, oznaczają-
cego ‘mały magazyn’, a zredukowanego do formy yang 椋. Nie występuje ona w Chinach 
poza kontekstem półwyspiarskim: w Kronice Zhoushu 周書 opisuje on mianowicie dwa 
urzędy paktcheńskie – skarbiec królewszczyzn i skarbiec terytoriów zależnych – zbitkami 
znaków: naeyangbu 內椋部 (‘magazyn wewnętrzny’) oraz oeyangbu 外椋部 (‘magazyn 
zewnętrzny’). Na drewnianych tabliczkach z Shilla także pojawia się ww. znak yang. Na 
stanowisku w Hwangnam-dong 皇南洞 odnaleziono mokkany 木簡 zawierające binomy: 
hayang 下椋 oraz chungyang 仲椋, a ze stołecznego kontekstu znaleziska wnioskować 
można, że także w tym królestwie oznaczały one magazyn lub skarbiec.



JAKUB TAYLOR358 NR 3–4

Yi Sǒng-shi, próbując odtworzyć fonetykę pierwotną wyrazu pugyǒng na podstawie 
materiałów japońskich, stawia hipotezę, że czytanie hukuru lub hokura byłoby najwier-
niejszym odtworzeniem  koguryjskiego pojęcia. Opierając się na opisie królestwa w San-
guozhi 三國志, gdzie zawarta jest informacja, że w państwie tym system magazynów był 
wysoce zdecentralizowany, brakowało tam bowiem wielkich składów (大倉庫, pojęcie 
czytane w Yamato, podobnie jak znak 藏, jako kuro). Dochody elity w formie nietrwałej 
nie były tezauryzowane w stolicy, umieszczano je w dworach i kantorach królewskich. 
Z malowideł grobowych dojść można do wniosku, że magazyny pugyǒng to stojące wolno 
budynki na palach zabezpieczone przed szkodnikami i wilgocią; konstrukcje napotkać 
można w Korei Północnej i płd. Mandżurii jeszcze w czasach współczesnych.

Być może niniejszy, na poły subsydiarny system stał się modelem naśladowanym 
przez inne państwa Azji Północno-Wschodniej opisywanej epoki. Nie jest wykluczone, 
że był on pierwotnie narzucony (choćby częściowo) przez dynastów koguryjskich podpo-
rządkowanym w V wieku jednostkom politycznym Półwyspu w celu ochrony produktów 
przeznaczonych na trybut. Dla nas istotne jest jednak rozpowszechnienie procederu skra-
cania binomów w czytaniu ǔmdok 音讀 do jednego znaku znaczeniowego w systemie 
hundok 訓讀, co widać na przykładzie ściśniętego w ten sposób japońskiego pojęcia 
nyorai (fuzji znaków 如 oraz 來), nie występującego w leksyce chińskiej.

6. ZAKOŃCZENIE WZBOGACONE O ELEMENTY SOCJOLOGII WIEDZY

Wymienione przez Yi Sǒng-shi elementy organizacji państwa, tj. hierarchia rang 
i jednostek administracyjnych, promulgacja prawa, kreacja koherentnego modi operan-
di systemów obronnych oraz stosowanie niezależnego systemu pisma kancelaryjnego, 
z przyczyn formalnych zaprezentowane zostały w sposób skrótowy i wymagają dokład-
niejszego opisu w przyszłości. Nie poruszona została przede wszystkim skomplikowana 
relacja Półwyspu z Archipelagiem oraz przyczyny i kontekst zaistnienia w Yamato wpły-
wów wczesnokoreańskich – od językowych począwszy a na ustrojowych skończywszy. 
Zaznaczyć tylko należy, że w koreańskiej literaturze przedmiotu za oczywistość uchodzi 
twierdzenie o cywilizacyjnym rozwoju wczesnej Japonii, jako o procesie odbywającym 
się w cieniu kultury wczesnych królestw Półwyspu IV–VII wieku, szczególnie kultury 
państwa Paektche, kilkukrotnie zmuszonego przez Koguryǒ do uznania zwierzchności 
„trybutarnej”.

W świetle zaprezentowanego przez Yi Sǒng-shi wywodu dojść można do końcowego 
wniosku, że nie tylko uległe rozdrobnieniu i przejęte w ogromnej większości przez bar-
barzyńców państwa chińskie starały się wzmocnić legitymizację swojej uniwersalistycz-
nej władzy poprzez narzucenie peryferyjnej sinosferze symbolicznej relacji trybutarnej. 
Potężne państwa barbarzyńskie, w tym Koguryǒ, opierając się na czterech elementach 
mechaniki sprawowania władzy (pismo, prawo, administracja, armia) także realizowały 
swoje ambicje quasi-imperialne, organizując własny system trybutarny cefeng, tworząc 
tym samym złożoną strukturę wielobiegunowej lojalności ceremonialnej, która w naukowej 
literaturze koreańskiej określana jest mianem yangsokjje 兩屬制. Uzasadnienie koguryj-
skiego systemu cefeng musiało płynąć z wiary w wyższość własnych metod zarządzania 
państwem, zarówno w porównaniu z państwami ujarzmionymi, jak i sinobarbarzyńskimi. 
Po utracie swojego zewnętrznego dominum przez Koguryǒ poszczególne władztwa pery-
feryjne ciągle stosowały elementy organizacyjne zapożyczone od dawnego hegemona, 
musiały więc one dobrze się sprawdzać w powstrzymywaniu politycznej entropii, czyli 



KOGURYJSKIE PRZEKSZTAŁCENIA USTROJOWE…NR 3–4 359

zachowywać jak najmniej skuteczną, acz wystarczającą do funkcjonowania homeostazę 
w relacjach: biurokracja królewska – stara arystokracja – samorządne wspólnoty lokalne.

Na koniec warto dodać, że badania nad wczesną państwowością od długiego czasu są 
popularne w Azji Wschodniej, szczególnie w państwach o przeszłości kolonialnej, takich 
jak Korea, w których filozofia władzy związana była z korelatywną kosmologią. Utratę 
samodzielności politycznej w XIX i XX w. odczuwano boleśnie jako zadrę w zbiorowej 
samoidentyfikacji. Wynikała z tego tendencja w opisie naukowym przejawiająca się próbą 
wykazania samodzielności politycznej i kulturowej protoplastów władztw sinosferycznej 
rubieży. Anachronizowano historyczną organizację własnej grupy etnicznej, prezentując 
ją w opisie jako wczesną syntezę elementów cywilizacyjnych, językowych, antropolo-
gicznych oraz politycznych cechujących się oryginalnością. Pod względem siły wpły-
wów w regionie Azji Północno-Wschodniej nie ustępować miała wiele – o ile w ogóle 
– państwom chińskim.

Zabieg ten stosowany jest niekiedy bardzo subtelnie. Jeden z najbardziej wyważo-
nych starożytników koreańskich, No T’ae-don (Koguryǒ Parhae yǒn’gu, 2021, s. 65–97), 
a za nim inni neopozytywiści, stosuje, prawdopodobnie nieświadomie, trojakie środki 
historiograficznego wyrazu, mające na celu uwypuklenie lokalnej charakterystyki koguryj-
skiego cefeng. Po pierwsze, przy omówieniu tematyki nadań tytułów wasalnych królom 
koguryjskim przez monarchów chińskich w ramach chińskiego systemu trybutarnego 
koncentruje się na epoce 420–492. Tylko w tych historycznych realiach mógł wykazać nie-
zbicie, że tytuły takie, sugerujące formalną podległość dynastów Koguryǒ, były wyłącznie 
pustym leksemem, nazywanym w literaturze przedmiotu hǒbong 虛封, albo hǒjik 虛職. 
W realiach konkurujących ze sobą cesarstw sinobarbarzyńskich okresu „16 Królestw”, 
tytuły te sugerowały formalną zgodę danego cesarza na rządy nad terytoriami ówcześnie 
przynależącymi do wrogich jednostek politycznych Płaskowyżu, z których każda – nota 
bene – uzurpowała sobie prawo do ekskluzywizmu (w Tianxia 天下 – czyli pod Niebie-
skim sklepieniem – może być tylko jeden cesarz). Nie mogło być mowy o faktycznym 
objęciu władzy przez królów Koguryǒ nad takimi obszarami. Podobnym wybiegiem 
było nadawanie praw do władztwa nad prowincjami historycznymi, które albo uległy 
zniszczeniu, albo likwidacji, albo też zostały wcześniej wcielone do państwa w dorze-
czach Liao, Amnok i Sungari. Marginalizując wagę przynależności Koguryǒ do systemu 
chińskiego, No T’ae-don uwypuklił znaczenie peryferyjnego cefeng, dając jednoznacznie 
do zrozumienia, że clou kontaktów z Chinami stanowiła intratna wymiana handlowa 
między królestwem a licznymi konkurującymi ze sobą jego państwami „protegującymi”.

Po drugie, zasadniczy trzon narracji No T’ae-dona koncentruje się na wykazaniu, że 
nawet jeśli przyjmiemy przynależność „potęg” wczesnokoreańskich do chińskiego cefeng, 
to i tak ówcześnie nadawano im co najwyżej miano „zewnętrznych wasali” (oeshin 外臣). 
Ci, de facto, „rządzili się, jak chcieli”, a chińscy władcy jedynie sugerowali im niekiedy, 
aby ograniczali się w otwartym popieraniu wrogich państwom chińskim barbarzyńskich 
plemion i państw. Logika ta każe uznawać historykom koreańskim wczesne podręczniki 
dyplomatyczne, tj. Yangjikkongdo (梁職貢圖 Wypis szlachetnych trybutariuszy wysyła-
jących posłów do cesarstwa Liang), za podstawowy materiał źródłowy w opisie przed-
nowożytnych stosunków międzynarodowych. To w nich, wszakże, znajduje się bowiem 
długi wykaz dyplomatów samodzielnych państw świata, co sugeruje nie tylko faktyczną 
samodzielność Azji Północnowschodniej w ramach koherentnego systemu, ale także wyż-
szość prakseologiczną peryferyjnych cefeng nad ich chińskim pierwowzorem. Podobną 



JAKUB TAYLOR360 NR 3–4

rolę odgrywa umiejscawianie wczesnych państw koreańskich w systemie zależności wobec 
wielkich chanatów Mandżurii, zajmowanych przez koczowniczych konkurentów Chin.

Po trzecie, reformy późnego IV wieku posiadają w opisie cechę jednofazowego urze-
czywistnienia idei monarchii centralistycznej. Oderwane są one zarówno od oficjalnego 
uznania faktycznej zwierzchności Chin nad Koguryǒ w 355 roku, jak i faktu uznania 
się za wasala, jako elementu skomplikowanej gry dyplomatycznej w okresie konfliktu 
ze zjednoczonymi państwami Sui i Tang w VI/VII wieku. Opisy takie posiadają nawet 
nutę inspirującej współczesnych Koreańczyków dramaturgii.

Gdyby przestawić proces przyjmowania elementów cefeng w perspektywie „długie-
go trwania”, choćby przy uznaniu jednoczesnego przyjęcia etyki buddyjskiej z terenów 
sinobarbarzyńskich, wprowadzeniu w V wieku dystrybucji artefaktów symbolizujących 
hierarchiczność urzędniczą (będących rytualnym rozwinięciem reform Sosurima), przy-
jęciu w V wieku szachownicowego modelu rozwoju aglomeracji miejskich, to osłabiło-
by to argumentację, podkreślającą oryginalność skoncentrowanych na postaci monarchy 
peryferyjnych systemów trybutarnych. Podważyłoby jednocześnie osobiste roszczenia do 
władzy quasi-cesarskiej królów koguryjskich, co z punktu widzenia licznych współcze-
snych historiografii jest niepożądane.

Ten ostatni element może szczególnie drażnić historyka, odwykłego od otwarcie poli-
tycznego wykorzystania dziejopisarstwa. Nie sposób oczywiście zaprzeczyć, że cesarstwa 
Płaskowyżu stanowiły inspirację dla mechaniki sterowania nawami państwowymi rubieży 
sinosfery. Elementem, który ze szczególnym upodobaniem prezentowany jest w literaturze 
przedmiotu, jest roszczenie wyższościowe wobec słabszych okolicznych organizmów 
politycznych, szczególnie „niekoreańskich”, ciekawy jest jednak fakt, że ten właśnie 
element narracyjny jest uznawany za istotny fragment inkulturacji politycznej, mogący 
mieć swoje źródło w kulturze chińskiej (wcześni władcy koreańscy nie mogli być prze-
cież sui generis orientalnymi despotami). W pierwsze centralizacje wkomponowane były 
niewątpliwie elementy imperialne, niekoniecznie jednak były one odzwierciedleniem siły 
własnej wdrażających centralizujące reformy. Miało to natomiast wpływ na kształtowa-
nie się świadomości historycznej, formowanie się szkół historiozoficznych, szczególnie 
etnonacjonalistycznej.

Po opisaniu elementów socjologii wiedzy, wpływających na opis historyczny, obraz 
modelu rozwojowego IV–VII wiecznej Azji Wschodniej staje się, mam nadzieję, kla-
rowniejszy: rozmaite rozwiązania organizacyjne zapożyczane były od efemerycznych 
hegemonów i dostosowywane do lokalnych uwarunkowań w przeciągu kilku pokoleń. Nie 
sposób nie dostrzec, jak ważną rolę w procesie formowania się władzy, usuwania spo-
łecznych napięć między lokalnymi władykami, biurokracją oraz grupami wytwarzającymi 
bogactwo pełnił w Azji Północno-Wschodniej model państwa koguryjskiego. Nie sposób 
też wykluczyć, że ustrojowe przemiany mogły zawierać w sobie elementy przypadkowości 
i koniunkturalności. O nich jednak Yi Sǒng-shi oraz inni autorzy milczą, źródła historyczne 
nie pozwalają im bowiem na takie dywagacje. Zarysowują oni jednak inną możliwość: 
mechanizm eksploatacji i obrony status quo przez elity koguryjskie w obrębie własnego 
państwa został w zmienionej formie „przeszczepiony” w rejony dalszych rubieży i mimo 
silnych inspiracji kulturą chińską, mógł być łatwiej przyswajany, aniżeli „czyste” chiń-
skie modele ustrojowe tego okresu. Sformułowanie ostatecznych wniosków dotyczących 
politycznych inspiracji wydaje się – póki co – niemożliwe ze względu na brak źródeł.



KOGURYJSKIE PRZEKSZTAŁCENIA USTROJOWE…NR 3–4 361

BIBLIOGRAFIA

An Jong-chol. Making Korea Distinct: George M. McCune and His Korean Studies. „Seoul Journal 
of Korean Studies”, nr 17, 2006, s. 155–192.

Burge, Marjorje. Wooden Inscriptions and the Writing Culture of Sabi Paekche, „Asian Perspectives”, 
nr 58, 2018, s. 47–73.

Hulsewe, Anthony. Remnants of Han Law. Brill, 1955.
Hulsewe, Anthony. Remnants of Ch’in Law. Brill, 1985.
Inoue Naoki 井上直樹. Koukuri kani-sai-no shitekitenkai (Perspektywy badań historycznych kogu-

ryjskich rang urzędniczych 高句麗官位制の史的展開], Koukuri-no Hikashi Ajia [高句麗史と

東 アジア), Iwanami Shoten, 1988, s. 512.
Lee Sungsi. „Koguryŏ and Its Political and Cultural Impact on East Asia.”, The History and Archa-

eology of the Koguryŏ Kingdom, red. M. Byington, Korea Institute, Harvard University, 2016, 
s. 96–116.

Ma In-sŏp 마인섭]. (red.) Tong-Ashia yŏngu: tonghyang-gwa chŏnmang (Perspektywy i trendy badań 
nad Azja Wschodnią 동아시아 연구: 동향과 전망). Sŏnggyun'gwan Tongashiahakssurwŏn 
Inminhan'guk yŏn'guso [성균관대 동아시아학술원 인문한국연구소], 2015.

No T'ae-don 노태돈. Koguryǒ-sa yǒn’gu (Badania nad historią Koguryǒ 고구려사 연구), Sagyejǒl  
[사계절], 1999.

No T'ae-don 노태돈. Koguryǒ Parhae yǒn’gu (Badania nad Koguryǒ i Parhae 고구려발해연구). 
Chishikssanopssa [지식산업사], 2021.

Hong Palg-ŭm 홍밝음, i Kang Tong-sŏk 강독석. GIS-rŭl hwaryonghan Koguryŏ Kungnaesŏng shigi-
ŭi kwanbang ch’eje kŏmt’o (Koguryjski system obronny w okresie Kungnae przez prymat GIS 
GIS를 활용한 고구려 국내성 시기의 관방체제 검토). „Korean Journal of Cultural Heritage 
Studies”, t. 54, nr 1, 2021, s. 260–279.

Hong Sŭng-u 洪承佑. Shillaryul-ŭi kibon sŏnggyŏk – hyŏngbŏl ch’egye chungshim-ŭro (Charakterysty-
ka kodeksu Shilla – system karny 新羅律의 基本性格 – 刑罰體系를 中心으로). Sŏuldaehakkyo 
taehagwŏn sahakkwa [서울대학교 대학원 사학과], 2003.

Hyung Il Pai. Constructing „Korean” Origins: A Critical Review of Archaeology, Historiography, 
and Radical Myth in Korean State-Formation Theories, Harvard University Asia Center, Harvard 
University Press, 2000.

Hyung Il Pai. The Search for Korean Past: Japanese Colonial Archaeology in the Korean Peninsula 
(1905–1945). „East Asian History”, nr 7, red. G. Barmé, Australian National University, 1994, 
s. 25–99.

Hyung Il Pai. Culture Contact and Culture Change: The Korean Peninsula and Its Relations with 
the Han Dynasty Commadery of Lelang. „World Archaeology”, t. 23, nr 3, 1992, s. 306–319.

Pae Hang-sŏp 배항섭, Pak So-hyŏn 박소현, i Pak Chin-i 박진이. (red.) Tong-Ashia yŏngu ŏttok’e 
hal kŏshinga (Jak będziemy prowadzić badania nad Azją Wschodnią 동아시아 연구, 어떻게 
할 것인가), Sŏnggyun'gwan ch'ulp'anbu [성균관대학교 출판부], 2016.

Rurarz, Joanna. Historia Korei. Dialog, 2005.
Song Kiho. The Clash of Histories in East Asia. Northeast Asian History Foundation, 2010.
Trigger, Bruce. A History of Archaeological Thought. Cambridge University Press, 2006.
Yamamoto Takafumi 山本孝文. Samgukshidae yullyŏng-ŭi kogohaktchŏk yŏn’gu (Badania archeolo-

giczne nad prawem pozytywnym epoki Trzech Królestw 삼국시대 율령의 고고학적 연구). 
Sŏgyŏng [서경], 2006.

Yo Ho-gyu 여호규. Kung’nae-ŏnggi Koguryŏ-ŭi kunsabang’ŏch’eje (Wojskowe systemy obronne 
w Koguryŏ okresu Kung’nae 국내성기 고구려의 군사방어체계]. Han'gukkunsasaryŏn'gu 1, 
kukppanggunsayŏngso [한국군사사련구 1, 국방군사연구소), 1988.





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

KRZYSZTOF TRABA
Uniwersytet Warszawski

EQUALITY AGAINST DIVERSITY? 
ʻĀʾIŠA ʻABD AR-RAḤMAN’S HERMENEUTICS AND DIVERSITY 

IN MODERN ISLAMIC EXEGETICAL TRADITION

ABSTRACT: In the paper, I propose to apply the notion of diversity to the studies of tafsir 
and modern Arab intellectual history. The term is framed as an epistemological openness 
toward different, especially opposing views and norms related to the Qur’an and as 
a discursive space of coexistence located between the exclusion of other interpretations 
and one’s own exegetical understanding of the scripture. This lens is used to explore the 
writings of a modern Egyptian scholar ʻĀʾiša ʻAbd ar-Raḥman (1913–1998). I propose to 
read the highly specialised exegesis she authored, along with her polemical texts directed 
to wider audiences under one category I call ‘exegetical thought’ because they were all 
grounded in the same hermeneutical approach. By doing so, I intend to demonstrate both 
– the complexities of her hermeneutical stance as well as its coherence. I contend that her 
thought cannot be understood as an example of exegetical diversity as defined here. At 
the same time, her hermeneutics was closely tied to ethics as it was part and parcel of her 
(partially) egalitarian and anti-colonial intellectual project. Hence, it is possible to argue 
that it was against the pre-modern exegetical diversity that she articulated the liberatory 
potential of the Qur’anic text. Eventually, the application of the term from outside of 
Islamic tradition (‘diversity’) is hoped to shed a new light on the current categorisations 
of the history of modern Islamic exegesis as well as uncover the conceptual instability 
inherent in the term itself, thus emphasizing positionality in the research within the studies 
of tafsir and Islamic intellectual history.

KEYWORDS: diversity, modern exegesis of the Qur’an, tafsir studies, Qur’anic oaths, 
hermeneutics

The main idea of this paper revolves around the notion of diversity and its possible 
conceptualisation within the framework of tafsir studies, i.e. the studies on Islamic 
exegetical tradition.1 The key aim is to propose a preliminary way of reading primary 
sources concerned with the modern Arabic language exegesis of the Qur’an through 
contemporary concepts such as diversity. This aim will be realised by analysing selected 
aspects of exegetical thought of ʻĀʾiša ʻAbd ar-Raḥman (1913–1998; also known as Bint 
aš-Šāṭiʾ, “the daughter of the shore”) – the commentary to the Quran as well as her 
other writings concerned with the Qur’anic exegesis – through the prism of the notion 
of diversity. 

The academic multiplicity of taxonomical takes on Islamic exegetical tradition is vast. 
Although tafsir studies have developed in recent decades into a separate and independent 
branch of Islamic studies, the methodological questions, as well as the historical or 
thematic categorisations of the studied literature, are still far from being evident and 

1 The paper was presented at the 3rd International Congress on Humanities, Society, and Identity 
held under the title ‘Diversity in Equality’ in Warsaw between 4 and 5th December 2024 at the panel 
“Ideas of Pluralism in Contemporary West Asia and North Africa – uniting or dividing?”.

DOI 10.33896/POrient.2025.3–4.10



KRZYSZTOF TRABA364 NR 3–4

unambiguous. Even if we take the academic studies about the protagonist of this paper, 
ʻĀʾiša ʻAbd ar-Raḥman, whose work can be classified with relative ease within the 
history of the genre, we can find how it has been described in many, sometimes opposite 
or contradictory terms – as modernist and anti-modernist, among others (Yudian, p. 45; 
Naguib, p. 49). Stowasser (p. 30) claimed that, while her tafsir was methodologically 
modernist, Bint aš-Šāṭʾi’s accounts of the wives and female companions of the Prophet 
based on the hadiths were conservative. Hatem calls her views “conservative modernist” 
(p. 15), which van Leeuwen describes as paradoxical (p. 167). Rotraud Wielandt classified 
the modern, Arabic language Quranic exegesis based on innovation in two main aspects: 
either in content or methodology applied by the respective commentators. Following 
these criteria, she distinguished six different schools of modern exegesis, out of which 
she inscribed the work of ʻAbd ar-Raḥman into the school of literary tafsir (Wielandt, 
pp. 132–134), which is the usual categorisation of ʻAbd ar-Raḥman’s exegetical thought. 
Using different criteria, Saleh proposed to view the exegetical trend originated by Amīn 
al-Ḫūlī (the mentor and husband of Bint aš-Šāṭiʾ, whose methodology she adapted and 
developed) in the context of Pan-Arabist, nationalist thought that became marginalised 
over the next decades. He called the exegetical current “modernist literary nationalist 
approach to the Qur’an” (Saleh, p. 11). On the other hand, McLarney discussed ʻAbd 
ar-Raḥman’s inspiration from conservative religious figures like Sayyid Qutb and viewed 
her as one of the intellectuals who “reconfigured religious knowledge for the modern 
middle class” (McLarney, 2015, p. 37) and who, in turn, spearheaded the Islamic revival 
movement at the end of 20th century. 

The aim of this paper is not to propose yet another categorisation for ʻAbd ar-Raḥman’s 
thought nor is it to contend with the classifications offered by other scholars – whereas 
studies on tafsir history or Arab intellectual history need to operate with general and broad 
intellectual trends to encapsulate the overwhelming amount of literature that is Islamic 
exegetical legacy, this paper offers an opposite research direction, namely a closer look 
at a hermeneutical position of only one scholar based on a selection of her studies on 
Qur’anic exegesis. By investigating her exegetical method and its application through 
the lens of the concept of diversity in Islamic discursive traditions, I intend to examine 
the complexities of her hermeneutical stance; complexities that enable her thought to 
be classified in such different or even paradoxical or contradictory ways as mentioned 
above. This narrow methodological lens grounded in a term taken “from outside” of the 
Islamic vocabulary – diversity – can shed new light on the academic study of Bint aš-Šāṭiʾ 
tafsir by reflecting on the processes of inclusion and exclusion within the exegetical 
community, and, at the same time demonstrate the terminological instability of the term 
diversity itself when applied to conceptual systems of Islamic studies and tafsir studies 
specifically. In the end, I hope that the paper will contribute another step to establishing 
a more nuanced understanding of the modern Islamic exegetical tradition, especially in 
the context of its possible categorisations. 

Translations from Arabic, if not stated otherwise in footnotes or bibliography, are 
my own. 



EQUALITY AGAINST DIVERSITY?…NR 3–4 365

DIVERSITY IN ISLAMIC DISCURSIVE TRADITIONS

Diversity, as a term or as an “official language of the institutions” is ubiquitous in 
the academic world nowadays. Particularly in its institutional contexts, implementations 
and uses, i.e. as “a ritualised speech”, an oftentimes superficial “narrative of repair” of 
institutions struggling with accusations of racism, diversity has been a subject of critical 
academic scrutiny, chief among them by Sara Ahmed in her “On being included” (Ahmed, 
p. 17). Bearing in mind these critiques, it is in order to briefly elaborate on how this 
term is used in the paper, specifically in the context of Islamic tradition. 

Diversity, oftentimes with its complementary counterpart, “unity” is one of many 
common dichotomies used to describe the Islamic traditions in Western literature, among 
others such as tradition/modernity, religion/secularism, etc. In the groundbreaking “What is 
Islam? On Importance of being Islamic” late Sh. Ahmed understood diversity in the broadest 
possible context as a “range of differences between societies, persons, ideas and practices 
that identify themselves with “Islam.”’ (Ahmed, p. 6). By viewing contradiction – in its 
intellectual, artistic, hermeneutical dimension – as „the most glaring expression of diversity”, 
Ahmed located the idea of diversity and difference at the heart of his problematisation 
of Islam: how to meaningfully conceptualise a historical, social, religious and cultural 
formation that is driven by contradictions, or, in his words “how to locate the coherence of 
an internally-contradictory phenomenon”? (Ahmed, p. 109). The contradictions inherent to 
a “historical and human phenomenon” of Islam meant by Ahmed were, among others, the 
central positions of philosophy and Sufi poetry and literature in classical Islamic thought, 
or utilitarian aspects of Islamic art that included elements commonly conceptualised as 
“un-Islamic”, such as wine jugs that bore Islamic inscriptions. 

The conception of diversity in Islamic traditions has been problematised by other 
scholars as well. An aspect of diversity that I will draw upon in this paper is one 
posed by Thomas Bauer in his Culture of Ambiguity. In it, the author proposed to 
view ambiguity and diversity in the context of the Qur’an embodied in the practice of 
acknowledging multiple variant readings of the Qur’anic consonantal skeleton (qiraʾāt) 
or various interpretations of the hadith on the seven aḥruf, as the essential constituents 
of premodern Islamic discursive traditions (Bauer, p. 44–53). This was identified in 
contrast to the modern currents of Islamic thought, such as reformism, political Islam, 
or modern traditionalism, where the insistence on one correct interpretation is prevalent 
and necessary, according to Bauer. Hence, the idea of tolerance or acceptance of diversity 
understood this way should be, according to the German scholar, located within the corpus 
of premodern Islamic literature; in contrast, modern Islamic thought is characterised by 
a lack of such interpretative and intellectual pluralism. The hegemony of one correct 
interpretation, reading or meaning is, according to Bauer, characteristic of modern thought 
globally – in its Islamic as well as non-religious contexts. Similar, but by no means 
identical, notions with regard to Islamic intellectual history were expressed by a range 
of scholars, e.g., Walbridge’s dichotomy between the premodern “institutionalisation of 
disagreement” and modernity as “chaos of certitudes” (Walbridge). In a sense, in Bauer’s 
reading of premodern Islamic tolerance of diversity and ambiguity, a normative aspect of 
his conception can be recognised: he conceptualises the lack thereof as a grave cultural 
loss and a possible social and political danger. The rejection of the modern “obsession 
with truth” is a requirement for his proposed model of ambiguity-oriented culture (Bauer, 
p. 278). Based on his deliberations, I will understand diversity as an epistemological 



KRZYSZTOF TRABA366 NR 3–4

openness toward different, especially opposing views and norms related to the Qur’an; 
opinions more characteristic of pre-colonial Islam. 

Another aspect was discussed by Abbas Poya and Samir Suleiman in their careful 
delineation of the notion of diversity in the context of research on Islamic traditions that 
seems to consciously depart from normative dimensions of the term: 

We use and understand the word ‘diversity’ around the historically driven socio-politi-
cal forms of exclusion and inclusion along the constructions of a centralized ‘self’ and 
marginalized ‘others’ in discourses of Islamic Theology and its establishment in different 
disciplinary Islamic traditions and schools of thought. (Poya, Suleiman, p. 4)

The understanding proposed by the scholars locates the notion of diversity at the 
discursive space between the ‘self’ and ‘others’, within the changing motions of exclusion 
and inclusion depending on historical, social and political circumstances as well as 
confessional or theological orientations. In this sense, the above definition overlaps with 
Ahmed’s understanding of diversity because he conceptualised the contradictions as internal 
to the phenomenon of Islam. The relation between different conceptions of Islamic ‘self’ 
and ‘others’ or ‘inside’ and ‘outside’ of the Islamic tradition presented in the texts by 
A’isha ʻAbd ar-Raḥman serves, therefore, as the main method of textual analysis I follow 
in this paper. To that end, I will discuss ʻAbd ar-Raḥman’s method of interpretation and 
subsequently, I will look at its application – in dialogue with the commentaries she saw 
as part of the Islamic exegetical tradition, and then with the exegeses she excluded from 
that realm.

The term ‘exegetical thought’ I use regarding ʻAbd ar-Raḥman’s oeuvre refers not only 
to her highly specialised Quranic commentaries, among others, “Rhetorical exegesis of 
the Noble Qur’an”. I also include polemical publications she directed to wider audiences, 
such as newspaper articles, lectures or collections of essays – the common denominator 
for all the sources being their grounding in the same hermeneutical approach to the 
Qur’anic interpretation that allowed her to draw from it a range of conclusions, from 
philological, theological, straight up to the political ones. The inclusion of sources that 
are not a Qur’anic commentary in the strict sense of the word reflects methodological 
considerations regarding tafsir studies raised by scholars such as Sh. Ahmed (pp. 304–306), 
and Görke among others. A similar approach with reference to Bint aš-Šāṭiʾ was applied by 
Boullata (p. 112) and Wielandt (pp. 125–126). On the other hand, Naguib calls publications 
aimed at wider audiences as ‘semi-exegetical’ (Naguib, p. 71). However, in her paper, she 
discussed the gendered aspects of ʻAbd ar-Raḥman’s work, and this perspective requires 
such a differentiation because of the conspicuous absence of the subject of gender in 
her academic exegetical works as compared to other publications she published on the 
subject of tafsir. Nevertheless, in line with the definition of hermeneutics I follow in 
this article (hermeneutics as “epistemological and theological reflection on methods for 
interpreting scripture”, Seker, p. 131), the general aim of the paper, as well as for the 
purpose of brevity and coherence of my argumentation, I will use the general category 
of “exegetical thought”. By focusing on hermeneutics as the factor common across the 
literary range of texts she produced, I will demonstrate not only the differences between 
inclusion and exclusion practices in ʻAbd ar-Raḥman’s application of the exegetical 
method but also the coherence of her thought and intellectual consistency inherent to it. 



EQUALITY AGAINST DIVERSITY?…NR 3–4 367

ʻABD AR-RAḤMAN’S HERMENEUTICS AND ITS APPLICATION

ʻĀʾiša ʻAbd ar-Raḥman’s works have been studied by a range of scholars who addressed 
in their analysis the hermeneutical approach she represented. A short bibliography of works 
on ʻAbd ar-Raḥman was provided by Roded. Additionally, to the publications mentioned 
by her, one cannot omit more recent publications by McLarney (2015), Salama, Naguib, 
and Picchi. A contemporary resurgence in interest in her multifaceted literary legacy, not 
only confined to her exegesis, is seen in the shorter essays by Azami and Elashmawy 
and in the academic articles by Khaldi and van Leeuwen; both latter scholars specifically 
consider her accounts of pilgrimage to Mecca.

“I don’t believe I could stand here today had there not been in my family noble 
sheikhs” – stated Bint aš-Šāṭiʾ in a public lecture at the Omdurman University in 1967 
(ʻAbd ar-Raḥman, 2009, p. 43). She was exposed to Islamic scholarship from an early 
childhood because “noble sheikhs” were part of her family’s lineage, most notably her 
mother’s grandfather, the sheikh of Al-Azhar Aḥmad al-Damanhūǧī (d. 1831; ʻAbd 
ar-Raḥman 2010, p. 19). Bint aš-Šāṭiʾs father was a teacher educated in Islamic studies 
(ʻAbd ar-Raḥman 2010, p. 29). Yet, it was not the religious studies that she began her 
academic career with – in the first place, she was a scholar of Arabic language, and through 
that door she eventually entered the field of Qur’anic studies. Her MA thesis finished 
in 1941 was concerned with the poet Abū al-ʿAlāʾ al-Maʿarrī (d. 1058), famous for his 
sophisticated poetical works and unorthodox religious views. This academic background 
in Arabic language and literature informed her later exegetical conceptions significantly. 

Even more significance than to her upbringing and the studies in general, she ascribed 
to the academic mentor and, since 1934, her husband, Amīn al-Ḫūlī (d. 1966). Al-Ḫūlī 
was an influential Egyptian scholar who laid the theoretical groundwork for the literary 
interpretation of the Qur’an (tafsīr adabī) that became the fundamental inspiration for 
the exegetical works of Bint aš-Šāṭiʾ as well as for the publications of his subsequent 
intellectual successors, Aḥmad Ḫalaf Allāh and Šukrī Ayyād. His influence extended 
even further – Naṣr Abū Zayd (d. 2010), Professor of Arabic and Islamic studies who 
left Egypt after he was declared an apostate due to his work on the Qur’an, considered 
himself to be an intellectual “grandchild” of Al-Ḫūlī (Abū Zayd, p. 53). A summary of 
the method she adapted from al-Ḫūlī was briefly explained in the introductions to both 
volumes of Bint aš-Šāṭiʾs “Rhetorical Exegesis…”. Below, I will discuss it to lay the 
grounds for the analysis of its application in the next paragraphs. 

Language is “at the core of her hermeneutic endeavor” concluded Naguib, author of 
one of the most insightful studies on Bint aš-Šāṭiʾ’s thought (Naguib, p. 66). Following 
on her conclusion, I argue that the Qur’anic lafẓ (literal wording of the Qur’an – it can 
refer to a single word or different grammatical forms of the same consonantal root, 
usually nominal derivatives) constitutes the basic analytical unit in ʻAbd ar-Raḥman’s 
interpretation. In order to understand a lafẓ – that is, determine its specific Qur’anic 
denotation, one has to first gather all its occurrences in the analyzed Surah as well in 
the whole Qur’an. The next step is to put these occurrences in the chronological order of 
revelation. As her method puts great emphasis on the inner-Qur’anic explanatory potential, 
the common branch of Islamic knowledge that tackles the immediate circumstances of 
revelation known as occasions of revelation or asbāb an-nuzūl, is taken into account, 
albeit not as the decisive resource. She views the occasions of revelation as a source 
for information on circumstances of the time and place a given verse was revealed in; 



KRZYSZTOF TRABA368 NR 3–4

she does not, however, see these narratives as accounts of why a verse was revealed, 
because the essential Qur’anic message does not lie in these external circumstances, 
claims ʻAbd ar-Raḥman (At-Tafsīr Al-Bayānī, vol. 1, pp. 10–11; At-Tafsīr Al-Bayānī, 
vol. 2, pp. 7–8). In other words, to use Skinnerian terminology, she is not interested 
as much in motives for that are outside of the text (e.g., occasions of revelations) as in 
intentions in the revelation of a verse – an illocutionary act that can be interpreted based 
on the text itself (Skinner, pp. 98–100). This concept of “privileging the literal meaning 
over tradition” (i.e. giving priority to the study of language and the Qur’anic words 
over the interpretations offered by the Prophet’s Companions, their successors or their 
followers) is not an innovation in the Qur’anic hermeneutics as it was already expressed 
in the classical tafsir literature, among others by aṭ-Ṭabarī, as discussed by Reda (p. 74). 

The implementation of a cross-referential method (istiqrāʾ) is based on the comparison 
of a given lafẓ with its other occurrences throughout the Qur’an, considering two contexts: 
the particularity of a given verse and the general Qur’anic one. At this stage, the knowledge 
of an Arabist, a philologist, comes in handy – the different usages of a studied lafẓ as 
found in the Arabic dictionaries are also taken into account. However, similarly to her 
stance on asbāb an-nuzūl, she considers the linguistic examples from outside the Qur’anic 
text but privileges the inner-Qur’anic logic and explanations. She writes: 

To talk about a specific Qur’anic meaning/denotation does not mean to declare all other 
lexical meanings as wrong (…), but it means that we recognise that the Qur’an possesses 
its own lexicon and its miraculous rhetoric. Hence, we say that this form or this deno-
tation [of a specific word] is Qur’anic, and then the objection that the Arabic language 
knows different forms or meanings of this word cannot be raised against us. (At-Tafsīr 
Al-Bayānī, vol. 2, p. 8). 

Lastly, as an exegete, ʻAbd ar-Raḥman refers to other exegeses of the Qur’an. As 
in the previous points, however, the Qur’an itself constitutes the ultimate criterion for 
its own interpretation, and hence the commentaries are accepted as long as they adhere 
to the Qur’anic text “literally” and are reflective of the “spirit of the text” (naṣṣā wa 
rūḥā): “what we approve of from their (i.e., the exegetes’) opinions is what the text 
itself approves of” (ʻAbd ar-Raḥman, At-Tafsīr Al-Bayānī, vol. 1, p. 11). This is why 
some commentaries are excluded from consideration. This strict citational policy concerns 
especially allegorical or mystical and „sectarian” interpretations, as well as ones based 
on isrāʾīliyyāt (Christian and Jewish sources). 

NEGATION IN THE QUR’ANIC OATHS ACCORDING TO BINT AŠ-ŠĀṬIʾ

As observed by Salama (2018, p. 70) among others, in ʻAbd ar-Raḥman’s interpretative 
effort, there are occurrences where she went against the grain of the classical scholars’ 
interpretation following the method adapted from her husband and mentor Amīn al-Ḫūlī. 
One example of such practice I chose to investigate in more detail is her interpretation 
of the Qur’anic oaths that begin with the particle lā (lā uqsim). ʻAbd ar-Raḥman insists 
on an interpretation that was not put forward by any other commentator – as noted by 
Boullata, in this matter, “she disagrees with all exegetes” (1974, p. 111).

Before presenting her own opinion, ʻAbd ar-Raḥman went through different 
understandings of the particle „lā” before the Qur’anic oaths within the Islamic tradition 
and distinguished three main positions. She attributes the first one to al-Farrāʾ (d. 822). 



EQUALITY AGAINST DIVERSITY?…NR 3–4 369

According to ʻAbd ar-Raḥman, he interpreted the particle as an actual negation; not 
in relation to the next word (uqsim) but as addressing previous statements mentioned 
in the Qur’an that needed to be refuted, particularly those uttered by the polytheists 
about their disbelief in the Day of Judgment, or Heaven and Hell. Another version of 
the same position, one that is close to the holistic approaches to the Qur’an as it views 
the whole revelation “as one Surah”, is a claim that an ayah can be directly answered or 
commented upon by another ayah in a different Surah, a position she attributed to Ibn 
Hišām (d. 834). Examples of this answer-response pattern are the verses Q15:6 (“You are 
definitely mad”) as the initial statement and Q68:1 (“Your Lord’s grace does not make 
you [Prophet] a madman”) as the response. 

The second position does not interpret the particle as a negation but as a reaffirmation 
of the oath. The grammatical reasoning behind it is based on the concept of lā zāʾida, 
the extraneous la, that only reinforces the meaning of the sentence (especially at the 
beginning of the sentence), without modifying it semantically any further (li-muǧarrad 
at-taʾkīd wa-taqwiyyat al-kalām). It is based on the rhetorical principle that the ‘addition 
of something indicates its dismissal’ (ziyādat aš-šayʾ tufīd iṭṭiriḥahu), i.e., if an additional 
word can be inserted into a given phrase or sentence, it can be as easily removed without 
causing any changes in the meaning of the said phrase. Hussein translates this rhetorical 
tool as a “superfluous particle” (p. 110), Haleem and Badawi as a “redundant/emphatic” lā 
(p. 833). This position ʻAbd ar-Raḥman attributed to Abū Ḥayyān al-ʾAndalūsī (d. 1344). 

Third position, the most complex one grammatically speaking, is based on the concept 
of lām al-ibtidāʾ – the ‘initial lām’ that also serves rhetorically as an affirmation tool 
(Hussein, p. 26). This interpretation does not treat lā as a particle having the function 
of negation or emphasis but interprets it as one letter only – initial lām, as evidenced in 
a non-canonical reading variant by Hasan al-Basri of Q70:40. This variant deviates from 
the standardised Ḥafṣ ‘an ‘Āṣim reading in that instead of wa-lā uqsim it reads wa-la-
uqsim, thus leaving only the letter lām before the verb – the initial lam. In the case of 
other lā-oaths, where the lā-particle is intact, this interpretation treats it nonetheless as 
initial lām but with an elongated fatḥa (short ‘a’ vowel). ʻAbd ar-Raḥman does not attribute 
any scholarly interpretative work to this interpretation; she only quotes az-Zamakhšarī 
who also criticised it. 

Once the scholar presented the positions of her predecessors, she put her methodology 
to work to examine them. In addressing the first perspective, she put the selected verses 
containing the lā uqsim-oath in chronological order of revelation. By doing so, she 
demonstrated that the answer-response pattern between ayahs of different Surahs does not 
pass the test – Surah 15 was revealed as fifty-fourth and Surah 68 as second according 
to the Islamic tradition: hence, an earlier revelation cannot be a response to a later one. 
ʻAbd ar-Raḥman claimed, moreover, that the first interpretation would require a clear 
rhetorical disjunction (faṣl) between the words lā and uqsim – a disjunction that is not 
present in any of the canonical readings (Al-Iʿǧāz, p. 282). 

She then moved on to the third position (the initial lām). She claimed that interpreting 
the lā-particle as an initial lām with an elongated fatḥa can lead to confusion (ilbās) 
because it changes the meaning of the verse (Al-Iʿǧāz, p. 283). This does not happen in 
other instances of the elongation of the vowels that can be found among the canonical 
variant readings (Ibn ʿĀmir Hišām’s variant in the word ʾafʾīdatan in Q 14:37 is given 
as the example – Corpus Coranicum). Subsequently, she put the method of istiqrāʾ into 
practice and compared all the instances of the oaths in the first person that begin with 



KRZYSZTOF TRABA370 NR 3–4

the particle lā. Her conclusion: all occurrences of the verb ‘to swear’ (qasama) that can 
be directly attributed to God (i.e. no indirect speech) begin with the particle lā. This 
means that the lā-particle has more significance, and its function can hardly be interpreted 
simply as an additional emphasis. The same goes for the second position (extraneous lā) 
– in her opinion, the examples of other instances of this rhetorical device in the Qur’an 
(Q 57:29) as well as in the pre-Islamic poetry are “in the context of clear negation”. 
Thus, the lā-particle does not play the role of a redundant rhetorical embellishment but 
is to be understood as negation. Additionally, appealing to the linguistic sensibilities of 
Arabic speakers, she claimed that “it is not acceptable to confirm a solemn declaration 
with a negation” (Al-Iʿǧāz, p. 284). 

After a systematic refutation of all the opinions issued by the previous scholars on that 
matter, she lastly presented her own position. She did so by asking a – nomen omen – 
rhetorical question: “Doesn’t our reflection on the context of the lā-uqsim verses – spoken 
by God Almighty – guide us to the rhetorical secret behind the particle lā, namely, that 
it negates His need, exalted is He, to swear an oath?” In other words, ʻAbd ar-Raḥman 
treats the lā-particle according to the “linguistic logic” and the “sense of rhetorical 
nuance” of the Arabic language – as a negation. She follows her argumentation to the 
conclusion that the fact being negated is God’s need to swear an oath, not a general 
negation of a solemn promise. “In our linguistic intuition we still confirm our trust by 
negating the need to swear an oath” (Al-Iʿǧāz, p. 285) – in other words, from the time 
of revelation until now, if we trust someone, we do not need them to swear on anything. 
And this assumption is at the core of her rhetorical analysis of the lā-uqsim oaths in the 
Qur’an: God expressing His lack of need for any additional confirmation for His words. 

ʻAbd ar-Raḥman closes her study on the subject with a general reflection asking 
her readers not to consider her “ungrateful towards the efforts of the pious predecessors 
in their service of the Book of Islam and understanding its miraculousness” because 
secrets of Qur’an’s rhetoric prevent the scholars from issuing an ultimate and unequivocal 
interpretation (Al-Iʿǧāz, pp. 285–286). 

HERMENEUTICS INSIDE AND OUTSIDE OF THE EXEGETICAL COMMUNITY

Is ʻAbd ar-Raḥman’s application of the hermeneutical method an example of diversity 
in Islamic exegetical tradition? If we understand diversity in this context as a space for 
a new, innovative and authoritative reading of parts of the Qur’an – the answer is clearly 
affirmative. Her argument on the subject of the Qur’anic oaths has definitely enriched 
the diversity of exegetical readings on the topic. Ideas usually disputed in the classical 
commentaries but similar to her concept are mentioned in the exegetical literature – for 
instance, the interpretation saying that God does not swear on his creation (Ibn Kaṯīr, 
p. 1818). In the context of the Surah Q 75:1–2 on the other hand, minority opinions are 
mentioned that interpreted the lā particle in the second verse as a negation, i.e., according 
to this view, God swears an oath on the Day of Judgment but He does not swear an 
oath on ‘the self-reproaching soul’ (Abū Ḥayyān al-ʾAndalūsī, p. 385). Yet, her take on 
the Qur’anic oaths is a systematic and coherent interpretation based on a clear rhetorical 
method of analysis that goes against the grain of the widespread understanding of the 
topic within Islamic exegetical tradition. Moreover, her concluding remarks indicate 
openness towards other new interpretations; as Naguib argues, ʻAbd ar-Raḥman ‘sees 
interpretive multiplicity as inevitable if not necessary’ (p. 68), which we can also discern 
in the concluding remarks to her interpretation of the Qur’anic oaths. 



EQUALITY AGAINST DIVERSITY?…NR 3–4 371

Let us now take the definition of diversity discussed in the previous paragraphs. 
What are the Islamic “selves” and “others” one can distinguish in ʻAbd ar-Raḥman’s 
method and is there a discursive space of coexistence between the exclusion of other 
interpretations and her understanding of a correct exegesis, i.e. a space of diversity? And 
how does ʻAbd ar-Raḥman’s hermeneutics and its practical application described above 
resonate with the exegetical ambiguity and diversity Bauer attributed to pre-colonial Islam? 

ʻAbd ar-Raḥman was, among other professions, an exegete, a mufassir, hence, the 
exegetical community of other scholars – past and present – constituted the core of her 
scholarly identification in her tafsir. The Qur’anic exegetical discourse, a ‘genealogical 
tradition’ (Saleh, p. 18; Pink, pp. 35–38), opens up a space for discussing grammatical, 
rhetorical or theological questions between contemporary and long-deceased scholars. 
In her interpretation of the oaths, ʻAbd ar-Raḥman referred to many classical scholars 
– from al-Farrāʾ, Abū Ḥayyān al-ʾAndalūsī (d. 1344) to az-Zamakhšarī (d. 1144); in 
her exegetical works, she quotes extensively from aṭ-Ṭabarī (d. 923) up to 20. century 
al-Manār commentary by Rašīd Riḍā (d. 1935) and Muḥammad ʻAbduh (d. 1905). 
Her intimate and in-depth knowledge of the Islamic tradition allowed her to enter this 
community as one of its interlocutors, not as a passive listener. Within this tradition, 
disagreement, difference of opinion, as well as the open-endedness of the exegetical 
discourse, were upheld. The above example showed how she refuted the opinions of her 
predecessors one by one to eventually reiterate the common horizon for further exegesis 
– i.e., Qur’an’s rhetorical miraculousness/inimitability that ‘makes futile any attempt of 
confining it’ to one definition or interpretation. Her disagreement with other scholars 
did not undermine their authority – rather, it was a ‘double movement of reaffirmation 
and re-evaluation of tradition’ as Naguib called it (p. 58). 

In this sense, the discursive space she occupied as an exegete is one that could 
be defined as Islamic orthodoxy in the Asadian sense: “Wherever Muslims have the 
power to regulate, uphold, require, or adjust correct practices, and to condemn, exclude, 
undermine, or replace incorrect ones, there is the domain of orthodoxy” (Asad, p. 22). 
The power dynamic is characteristic of the development of the tafsir genre as a whole, 
because “Qurʾānic interpretation takes place in power fields”, as argued by Pink (p. 7). 
In her discussed study of the Qur’anic oaths she was adjusting and correcting views of 
previous exegetes based on her systematic method of analysis. Yet, at the same time, 
that method assumed exclusion of other approaches that would not be part of the same 
exegetical community she joined – e.g., the allegorical interpretation or exegeses that 
use extensive isrāʾīliyyāt sources. Whereas within the circle of scholars she approved of, 
her readiness to accept plurality of interpretations was stronger than her predecessor’s, 
al-Ḫūlī (as argued by Naguib, p. 68), this certainly did not apply to her treatment of 
intellectuals she located outside because of their, in her view, incorrect understanding 
of tradition. This can be discerned especially in her polemical writings, but also in her 
academic publications: she stated that the field of exegesis will remain open but she 
only referred it to the sons of the ‘intellectual elite’ – students of Quranic studies and 
new generations of scholars. (Al-Iʿǧāz, p. 9). 

Such a conceptualisation of disagreement – one that allows for coexistence of 
conflicting ideas only within an accepted circle of selected exegetical scholars – does 
not, in my view, align with the definitions I derived from Bauer or Ahmed. The concept 
of diversity applied in this paper is one closely tied to Bauer’s definition of ambiguity 
– i.e., different and even opposing views ‘cannot be defined in the terms of norm and 



KRZYSZTOF TRABA372 NR 3–4

deviation’, but rather by ‘the fact that mutually exclusive norms may be valid at the same 
time’ (Bauer, p. 11). Hence, it is important to explore the norm/deviation dichotomy in 
ʻAbd ar-Raḥman’s hermeneutical stance; and simultaneously, following the definition of 
Suleiman and Poya, to investigate who is left out of this understanding of exegetical 
community. 

It seems that we are in (dire) need to set clear boundaries separating what is allowed and 
what is not allowed in interpreting the words of God in the Book of Islam… Between 
the right of every human to understand the Qur’an on his own and the protection of its 
[i.e. the Qur’an’s] interpretation from those not knowledgeable about it 

– wrote ʻAbd ar-Raḥman (Al-Qurʾān Wa-Qaḍāyā…, p. 315). 

Qur’anic interpretation is not for everyone, she claimed in her polemical texts, especially 
in the context of a critique of the ‘modern interpretation’ offered by Muṣṭafā Maḥmūd 
(d. 2009), a famous Egyptian Islamic intellectual and media personality. Whereas Muslims 
(and non-Muslims) can attempt to understand the Qur’anic text, its interpretation constitutes 
an area exclusively for specialists – i.e. scholars and students of Qur’anic studies, argued 
ʻAbd ar-Raḥman. All other interpreters enter this area without the needed knowledge in the 
Arabic language, specifics of Qur’anic discourse, its rhetorical and grammatical concepts, 
etc. Mahmoud – a professional physician without an academic background in Qur’anic 
studies or Arabic studies – was an example of someone from outside of this circle of 
Islamic experts. The argumentation against Mahmoud’s tafsir was entirely aligned with 
her hermeneutical stance as described in the previous paragraphs of this paper. His lack 
of historical and linguistic contextualisation exemplified his use of incorrect dictionary 
meanings – ones that do not adhere to the spirit of the holy text. Also, she pointed out that 
the words of the scripture are not analyzed through the context of the ayahs and surahs 
they occur. His use of isrāʾīliyyāt was another case in point of Mahmoud’s incompetent 
interpretation, according to ʻAbd ar-Raḥman (Al-Qurʾān Wa-Qaḍāyā…, p. 328). 

As we can discern from the above example, the hermeneutical principles applied 
consequently in her tafsir works also shaped her understanding of the ‘inside’ and ‘outside’ 
of the exegetical community. On the one side were the scholars and their application 
of an ‘exact science’ of interpretation, on the other side the ʻaṣriyyūn, modernists, who 
followed a subjective and whimsical iǧtihād (here in the sense of individual reasoning not 
based on a thorough knowledge of Islamic sciences – Al-Qurʾān Wa-Qaḍāyā…, pp. 318, 
325). Alongside her decades-long experience in the Qur’anic and tafsir studies, it was 
also the hermeneutical approach she applied that enabled her to enter the exegetical 
community – to address other scholars or disagree with them as one of their peers. 
An example of the authority of her hermeneutics was presented in this study: ʻAbd 
ar-Raḥman’s argumentation was based on the concise method that tied its implementation 
with an understanding of actual Qur’anic meanings. Following this method, according 
to ʻAbd ar-Raḥman, one lets the Qur’an speak for itself. As I argued elsewhere with 
reference to Yoav Di Capua, such an insistence on method, hermeneutical or not, was 
characteristic of modern intellectual culture with its value of specialisation and exactness 
replicating natural sciences (Traba, pp. 252–253). A conception that stands at stark contrast 
with Bauer’s understanding of pre-colonial diversity and ambiguity. 



EQUALITY AGAINST DIVERSITY?…NR 3–4 373

HERMENEUTICS OF LIBERATION 

The outcome of her exegesis is not without importance to religious, legal, theological or 
philosophical concerns, let alone linguistic, grammatical and rhetorical ones

 – claimed Boullata (p. 111). Expanding on his observation, I argue that the hermeneutics 
that fostered her interpretative authority within the exegetical community and strengthened 
her legitimisation to exclude others from it allowed her at the same time to take a stance 
on a variety of philosophical, historical, moral, and societal questions in the Egyptian 
and the broader Arabic public sphere. 

As already mentioned, “language was at the core of her hermeneutical endeavor”, 
and according to her, it was the language, the literary Arabic, that constituted the ‘axis 
of the historical struggle of the Arab umma (society) for its national existence’ (ʻAbd 
ar-Raḥman 1965, p. 87). The deepest, purest and most authentic expression of this language 
was found in the Qur’an, according to ʻAbd ar-Raḥman, who in her texts often repeated 
the famous quote by al-Ḫūlī about the Islamic scripture being “the greatest book of the 
Arabic language.” However, throughout the ages, different methods of exegesis have been 
developed; and their authors did not always appreciate the specificity of linguistic nuance 
and ‘taste’ of the Arabic language, which led them to incorrect interpretations. Another 
danger for the authenticity of the Arabic language ʻAbd ar-Raḥman saw in “intellectual 
and semantic invasion” of colonialism on the Arabic language.2 The colonial powers 
tried to ‘destroy the vitality’ of Arabic by treating it as an ancient dead language. This 
caused its native speakers to lose confidence in Arabic as a language of exact science, 
and of literature that can express ‘the depths of human existence’ (ʻAbd ar-Raḥman, 1965, 
p. 90). A manifestation of this decline of trust, ʻAbd ar-Raḥman claimed, was among 
others the idea that Arabic language possesses a great number of synonyms for many 
words, because it presented Arabic as a language lacking in precision and clarity. She 
vehemently refuted these concepts based on her hermeneutical method of cross-referential 
analysis of several Qur’anic keywords, e.g. ḥalaf and qasam, niʻma and naʻīm, etc. 
(ʻAbd ar-Raḥman, 1965, pp. 91–92; Al-Iʻǧāz, pp. 210–220). The idea that Arabic 
words referring to the same semantic field are not “absolutely synonymous” is widely 
acknowledged in recent studies as well (Dziekan, p. 63). 

From this perspective, the correct method of the Qur’an’s interpretation was of 
enormous importance for several reasons: it allowed to refute those interpretations that 
were considered by her as “bogus or fabricated;” it showed that Arabic is in fact a language 
of incredible linguistic precision and rhetorical depth; it constituted the essential factor 
for the political and cultural unity of the Arab umma. Her understanding of hermeneutics 
and its place within the humanities and cultural production in general not only tied it with 
the concept of Pan-Arab solidarity and anti-colonial struggle. The same hermeneutical 
foundations enabled her to argue for, among others, gender equality on the ontological 
and theological level (ʻAbd ar-Raḥman, 2009, p. 38) and for the concept of man’s free 
will (Yudian). 

2 The notion of “intellectual invasion” was widely used in the 60s and 70s in the Egyptian public 
sphere with reference to Zionism or Marxism among others, also by ʻAbd ar-Raḥman herself. See 
McLarney, 2011, pp. 83–87; ʻAbd ar-Raḥman, 1975. 



KRZYSZTOF TRABA374 NR 3–4

CONCLUSION

“The translation canonises, freezes, an original and shows in the original a mobility, 
an instability, which at first one did not notice.” (Elshakry, pp. 5–6). The above idea, 
originally expressed by Paul de Man, can be extended to include cases of applying a term 
from “outside” of Islamic terminology to investigate Islamic traditions; an example of that 
can be seen in a recent publication edited by Nevin Reda. As an editor of the volume on 
Islamic exegetical tradition and gender justice, she recognised the term “canonisation” 
as one that – though being a concept taken “from English-speaking contexts” – can 
productively open up new perspectives and questions regarding the studied subjects of 
Islamic interpretative tradition (Reda, pp. 6–7). I argue, however, that the above quotation 
can also be reversed – i.e., that translation shows the instability also in the language 
translated into. As Marwa Elshakry eloquently put it: the translation highlights the 

fundamental ambiguities involved in the problem of making meanings stable across lan-
guages and idioms as much as through conceptual perspectives and metatextual frame-
works.” (Elshakry, p. 6). 

This is what I hope to contribute to, additionally to the aims stated in the introduction, 
with my preliminary implementation of the term diversity to the study of modern 
Islamic exegetical tradition – i.e. to demonstrate instability that is inherent to the term 
‘diversity’ when approached within conceptual systems of Islamic studies and tafsir studies 
specifically. By acknowledging the conceptual ambiguities intrinsic to the categories used 
to describe the Islamic intellectual history as well as to the applied academic terminology, 
I hope also to underscore my own situatedness as a researcher from Poland/Europe 
studying works of an Egyptian exegete. 

In this paper, I proposed the inclusion of ʻAbd ar-Raḥman’s non-academic writings 
in which she referred to hermeneutics and her specialised tafsir works into the same 
analytical category of exegetical thought. This is to view not only the complexities and 
various angles of her intellectual position, but also to show the consistency and coherence 
of her hermeneutical foundations. Inspired by Bauer, Ahmed, and Suleiman and Poya, 
I proposed to view diversity as an epistemological openness toward differentiating views 
and norms characteristic of pre-colonial Islam and as a discursive space located between 
the conceptions of ‘self’ and ‘others’ in the context of Islamic exegetical tradition. This 
understanding was then applied to the exegetical thought of ʻAbd ar-Raḥman. First, 
I discussed her general hermeneutical approach to then demonstrate its application in her 
study of Qur’anic oaths. Subsequently, I juxtaposed her academic tafsir with the polemical 
writings regarding popular trends in exegesis and the status of the Arabic language. 

ʻAbd ar-Raḥman’s clearly delineated hermeneutical principles enabled her to enter the 
exegetical community and legitimise her interpretative authority. Although within the circle 
of authoritative scholars of past and present, she was open to the lack of “hermeneutic 
closure,” it was not the case with commentators she excluded from this community. Her 
method was permeated by the modernist quest for certainty. The method she relied on 
equalled specialisation, which in turn was the most important prerequisite for joining the 
exegetical community of scholars. According to her, the methodology let the Qur’an speak 
for itself, hence her interpretation was closer to the ‘spirit of the Arabic language’ and 
a true Qur’anic meaning. The results presented above show that her thought cannot be 



EQUALITY AGAINST DIVERSITY?…NR 3–4 375

understood as an example of exegetical diversity, at least not according to the definitions 
of the term I chose. That said, her work is an example of what Naguib calls ‘expansion 
and transformation’ (Naguib, p. 68) within the Islamic exegetical tradition: an illustration 
of a new, innovative interpretation was discussed in this paper. Moreover, following 
the same hermeneutical principles led her to anti-colonial and egalitarian interpretations 
of the Qur’an – such close ties of hermeneutics and ethics is nowadays a hallmark of 
Islamic feminist scholarship (Abou-Bakr and Sharmani, pp. 24–25). It may be argued 
that ʻAbd ar-Raḥman articulated the liberatory potential of the Qur’an precisely against 
the exegetical diversity, because it was based on a clear and unambiguous method that 
helped her cement her interpretative authority and demarcated the line between right 
and wrong interpretations. 

BIBLIOGRAPHY

ʻAbd ar-Raḥman, ʻĀʾiša. At-Tafsīr Al-Bayānī Li-Ăl-Qurʾān Al-Karīm [Rhetorical Exegesis of the Noble 
Qur’an]. 7th ed., vol. 1, Dār ăl-maʿārif, no date.

ʻAbd ar-Raḥman, ʻĀʾiša. At-Tafsīr Al-Bayānī Li-Ăl-Qurʾān Al-Karīm [Rhetorical Exegesis of the Noble 
Qur’an]. 5th ed., vol. 2, Dār ăl-maʿārif, n.d.

ʻAbd ar-Raḥman, ʻĀʾiša. “Kitāb Al-ʿarabiyya Al-ʾakbar” [The greatest book of the Arabic language]. 
Al-ʾAqlām, 01 Aug. 1965, https://archive.alsharekh.org/Articles/163/15470/344514 [15.03.2025].

ʻAbd ar-Raḥman, ʻĀʾiša. Al-Qurʾān Wa-Qaḍāyā Ăl-Insān [The Qur’an and the Questions of Man]. 
Dār al-Maʿārif, n.d.

ʻAbd ar-Raḥman, ʻĀʾiša. Al-Iʿǧāz Al-Bayānī Li-Ăl-Qurʾān Wa-Masāʾil Ibn Al-Azraq [Rhetorical Mira-
culousness of the Qur’an and the Questions of Ibn Azraq]. 3rd ed., Dār al-Maʿārif, n.d.

ʻAbd ar-Raḥman, ʻĀʾiša. Al-Isrāʾīlyyāt fī Al-Ġazw Al-Fikrī [The Isrāʾīlyyāt in the intellectual inva-
sion]. Ma’had al-buḥūṯ wa-ad-dirāsāt al-ʿarabiyya, 1975.

ʻAbd ar-Raḥman, ʻĀʾiša. “The Islamic Conception of Women’s Liberation.” Al-Raida Journal, no. 125, 
2009, pp. 37–43, translated by Nazih Khater. https://doi.org/10.32380/alrj.v0i0.103.

ʻAbd ar-Raḥman, ʻĀʾiša. al-ḥayā al-insāniyya ʿinda Abī al-ʿalāʾ [Human life according to Abū 
al-ʿAlāʾ], Maṭbaʿat al-Maʿārif, 1944. 

ʻAbd ar-Raḥman, ʻĀʾiša. ʿAlā ǧisr bayn al-ḥayā wa-al-mawt [On the bridge between life and death]. 
al-Hayʾa al-miṣriyya al-ʿāmma li-al-kuttāb, 2010.

Abou-Bakr, Omaima, and Mulki Al-Sharmani. “Islamic Feminist Tafsīr and Qur’anic Ethics.” Islamic 
Interpretive Tradition and Gender Justice, ed. Nevin Reda and Yasmeen Amin, McGill-Queen’s 
University Press, 2020, pp. 23–66.

Abū Ḥayyān al-ʾAndalūsī. Al-Baḥr Al-Muḥīṭ. Vol. 8, Ad-dirasāt al-ʿilmiyya, n.d.
Abu Zayd, Nasr Hamid. Voice of an exile: reflections on Islam. Nasr Abu Zaid with Esther R. Nelson. 

Praeger Publishers, 2004. 
Ahmed, Sara. On Being Included: Racism and Diversity in Institutional Life. Duke University Press, 

2012.
Ahmed, Shahab. What Is Islam? The Importance of Being Islamic. Princeton University Press, 2017.
Asad, Talal. “The Idea of an Anthropology of Islam.” Qui Parle, vol. 17, no. 2, 2009 [1986], pp. 1–30.
Badawi, Elsaid M., and Muhammad Abdel Haleem. Arabic-English Dictionary of Qur’anic Usage. 

Leiden, 2007.
Bauer, Thomas. A Culture of Ambiguity: An Alternative History of Islam. Translated by Tricia Tunstall 

and Hinrich Biesterfeldt, Columbia University Press, 2021.
Boulatta, Issa J. “Modern Qur’an Exegesis. A Study of Bint Al-Shati’s Method.” The Muslim World, 

vol. 64, no. 2, 1974, pp. 103–113.
“Corpus Coranicum.” Corpuscoranicum.de, 2025, corpuscoranicum.de/en/verse-navigator/sura/14/

verse/37/variants. [15.05.2025]. Variae Lectiones Coranicae (Variant Readings of the Qurʾān), 
published by Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften, edited by Michael Marx, 



KRZYSZTOF TRABA376 NR 3–4

with contributions by Edin Mahmutovic, Manssur Karamzadeh, and Andreas Ismail Mohr, with 
earlier contributions by Suad Hodzic, Feras Krimsti, and Jens Sauer.

Dziekan, Marek M. “The Categorisation of Emotions in the Classical Arabic Language. A Preliminary 
Lexicographical Study.” Codes and Rituals of Emotions in Asian and African Cultures, ed. Nina 
Pawlak, Elipsa, 2009, pp. 63–81.

Elashmawy, Mariam. “Bint al Shati’ & the Forgotten Histories of Al-Nahda.” Fikerinstitute.org, 2024, 
www.fikerinstitute.org/publications/bint-al-shati-the-forgotten-narratives-of-al-nahda. [17.05.2025].

Elshakry, Marwa. Reading Darwin in Arabic, 1860–1950. The University Of Chicago Press, 2016.
Görke, Andreas. “Redefining the Borders of Tafsir: Oral Exegesis, Lay Exegesis and Regional Par-

ticularities.” Tafsir and Islamic Intellectual History. Exploring the Boundaries of a Genre, ed. 
Andreas Görke and Johanna Pink, Oxford University Press, 2014.

Hatem, Mervat F. “‘A’isha Abdel Rahman: An Unlikely Heroine A Post-Colonial Reading of her 
Life and Some of Her Biographies of Women in the Prophetic Household.” Journal of Middle 
East Women’s Studies, vol. 7, no. 2, 2011, pp. 1–26.

Hussein, Abdul-Raof. Arabic Rhetoric: A Pragmatic Analysis. Routledge, 2006.
Ibn Kaṯīr. Tafsīr Al-Qurʾān Al-ʿaẓīm. Dār Ibn Ḥazm, 2000.
Khaldi, Boutheina. “Modern Salafism in Bint Al-Shāṭiʾ’s Journey to the Hijāz.” Journal of Islamic 

Thought and Civilization (JITC), vol. 13, no. 2, December 2023, pp. 2–15. https://doi.org/10.32350/
jitc.132.01.

McLarney, Ellen Anne. Soft Force: Women in Egypt’s Islamic Awakening. Princeton University Press, 
2015.

McLarney, Ellen Anne. “The Islamic Public Sphere and the Discipline of Adab”, International Journal 
of Middle East Studies, vol. 43, 2011, pp. 429–449. doi:10.1017/S0020743811000602.

Naguib, Shuruq. “Bint al-Shāṭiʾ’s Approach to tafsīr: An Egyptian Exegete’s Journey from Herme-
neutics to Humanity.” Journal of Qur’anic Studies, vol. 17, no. 1, 2015. https://doi.org/10.3366/
jqs.2015.0179.

Picchi, Margherita. “A Woman amongst the Sheikhs: The Qur’anic Exegesis of Bint Al-Shātiʼ.” 
Fondazione Internazionale Oasis, Evelean, 13 Jan. 2021, www.oasiscenter.eu/en/woman-amongst-
sheikhs-quranic-exegesis-bint-al-shati [17.05.2025].

Pink, Johanna. Muslim Qurʼā nic Interpretation Today: Media, Genealogies and Interpretive Commu-
nities. Equinox Publishing Ltd, 2019.

Poya, Abbas, and Farid Suleiman. Introduction. In: Unity and Diversity in Contemporary Muslim 
Thought. Cambridge Scholars Publishing, 2017.

Reda, Nevin. “Tafsīr, Tradition, and Methodological Contestations”. Islamic Interpretive Tradition 
and Gender Justice: Processes of Canonization, Subversion, and Change, ed. Nevin Reda and 
Yasmin Amin, McGill-Queen’s University Press, 2020, pp. 67–99.

Reda, Nevin. “Introduction.” Islamic Interpretive Tradition and Gender Justice, ed. Nevin Reda and 
Yasmeen Amin, McGill-Queen’s University Press, 2020, pp. 3–19. 

Roded, Ruth. “‘Aysha Abd Al-Rahman.” Oxford Bibliographies, 2013, www.oxfordbibliographies.
com/display/document/obo-9780195390155/obo-9780195390155-0154.xml?rskey=yQeaQ5&resu
lt=1&q=%27Aysha+Abd+Al-Rahman#firstMatch [17.05.2025].

Salama, Mohammad. The Qur’an and Modern Arabic Literary Criticism. Bloomsbury Publishing, 2018.
Saleh, Walid A. “Preliminary Remarks on the Historiography of Tafsīr in Arabic: A History of the 

Book Approach.” Journal of Qur’anic Studies, vol. 12, 1 Oct. 2010, https://doi.org/10.3366/
e146535911000094x.

Seker, Nimet. “Geschichtlichkeit in Der Koranexegese.” Koranexegese Als »Mix and Match«. Zur 
Diversität Aktueller Diskurse in Der Tafsir-Wissenschaft, ed. Abbas Poya, transcript Verlag, 2017.

Skinner, Quentin. Visions of Politics: Volume 1, Regarding Method. Cambridge University Press, 2002.
Stowasser, Barbara. “The Qur’an and Women’s Education: Patriarchal Interpretations of Sura 4:34 

and Their Unreading by Educated Muslim Women.” Aspects of Education in the Middle East 
and Africa, ed. Colin Brock and Lila Zia Levers, Symposium Books Ltd, 2007, pp. 21–38.

The Qurʻan: A New Translation by M.A.S. Abdel Haleem. Translated by Abdel Haleem, Oxford 
University Press, 2004.



EQUALITY AGAINST DIVERSITY?…NR 3–4 377

Traba, Krzysztof. “‘One of the Most Dangerous Matters’: The Ḫalaf Allāh Affair and the Concept 
of Usṭūra.” The World Represented in Contemporary Arabic Literature, ed. M. M. Dziekan, 
M. Grodzki, M. Kubarek and A. K. Mousleh, Elipsa, 2024, pp. 243–256.

Usaama al-Azami. “Bint Al-Shati’ on the Qur’an and Science.” MuslimMatters.org, 27 Apr. 2017, 
muslimmatters.org/2017/04/27/bint-al-shati-on-the-quran-and-science/ [17.05.2025].

van Leeuwen, Richard. “In the ‘Land of Wonders’: Bint Al-Shāṭi’s Pilgrimage, the Hajj and the Con-
struction of Reformist Religiosity.” Muslim Women’s Pilgrimage to Mecca and Beyond, ed. Marjo 
Buitelaar, Manja Stephan-Emmrich and Viola Thimm, Routledge, 2021.

Walbridge, John. The Caliphate of Reason. God and Logic in Islam. Cambridge University Press, 2011.
Weigelt, Frank. “The Particle La- in Classical Arabic.” Quaderni Di Studi Arabi, vol. 15, no. 1–2, 

22 Dec. 2020, pp. 67–108. https://doi.org/10.1163/2667016x-15010202.
Wielandt, Rotraud. “Exegesis of the Qur’ān: Early Modern and Contemporary.” Encyclopaedia of 

the Qur’ān, ed. J. D. McAuliffe, Brill, 2001, pp. 124–140.
Yudian, Wahyudi. “Ali Shari’ati and Bint Al-Shatiʾ on Free Will: A Comparison.” Journal of Islamic 

Studies, vol. 9, no. 1, Jan. 1998.





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

EWA WOŁK-SORE

JULIAN TUWIM. LOKOMOTYWA W 50 JĘZYKACH ŚWIATA, 
TOWARZYSTWO AUTORÓW I WYDAWCÓW 

PRAC NAUKOWYCH UNIVERSITAS, KRAKÓW 2025, S. 113, 
ISBN 978-83-242-4069-2

Tłumaczenie literatury jest jednym z najważniejszych narzędzi budowania dialogu międzykul-
turowego. W teorii przekładu – szczególnie tej związanej z humanistyką interkulturową – często 
podkreśla się, że tłumaczenie nie polega jedynie na przenoszeniu treści z jednego języka do 
drugiego. To proces mediacji między dwiema kulturami, w którym tłumacz staje się interpre-
tatorem, a czasem wręcz ambasadorem tekstu. Rola ta dodatkowo wzrasta w przypadku litera-
tury dziecięcej, ponieważ tekst powinien być jednocześnie wierny oryginałowi i zrozumiały dla 
najmłodszych odbiorców wychowanych w zupełnie innych kontekstach kulturowych. Przekłady 
literatury dziecięcej są szczególnie ważne, gdyż to właśnie książki dla dzieci kształtują pierwsze 
wyobrażenia o świecie, uczą empatii, otwartości i wrażliwości na inność.

Książka Julian Tuwim. Lokomotywa w 50 językach świata stanowi wyjątkowy przykład 
literackiego przedsięwzięcia, które łączy utwór należący do klasyki poezji dziecięcej z szeroką 
panoramą współczesnej praktyki translatorskiej i z wielojęzyczną mapą świata. Już we wstępie 
Andrzej Nowakowski, inicjator projektu i autor eseju Lokomotywą przez świat, podkreśla, że 
pomysł zgromadzenia tak wielu przekładów wyrósł z wieloletnich literackich kontaktów między-
narodowych i z obserwacji, że wiersz Tuwima pomimo tego, że jest utworem mocno osadzonym 
w polskiej tradycji literackiej i językowej, posiada strukturę, rytm i energię, które umożliwiają 
jego twórcze przyswajanie w rozmaitych językach, nawet bez tłumaczenia jego treści. To poemat 
dźwiękowy, rytmiczny, pełen onomatopei, gier słów i powtórzeń, którego autor projektował w nim 
nie tyle narrację, ile swoisty spektakl brzmienia. Przekład takiego utworu nie może być prostym 
przeniesieniem znaczeń – musi być rekonstrukcją efektu artystycznego w innym języku. Książka 
prezentująca 50 translacji pokazuje, jak różne kultury radzą sobie z tym zadaniem, a także jak 
uniwersalny może być dziecięcy zachwyt rytmem, humorem i zabawą językiem. Ta drugorzędność 
treści w stosunku do formy sprawia, iż książka oprócz tego, że jest dokumentem translatorskim 
staje się również formą międzykulturowego spotkania, w którym tak wiele tradycji językowych 
może odnaleźć własne środki wyrazu. Ilustracje towarzyszące temu wydaniu są oryginalnymi 
rysunkami autorstwa George’a Hima i Jana Le Witta, które zostały stworzone na potrzeby pierw-
szej przedwojennej edycji tego utworu.

Utwór Lokomotywa Tuwima został po raz pierwszy opublikowany w formie książkowej 
w 1938 roku, a pierwsze jego tłumaczenia pojawiły się już w latach 50. XX wieku, choć ich 
zasięg był wówczas ograniczony i dotyczył głównie języków europejskich. W kolejnych deka-
dach wiersz stopniowo pojawiał się w publikacjach edukacyjnych w Niemczech, Francji czy na 
Węgrzech, a po 1989 roku – w ramach intensywnie rozwijających się kontaktów kulturalnych 
– także w nowych obszarach językowych. Wiele z przekładów prezentowanych w tej publikacji 
powstało jednak w ramach programu wydawniczego „Inne Tradycje” wspieranego przez Instytut 
Książki oraz Ministra Kultury i Dziedzictwa Narodowego w 2025 roku. Na całość tomu składają 
się tłumaczenia na języki reprezentujące różnorodne rodziny językowe i systemy pisma. Obok 
języków indoeuropejskich – takich jak angielski (Walter Whipple), niemiecki (James Krüss), 

R E C E N Z J E

DOI 10.33896/POrient.2025.3–4.11



RECENZJE380 NR 3–4

francuski (Jacques Burko), rosyjski (Igor Biełow), hiszpański i kataloński (Ester Rabasco Macías, 
Pablo Daniel González-Cremona Nogales, Josep M. Sala-Valldaura), włoski (Monika Woźniak), 
portugalski (Gerardo Beltrán, José Carlos Dias), litewski (Kornelijus Platelis), ukraiński (Marianna 
Kijanowska), ormiański (Naira Makhchanyan), łaciński (Krzysztof Tomasz Witczak), należące 
do indoaryjskich: hindi (zespół tłumaczy Joanna Bochyńska-Otmianowska, Karolina Filipowska, 
Karolina Naderża i Mandar S. Purandare) i urdu (Kamila Junik, Shiraz Husain), języki bałkańskie 
(serbski – Biserka Rajčić; chorwacki – Enes Kišević; bośniacki – Milica Markić), czy wreszcie 
skandynawskie (norweski – Agnes Banach; szwedzki – Anders Bodegård; duński – Judyta Preiss, 
Jørgen Herman Monrad) – znalazły się tu również przekłady na języki semickie (arabski – Hatif 
Janabi, amharski – Abinet Sime Gebreyes), uralskie (fiński – Niklas Salmi; estoński – Leelo 
Tungal, węgierski – Éva Sebők), kaukaski (gruziński – Shota Iatashvili i Keti Kantaria), turkijski 
(turecki – Neşe Taluy Yüce), a także na języki Azji Wschodniej: japoński (Sekiguchi Tokimasa), 
koreański (Jiwone Lee), chiński w wersji tradycyjnej (Wei-Yun Lin) i uproszczonej (Wu Lan) 
i austronezyjski (indonezyjski – Daria Zozula). Dopełnieniem tej listy są języki izolowane jak 
np. baskijski (Magdalena Gazda). Znalazły się tu także odmiany językowe i etnolekty używane 
na obszarze Polski – śląska godka (Marek Szołtysek), kaszubski (Tomasz Fopke) oraz odmia-
na góralska (Franciszek Bachleda-Księdzularz). Tak szeroki wybór języków sprawia, że książka 
stanowi jednocześnie atlas językowy i dokument procesu, w którym literatura dziecięca zyskuje 
ponadnarodowy charakter.

Wielojęzyczna Lokomotywa pozwala dostrzec różnorodność rozwiązań stosowanych przez 
tłumaczy w pracy z tekstem o wyraźnie rytmicznym, niemal muzycznym charakterze. Wiersz 
Tuwima opiera się na powtórzeniach, przyspieszeniach, kulminacjach dźwiękowych oraz onoma-
topejach imitujących pracę napędzanego parą pociągu. Każdy przekład wymaga więc twórczej 
adaptacji, która zachowa jego energię i muzyczność, a jednocześnie pozostanie zgodna z fonetyką 
i prozodią języka docelowego. W przypadku języków o bogatej morfologii fleksyjnej często stoso-
wano skrócone, dynamiczne konstrukcje, podczas gdy w językach analitycznych rytm budowano 
za pomocą powtórzeń i sekwencji samogłoskowych. W przekładach na języki, których system 
fonetyczny obfituje w spółgłoski ejektywne czy zwarte – jak amharski – imitacje pracy maszyny 
mają nieco inną dynamikę niż w języku polskim. Użyto tu reduplikacji wewnątrzrdzeniowych 
oraz zbitek spółgłosek ejektywnych właśnie, jak t’ek’t’yk’ual, menk’et’k’et’, jemijaslek’elyk’eu, 
które odpowiadają naturalnej fonotaktyce języka i tworzą lokalny ekwiwalent dźwiękowego świata 
wiersza. Jeśli zaś chodzi o semantyczną stronę, to w przekładzie amharskim oprócz obecnych 
w polskiej wersji słoni, żyraf, świń, niedźwiedzi, pojawia się np. zendo ‘pyton’, do którego pociąg 
jest porównywany – koncept bliski imaginarium afrykańskiemu.

Zróżnicowane strategie przekładu widoczne są także w sposobie oddania wyliczeń. W oryginale 
stanowią one główny napęd narracji – w każdym kolejnym wersie „lokomotywa” przyspiesza, 
nabiera energii i w końcu rusza. W językach, w których szyk zdania pozwala na swobodne ope-
rowanie kolejnością elementów, tłumacze nierzadko reorganizują wyliczenia, aby osiągnąć efekt 
przyspieszenia. W innych, gdzie zasady składniowe są bardziej rygorystyczne, rytm konstruowany 
jest poprzez stałą długość fraz, a dynamika wynika z intensywności powtarzalnych form. Takie 
decyzje translatorskie – choć subtelne – pokazują, jak bardzo przekład jest aktem twórczym i jak 
różne języki ujawniają swoje możliwości, gdy pracują nad tym samym materiałem literackim.

Książka ilustruje również szeroki zakres kompetencji osób zaangażowanych w projekt. Obok 
zawodowych tłumaczy literackich spotykamy tłumaczy przysięgłych, poetów, pisarzy, aktorów, 
badaczy języków rzadziej reprezentowanych, a także autorów działających na styku kultury narodo-
wej i lokalnej. Różnorodność ta podkreśla wielokierunkowy charakter wymiany międzykulturowej: 
przekład nie jest wyłącznie transferem tekstu, lecz procesem, który angażuje ludzi o odmiennych 
doświadczeniach, wrażliwościach i perspektywach. W efekcie książka staje się świadectwem współ-
pracy ponad granicami – geograficznymi, językowymi i instytucjonalnymi.

Szczególną wartość tomu stanowi sposób, w jaki zestawia on języki i pisma. Obok alfabetów 
łacińskich pojawiają się m.in. alfabet gruziński, ormiański, alfasylabariusz etiopski, spółgłoskowe 
pismo arabskie, obecne jest pismo dewanagari, cyrylica, a także systemy logograficzne i sylabiczne 
Dalekiego Wschodu. Dzięki temu książka staje się przestrzenią wizualnego spotkania z wielo-
języcznością. Sam ogląd różnorodności systemów pisma działa edukacyjnie i kulturotwórczo: 
uczy uważności, otwarcia na odmienność form zapisu oraz dostrzegania bogactwa światowych 



RECENZJENR 3–4 381

tradycji piśmienniczych. Dziecko, widząc na jednej stronie polski oryginał, a na kolejnych – jego 
odpowiedniki w wielu alfabetach i systemach zapisu dostrzega, że świat języków jest bogaty 
i fascynujący, a różnice nie są przeszkodą, lecz pretekstem do odkrywania.

Warto zauważyć, że tak pomyślany projekt pełni również funkcję dokumentacyjną: gromadzi 
przekłady, z których część powstała specjalnie na potrzeby edycji, część funkcjonowała wcześniej 
w obiegu lokalnym, a część nigdy wcześniej nie była publikowana. Dzięki temu Lokomotywa 
w 50 językach świata może być wykorzystywana jako materiał badawczy w studiach nad przekła-
dem literatury dziecięcej, wielojęzycznością, językowym obrazem świata czy adaptacjami poezji 
w kulturach oralnych i piśmiennych. Jednocześnie książka jest dziełem otwartym – może być 
rozwijana poprzez kolejne przekłady, co redaktorzy zresztą zapowiadają, jej idea zachęca zaś do 
porównawczej lektury innych klasycznych wierszy w perspektywie globalnej.

Całość tomu ukazuje więc rolę tłumaczeń jako narzędzia tworzenia kontaktów międzykul-
turowych. Przekład pozwala tekstowi zakorzenionemu w jednej kulturze funkcjonować w wielu 
innych, a tym samym uczestniczyć w życiu literackim świata. Lokomotywa Tuwima, dzięki swoim 
wartościom prozodycznym – dźwiękowości, rytmiczności, powtórzeniom i onomatopejom, zyskuje 
w tej książce wymiar ponadnarodowy: staje się utworem, który w równym stopniu może (i powi-
nien) być odczytywany w Addis Abebie, Seulu, Barcelonie, Wilnie, Zagrzebiu, Erywaniu czy 
Tokio. Wielojęzyczność tomu nie jest wyłącznie prezentacją przekładów, lecz świadectwem tego, 
jak poezja może przekraczać granice poprzez wspólne doświadczenie rytmu, humoru i zabawy 
językiem. W ten sposób Lokomotywa w 50 językach świata staje się nie tylko książką literacką, 
lecz także projektem międzykulturowym, który pokazuje, jak przekład otwiera polską literaturę na 
świat i jak świat odpowiada na zaproszenie Tuwima, tworząc własne, wielobarwne echo jednego 
z najbardziej znanych wierszy dziecięcych XX wieku.





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

ANDRZEJ PISOWICZ

WOJCIECH GÓRECKI, 
WIECZNE PAŃSTWO. OPOWIEŚĆ O KAZACHSTANIE, 

WYDAWNICTWO CZARNE, WOŁOWIEC 2024, S. 380, 
ISBN 978-83-8191-925-8

Autor, pracownik Ośrodka Studiów Wschodnich im. Marka Karpia w Warszawie, jest zna-
nym reporterem zajmującym się regionem Kaukazu i Azji Centralnej. Jego najnowsza książka, 
licząca 380 stron, poświęcona jest największemu państwu Azji Centralnej, posowieckiej Republice 
Kazachstanu.

Pierwsza część tytułu – Wieczne państwo – nawiązuje do ambicji Kazachów, którzy powstały 
w połowie XV wieku Chanat Kazachski (por. s. 16) uważają za kontynuację różnych wcześniejszych 
turkijskich związków plemiennych. Na s. 17 swej książki Wojciech Górecki informuje czytelnika, 
że „słowo Kazach – wraz z pokrewnym mu Kozakiem – oznacza w przekładzie z języków turec-
kich … uciekiniera, człowieka, który wyrwał się z okowów. Człowieka wolnego.”

Wcześniej, na s. 16 czytamy, że kurs historii własnego państwa uniwersytety Kazachstanu 
rozpoczynają od V wieku p.n.e., gdy na terenach obecnego państwa kazachskiego (istniejącego od 
upadku ZSRS w 1991 r.) przebywali indoeuropejscy (irańscy, a nie turkijscy) Sakowie (inaczej: 
Scytowie). Górecki opisuje ten punkt widzenia słowami: „Mocno to naciągane, ale niepozbawione 
kuszącej logiki” (s. 17).

Opowieść o Kazachstanie składa się z osiemnastu rozdziałów. Pierwszy z nich nosi tytuł Biała 
kość, czarna kość i wprowadza w specyfikę kultury związanej z koczowniczym życiem ludzi 
przemieszczających się po rozległych terenach stepowych. Słusznie autor nawiązał tu do Stepów 
akermańskich Mickiewicza. Kazachski termin ak-sujek ‘biała kość’ odpowiada naszemu pojęciu 
‘błękitna krew’ (s. 14). W Chanacie Kazachskim tak nazywano potomków Czyngis-chana oraz 
arabskich zdobywców, którzy narzucili Kazachom islam i wtopili się w nich. Turkijska ludność 
pierwotna była nazywana kara-sujek, czyli dosłownie ‘czarna kość’. Oba terminy przetrwały od 
XV wieku aż po czasy ZSRS.

Społeczeństwo Kazachstanu ma bardzo skomplikowany charakter. Oprócz białej i czarnej kości 
ważną rolę odgrywa przynależność danej osoby do jednego z tzw. żuzów. Po kazachsku żuz znaczy 
‘sto’. Jest to odpowiednik osmańsko-tureckiego liczebnika yüz o tym samym znaczeniu. Oddaj-
my tu głos samemu autorowi, by choć z grubsza zorientować się w sytuacji. Na s. 41 czytamy:

Żuzy to federacje plemienne, do których historycznie przynależały określone terytoria. Ukształtowały się 
trzy żuzy: Starszy, koczujący na południu obecnego Kazachstanu, Średni – najliczniejszy – zajmujący 
centrum i wschód kraju oraz Młodszy, któremu przypadły zachód i północ, w tym tereny nad Morzem 
Kaspijskim. Ze Starszego tradycyjnie wywodzili się ogólnokazachscy chanowie, ze Średniego – uczeni 
i twórcy, a z Młodszego – wojownicy. Żuzy dzieliły się dalej na związki plemion, plemiona, rody i pod-
rody. Podział szedł w poprzek liniom białej i czarnej kości, potomkowie Czyngis-chana przewodzili 
wszystkim trzem żuzom.

Świadomość przynależności żuzowej jest esencją kazachskiej tożsamości. Nawet za komunistów 
była – mimo głoszonej równości i walki z feudalnymi przeżytkami.

Wróćmy do naszego przeglądu treści reportażu Wieczne państwo. Opowieść o Kazachstanie.
Następne rozdziały (po scharakteryzowanym wyżej pierwszym) nawiązują przeważnie do nazw 

miast Kazachstanu, między którymi Wojciech Górecki wędrował po tym kraju w ciągu wielu 
lat (1996–2022). A więc np. Ałmaty (stara stolica) – Astana (nowa stolica, od 1997 r.), Astana 
– Aktau (na zachodzie kraju), Aktau – Atyrau, Atyrau – Aktöbe itd. Podróże te autor odbywał 

DOI 10.33896/POrient.2025.3–4.12



RECENZJE384 NR 3–4

w sposób bardzo urozmaicony: raz samolotem, raz pociągiem, kiedy indziej tzw. marszrutką 
(dalekobieżną taksówką).

Odrębny charakter ma rozdział zatytułowany Ełbasy. Wywiad z Nazarbajewem (s. 68–101). 
Opisuje on wyprawę do Kazachstanu, którą w roku 2002 autor odbył wraz z twórcą Ośrodka 
Studium Wschodnich, Markiem Karpiem. El-basy po kazachsku oznacza ‘Przywódcę (głowę) 
narodu (plemienia)’, dokładniej: związku plemion czyli elu (por. s. 17). 

Termin el-basy odnosi się tu do prezydenta Nursułtana Nazarbajewa (ur. w 1940 r.), który 
rządził Kazachstanem przez długie lata: od oderwania się od ZSRS w 1991 r. aż po rok 2019, 
a nawet dłużej, bo mimo mianowania w owym roku Kasym-Żomarta Tokajewa na stanowisko 
prezydenta, Nazarbajew nadal miał ogromny wpływ na wydarzenia swego kraju.

Na s. 91 zamieszczono zdjęcie przedstawiające prezydenta Nazarbajewa w towarzystwie Marka 
Karpia i Wojciecha Góreckiego po wywiadzie, którego im udzielił w nowej stolicy Kazachstanu 
Astanie w roku 2002.

Prezydentowi Nazarbajewowi autor poświęca wiele stron swego reportażu. Są ku temu powo-
dy. Był to bowiem człowiek inteligentny, który rządził wprawdzie swym krajem twardą ręką, 
ale umiał zachowywać umiar. Najkrócej, bo tylko dwoma słowami, i jednocześnie bardzo celnie 
scharakteryzował tę postać wspomniany wyżej Marek Karp. Jego zdaniem Nursułtan Nazarbajew 
to po prostu: „oświecony autokrata” (s. 92).

Na s. 96 Wojciech Górecki pisze o nim (o prezydencie): „Wreszcie wymyślił ideę Mangilik 
El i wzniósł jej w Astanie pomnik przypominający paryski Łuk Triumfalny.” I dalej (już na 
s. 97): „Mangilik El to po kazachsku Wieczne Państwo”, por. tytuł recenzowanej tu książki oraz 
definicję elu ze s. 17. Wyraz ten zachował się także w osmańskiej turczyźnie jako il w znaczeniu 
‘kraj’. Wprowadzono go jako nazwę jednostki administracyjnej Turcji znanej wcześniej pod nazwą 
‘wilajet’ (vilâyet) pochodzenia arabskiego.

Omawiana tu książka jest bardzo bogata w różnorodne treści: od historycznych poprzez poli-
tologiczne i socjologiczne aż po etnograficzne, geograficzne i przyrodnicze. Tytuły rozdziałów, 
które, jak wspomniałem wyżej, nawiązują do etapów podróży autora, stanowią jedynie ramy 
obejmujące wiele tematów.

Wojciech Górecki solidnie przedstawia historyczne zmiany składu etnicznego ogromnego tery-
torium Kazachstanu (2 724 902 km2, czyli obszar prawie 9-krotnie większy niż powierzchnia 
Polski). Wiązały się one m.in. z deportacjami różnych grup ludnościowych. 

Wartościowe są opisy muzeów, które autor zwiedził w Kazachstanie. Czytamy je z zainte-
resowaniem. Ale silniej, jak sądzę, uwagę czytelnika przyciągają żywe relacje z rozmów, które 
autor przeprowadził z różnymi osobami: od polskiego ambasadora Marka Gawęckiego (s. 38, 
140), rosyjskiego „oryginała” – profesora Pawła Marikowskiego, specjalisty od „yeti” (s. 44–46), 
kazachskiego poety Hakima Bulibiekowa (s. 39) aż po anonimowych kierowców taksówek.

Niejeden Polak „z wypiekami na twarzy” zapozna się z wypowiedziami rosyjskiego komunisty, 
który dzieląc z Góreckim i jego dwoma polskimi kolegami przedział w dalekobieżnym pociągu 
bluzgał wulgaryzmami. Klasyczny homo sovieticus (s. 111–114). 

Skoro o Polakach mowa, to muszą nas niemile zaskoczyć informacje o zdecydowanie prorosyj-
skim (!) stanowisku, jakie w 2022 r., po inwazji Rosji na Ukrainę, zajęli nasi rodacy mieszkający 
od dawna w Kazachstanie (s. 142). Co znaczą długie lata spędzone w towarzystwie ludzi, dla 
których powodem do dumy jest mniemanie, że „wszyscy się nas boją”!

Wiele stron recenzowanej tu książki zajmują informacje o polskich zesłańcach do Kazachstanu 
z XIX wieku takich jak: Adolf Januszkiewicz (s. 123) czy poeta Gustaw Zieliński (s. 125). A jeśli 
chodzi o wiek XX, to autor złożył hołd m.in. postaci księdza Władysława Bukowińskiego (s. 315 
i n.), który nie skorzystał z możliwości powrotu do Polski w 1955 r., lecz został dobrowolnie 
w Kazachstanie jako duszpasterz tamtejszych katolików: Polaków i Niemców. 

Od pozostałych rozdziałów nawiązujących do kolejnych etapów podróży autora różni się swym 
statycznym charakterem przedostatni rozdział zatytułowany: Semipałatyńsk. Sprawy nieludzkie 
(s. 337–361). Przedstawia on dramatyczne losy ludzi, którzy tracili zdrowie (a czasem i życie) 
w następstwie napromieniowania związanego z eksperymentami atomowymi, jakie Sowieci pro-
wadzili na poligonach w tamtych okolicach (płn.-wschodnia część Kazachstanu). 



RECENZJENR 3–4 385

Wojciech Górecki słusznie przypomina czytelnikom, że ważne dla przyspieszenia upadku ZSRS 
były zamieszki, do jakich doszło na tle etnicznym w Kazachstanie już w 1986 r. Poprzedziły one 
wydarzenia, które nastąpiły później w innych republikach (m.in. w Armenii).

Język, jakim posługuje się Wojciech Górecki, jest bliski potocznej polszczyźnie, używa 
np. formy zaimkowej ichnia (s. 108). Por. także regionalny rusycyzm po uważaniu (s. 221). 
Czasem język ten przybiera dość ostre tony, np. o Igorze Kurczatowie autor pisze (na s. 352): 
„Dowiódł, że można być wybitnym uczonym i jednocześnie skończonym durniem.” 

Na pochwałę zasługuje staranna korekta Opowieści o Kazachstanie. Natrafiłem w niej na tylko 
dwie literówki: toku (zamiast: roku) na s. 132 i ordung (zamiast: ordnung) na s. 156.





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

SPIS TREŚCI

ARTYKUŁY

Jeong-in Choi, Związki frazeologiczne związane z kolorami białym i czarnym 
w języku koreańskim  ..........................................................................................................  239

Cem Erdem, A Discourse Analysis: The Impact of the Syrian Civil War 
on Hate Speech Against Alevis  .........................................................................................  253

Marzena Godzińska, The “Alevi Opening” – Uniting or Dividing  ......................................  275
Martyna Groth, Water Puppetry: The Soul of Vietnam’s Rice Fields ...................................  289
Romuald Huszcza, Jarosław Pietrow, Jeszcze o tzw. konstrukcjach dwupodmiotowych 

(dwumianownikowych) w składni japońskiej  ...................................................................  297
Beata Kubiak Ho-Chi, Pamięć i nostalgia w powieści Kawabaty Yasunariego 

Dawna stolica  ....................................................................................................................  309
Urszula Mach-Bryson, Zalety praktykowania Drogi Herbaty w twórczości 

Hisamatsu Shin’ichiego (1889–1980)  ...............................................................................  317
Katarzyna Starecka, Bunka Kokka – japońskie koncepcje ‘państwa kultury’  .....................  327
Jakub Taylor, Koguryjskie przekształcenia ustrojowe końca IV w. a system trybutarny 

cefeng 冊封 w Azji Północnowschodniej  .........................................................................  349
Krzysztof Traba, Equality against Diversity? ʻĀʾiša ʻAbd ar-Raḥman’s Hermeneutics 

and Diversity in Modern Islamic Exegetical Tradition  ...................................................  363

RECENZJE 

Ewa Wołk-Sore, Julian Tuwim. Lokomotywa w 50 językach świata, 
Towarzystwo Autorów i Wydawców Prac Naukowych UNIVERSITAS, 
Kraków 2025, s. 113, ISBN 978-83-242-4069-2  ..............................................................  379

Andrzej Pisowicz, Wojciech Górecki, Wieczne państwo. Opowieść o Kazachstanie, 
Wydawnictwo Czarne, Wołowiec 2024, s. 380, ISBN 978-83-8191-925-8  .....................  383



LIST OF CONTENTS

ARTICLES

Jeong-in Choi, Idiomatic Expressions Containing the Colours White and Black 
in the Korean Language (in Polish)  .................................................................................  239

Cem Erdem, A Discourse Analysis: The Impact of the Syrian Civil War 
on Hate Speech Against Alevis  .........................................................................................  253

Marzena Godzińska, The “Alevi Opening” – Uniting or Dividing  ......................................  275
Martyna Groth, Water Puppetry: The Soul of Vietnam’s Rice Fields ...................................  289
Romuald Huszcza, Jarosław Pietrow, More about the So-called Double Subject 

(Double Nominative) Constructions in the Japanese Syntax (in Polish)  .......................  297
Beata Kubiak Ho-Chi, Memory and Nostalgia in Yasunari Kawabata’s Novel 

The Old Capital (in Polish)  ..............................................................................................  309
Urszula Mach-Bryson, Virtues of Tea in the Works of Hisamatsu Shin’ichiego 

(1889–1980) (in Polish)  ....................................................................................................  317
Katarzyna Starecka, Bunka Kokka – Japan’s Concept of the “Cultural State” 

(in Polish)  ..........................................................................................................................  327
Jakub Taylor, Koguryŏ’s Political Transformations at the End of the 4th Century 

and the Cefeng 冊封 Tributary System in Northeast Asia  .............................................  349
Krzysztof Traba, Equality against Diversity? ʻĀʾiša ʻAbd ar-Raḥman’s Hermeneutics 

and Diversity in Modern Islamic Exegetical Tradition  ...................................................  363

REVIEWS

Ewa Wołk-Sore, Julian Tuwim. Locomotive in 50 World Languages, 
Towarzystwo Autorów i Wydawców Prac Naukowych UNIVERSITAS, Kraków 2025, 
pp. 113, ISBN 978-83-242-4069-2  ....................................................................................  379

Andrzej Pisowicz, Wojciech Górecki, The Eternal State. A Story of Kazakhstan, 
Wydawnictwo Czarne, Wołowiec 2024, pp. 380, ISBN 978-83-8191-925-8  ..................  383



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

RECENZENCI (OD 2020) / REVIEWERS (SINCE 2020)

dr hab. Michael Abdalla, prof. (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)
dr Andżelika Adamczyk (Uniwersytet Warszawski)

prof. dr hab. Piotr Balcerowicz (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Jerzy Bayer (Uniwersytet Jagielloński)

dr Brenda Beck (University of Toronto)
dr hab. Aleksandra Bernatowicz, prof. (Polska Akademia Nauk)

dr hab. Joanna Bocheńska (Uniwersytet Jagielloński)
dr hab. Beata Bochorodycz, prof. (Uniwersyet im. A. Mickiewicz)

dr Kamil Burkiewicz (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu)
prof. dr hab. Marzena Czerniak-Drożdżowicz (Uniwersytet Jagielloński)

dr hab. Andrzej Drozd (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Marek M. Dziekan (Uniwersytet Łódzki)

mgr Bonnie Glaser (Indo-Pacific, German Marshall Fund)
dr Justyna Godlewska-Szyrkowa (Uniwersytet Warszawski)

dr Marzena Godzińska (Uniwersytet Warszawski)
dr Aneta Gołębiowska-Tobiasz (Uniwersytet Zachodnioczeski w Pilźnie)

prof. dr hab. Elżbieta Górska (Uniwersytet Jagielloński)
dr Agnieszka Graczyk (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)

dr hab. Joanna Grela, prof. (Uniwersytet Jagielloński)
dr hab. Marcin Grodzki, prof. (Uniwersytet Warszawski)

dr Stanisław Gródź (University of Birmingham)
dr Michael Hope (Uniwersytet Yonsei)

prof. dr hab. Romuald Huszcza (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Arkadiusz Jabłoński (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)

prof. dr hab. Marcin Jacoby (Szkoła Wyższa Psychologii Społecznej)
dr hab. Marzenna Jakubczak, prof. (Uniwersytet Jagielloński)
dr Filip A. Jakubowski (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)

dr Stanisław Jaśkowski (Uniwersytet Warszawski)
dr hab. Agnieszka Ayşen Kaim, prof. (Polska Akademia Nauk)

prof. dr hab. Irena Kałużyńska (Uniwersytet Warszawski)
dr Stanisław Kania (Uniwersytet Warszawski)

prof. zw. dr. hab. Lidia Kasarełło (Uniwersytet Warszawski)
dr Shahla Kazimova (Uniwersytet Warszawski)

prof. dr hab. Tomasz Kempa (Uniwersytet Mikołaja Kopernika)
dr Ilona Kędzia-Warych (Uniwersytet Jagielloński)

dr Dawid Kolbaia (Uniwersytet Warszawski)
dr Zuzanna Kołodziejska-Smagała (Uniwersytet Wrocławski)

dr hab. Izabela Kończak, prof. (Uniwersytet Łódzki)
prof. dr hab. Agnieszka Kozyra (Uniwersytet Warszawski)

dr Magdalena Krzyżanowska (Universität Hamburg)
dr hab. Beata Kubiak Ho-Chi, prof. (Uniwersytet Warszawski)
dr Hanna Kupś (Uniwersytet Mikołaja Kopernika w Toruniu)

dr hab. Wiesław Lizak (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Alfred F. Majewicz (Uniwersytet Mikoła Kopernika)

dr hab. Halina Marlewicz, prof. (Uniwersytet Jagielloński)
dr Mirosław Michalak (Uniwersytet Warszawski)

dr hab. Marcin Michalski, prof. (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)
dr hab. Dorota Michaluk, prof. (Uniwersytet Mikołaja Kopernika)



dr hab. Michał Moch, prof. (Polska Akademia Nauk)
dr hab. Maciej Münnich, prof. (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II)

prof. dr Guy Newland (Central Michigan University)
dr hab. Michał Németh, prof. (Uniwersytet Jagielloński)

dr hab. Piotr Nykiel (Uniwersytet Jagielloński)
dr hab. Barbara Ostafin (Uniwersytet Jagielloński)

prof. dr hab. Katarzyna Pachniak (Uniwersytet Warszawski)
dr hab. Józef Pawłowski (Uniwersytet Warszawski)

dr hab. Marek Piela (Uniwersytet Jagielloński)
prof. dr hab. Ewa Pałasz-Rutkowska (Uniwersytet Warszawski)

dr Ewa Paśnik-Tułowiecka (Uniwersytet Warszawski)
dr hab. Marzanna Pomorska (Uniwersytet Jagielloński)

dr Karolina Rakowiecka-Asgari (Uniwersytet Jagielloński)
prof. dr Charles Ramble (Ecole pratique des hautes études)

dr Jan Rogala (Uniwersytet Warszawski)
dr hab. Hanna Rubinkowska-Anioł, prof. (Uniwersytet Warszawski)

dr Iga Rutkowska (Uniwersytet Warszawsk)
dr hab. Ewa Rynarzewska, prof. (Uniwersytet Warszawski)

prof. dr hab. Sven Sellmer (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)
prof. dr hab. Ewa Siemieniec-Gołaś (Uniwersytet Jagielloński)

dr Alevtina Solovyova (University of Tartu)
prof. dr Senri Sonoyama (International Christian University, Tokio)

dr Ülker Sözen (Leipzig University)
dr Kamila Stanek (Uniwersytet Warszawski)

dr Marcin Styszyński (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)
prof. dr hab. Lidia Sudyka (Uniwersytet Jagielloński)

dr Mariusz Sulkowski (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego)
dr Magdalena Szpindler (Uniwersytet Warszawski)

dr hab. Marcin Szydzisz, prof. (Uniwersytet Wrocławski)
mgr Natalia Świdzińska (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)

dr hab. Maciej Tomal, prof. (Uniwersytet Jagielloński)
dr hab. Jerzy Tulisow (Uniwersytet Warszawski)
dr Marek Tuszewicki (Uniwersytet Jagielloński)

dr hab. Witold Tyborowski, prof. (Uniwersytet im Adama Mickiewicza)
dr Marek Tylkowski (Szkoła Wyższa Psychologii Społecznej)

dr Małgorzata Wielińska-Softwedel (Uniwersytet Ludwika i Maksymiliana w Monachium)
dr Sebastian Wielosz (Uniwersytet Jagielloński)

dr Jakub Wilanowski-Hilchen (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr Nicole Willock (Old Dominion University)

prof. dr hab. Witold Witakowski (Uppsala University)
dr hab. Marta Woźniak-Bobińska, prof. (Uniwersytet Łódzki)

prof. dr hab. Grażyna Zając (Uniwersytet Jagielloński)
prof. dr hab. Ewa Zajdler (Uniwersytet Jagielloński)

dr Agnieszka Zastawna-Templin (Uniwersytet Warszawski)
dr Konrad Zasztowt (Uniwersytet Warszawski)

prof. dr hab. Maciej Ząbek (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Estera Żeromska (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

WSKAZÓWKI DLA AUTORÓW TEKSTÓW PO POLSKU
(pełna wersja tekstu dostępna także na stronie czasopisma: http://pto.orient.uw.edu.pl/)

Uprzejmie prosimy, aby teksty składane w redakcji „Przeglądu Orientalistycznego” były 
przygotowywane według poniższych reguł. Artykuły niespełniające tych wymagań nie 
będą przez redakcję przyjmowane. Materiałów niezamówionych redakcja nie zwraca.

I. Uwagi ogólne 
1. Teksty złożone w „Przeglądzie Orientalistycznym” powinny być wynikiem orygi-

nalnych badań, w rzetelny i uczciwy sposób prezentować rezultaty własnej pracy; 
Autorzy stosownie powinni zaznaczyć wkład innych osób w powstawanie artykułu. 
Jeśli artykuł jest rezultatem badań finansowanych, prosimy o podanie informacji 
o źródłach finansowania, wkładzie instytucji naukowo-badawczych, stowarzyszeń 
i innych jednostek. 

2. Teksty złożone w „Przeglądzie Orientalistycznym” nie mogą być wcześniej opubliko-
wane (ani w języku polskim, ani w językach obcych), jak też w tym samym czasie 
złożone w redakcjach innych czasopism. 

3. Decyzja Autora o publikacji tekstu w „Przeglądzie Orientalistycznym” oznacza zgodę 
na udzielenie autorskiej licencji eksploatacyjnej do nadesłanego tekstu (dot. posta-
ci drukowanej i/lub elektronicznej), co obejmuje prawo Redakcji do: kopiowania, 
publikacji, reprodukcji, cytowania, umieszczenia w formie elektronicznej w bazach 
danych, itp. Czas trwania udzielonej licencji jest zgodny z dyrektywą UE. Licencja 
zostaje udzielona „Przeglądowi Orientalistycznemu” nieodpłatnie.

4. Teksty podlegają recenzji, a wszelkie dane autorów i recenzentów są poufne (double 
blind).

5. Redakcja zastrzega sobie prawo do skracania i redagowania złożonych tekstów (także 
tytułów). 

6. Przyjęte do publikacji i zredagowane teksty odsyłane są autorowi do autokorekty. Po 
jej dokonaniu prosimy o jak najszybsze odesłanie tekstu do redakcji. 

7. Wszelkie wykryte przejawy nierzetelności naukowej (ghostwriting i guest authorship) 
będą ujawniane, włącznie z powiadomieniem odpowiednich podmiotów. 

8. Autorzy ponoszą odpowiedzialność wynikającą z praw wydawniczych i praw autor-
skich (cytowanie, przedruk ilustracji, tabel i wykresów z innych źródeł). 

9. Do przesłanej propozycji publikacji należy dołączyć stosowne oświadczenie dotyczące 
akceptacji powyższych punktów [plik do pobrania na stronie czasopisma: http://pto.
orient.uw.edu.pl/].

II. Format tekstu 
1. Objętość tekstu, wraz z przypisami dolnymi i bibliografią końcową, nie powinna 

przekraczać 1 arkusza wydawniczego, czyli 40 tys. znaków ze spacjami. 
2. Prosimy w całym tekście, także przypisach, używać czcionki unikodowej w rozmia-

rze 12, marginesy prawy i lewy 2,5 cm, interlinia 1,5. 
3. Na tekst składa się tytuł, słowa kluczowe (keywords) artykułu w języku angielskim 

(ok. 5 słów/terminów kluczowych dla omawianej tematyki) i streszczenie (Abstract) 



artykułu w języku angielskim (150–200 wyrazów, max. 1000 znaków ze spacjami) 
utrzymane w formie bezosobowej, omawiające ogólnie poruszaną problematykę, zasto-
sowaną metodologię i najważniejsze tezy; 

4. Między cyframi (m.in. daty, zakres stron) stosujemy półpauzę (np. 1945–1954 lub 
s. 1–10).

5. Przypisy powinny być przygotowane wg zasad Modern Language Association 
(MLA: http://www.easybib.com/guides/citation-guides/mla-8/) 

 przystosowanych do j. polskiego przez redakcję „Przeglądu Orientalistycznego”. 
Poniżej zamieszczamy tę adaptację.

6. Prosimy o umieszczenie pełnej listy bibliograficznej na końcu artykułu.
7. Jeżeli konieczne jest zamieszczenie przypisu przy tytule tekstu, taki przypis opatru-

jemy gwiazdką. 
8. Artykuł może zawierać znaki spoza podstawowego alfabetu łacińskiego, jednak należy 

podać ich zapis także w transliteracji lub transkrypcji właściwej dla danego alfabetu 
niełacińskiego (np. wg. PWN).

ADAPTACJA ZASAD dla PO
cytowania, wstawiania odnośników, przypisów i bibliografii wg MLA

Cytaty 
• W nawiasie prosimy zamieścić nazwisko autora i stronę (pełne dane bibliograficzne 

należy podać w Bibliografii na końcu artykułu): „cytat ….” (Said 9); 
• jeśli nazwisko autora występuje w zdaniu, które przypis ten kończy wtedy piszemy: 

Said uważa, że …(9).
W wypadku kilku publikacji tego samego autora należ dodać rok wydania.
Odnośniki, przypisy dolne i dane bibliograficzne 
• odniesienie do książki bądź artykułu należy umieścić w tekście: (Said), jeśli nazwi-

sko autora występuje w zdaniu, które przypis ten kończy wtedy podajemy sam rok: 
(1978); jeśli odnosimy się do kilku autorów, przypis powinien wyglądać następująco 
(Hart 2000, s. 15; Said 1978, s. 9). Autorzy powinni być wymienieni w porządku 
alfabetycznym.

• przypisy dolne umieszczamy tylko wtedy, gdy niezbędne jest dodanie lub uszczegó-
łowienie informacji.

Sposób zapisu poszczególnych pozycji w Bibliografii na końcu artykułu:
1. Książka: (Autor) Nazwisko, imię. Tytuł (zapisany kursywą). Wydawnictwo, data 

wydania, miejsce wydania (jeśli jest istotne lub publikacja pochodzi sprzed 1900). 
Jeśli jest to wersja elektroniczna, należy podać dane i datę dostępu.

 Przykład: Said, Edward. Orientalism. Pantheon Books, 1978.
 W wypadku cytowania dwóch tekstów tego samego autora wydanych w tym samym 

roku:
 Said, Edward. Orientalism. Pantheon Books, 1978a.
2. Rozdział w książce: (Autor) Nazwisko i imię. Tytuł rozdziału (w cudzysłowie). Tytuł 

książki (kursywą), red. (jeśli potrzebne) imię i nazwisko (autor lub redaktor książki), 
nazwa wydawnictwa, data wydania, ewent. miejsce wydania, numery stron. 



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

 Przykład: Montrose, Louis. „Elizabeth Through the Looking Glass: Picturing the 
Queen’s Two Bodies”. The Body of the Queen: Gender and Rule in the Courtly 
World, 1500–2000, red. Regina Schulte, Berghahn, 2006, s. 61–87.

3. Artykuł w czasopiśmie (prosimy nie stosować skrótów nazw czasopism):
 (Autor) Nazwisko i imię, tytuł artykułu (kursywą). Tytuł czasopisma (w cudzysłowie), 

tom lub numer, ew. zeszyt, strony zajmowane przez artykuł. Jeśli artykuł ma wersję 
elektroniczną, można ją podać:

 Przykład: Asafu-Adjaye, Prince. Private Returns on Education in Ghana: Estimating 
the Effects of Education on Employability in Ghana.  „African Sociological Review”, 
t. 16, nr 1, 2012, s. 120–138. JSTOR, www.jstor.org/stable/24487691.

 Artykuł w prasie codziennej powinien być podany wg tych samych zasad, przy czym 
należy podać dokładną (dzienną) datę wydania i miejsce.

4. Prace naukowe i materiały pozostające w archiwach:
 (Autor) Nazwisko i imię. Tytuł (rodzaj pracy). Miejsce przechowywania. Data. Dane 

o wersji elektronicznej.
 Przykład: Kowalski Jan, „Edward Said” (praca magisterska, maszynopis) Uniwersytet 

Warszawski. 2008.
5. Dane z internetu (np. statystyczne, fotografie, mapy itp.) w bibliografii należy umieścić 

na końcu i podać datę dostępu.
 Przykład: Hume Anadarko, C.R. „Kiowa Teepees – Meat Drying”. Annette Ross Hume 

Photography Collection, Wichita State University Libraries. Indigenous Peoples: North 
America, http://tinyurl.galegroup.com/tinyurl/3fNbh0 [1.01.2019].

III. Nadsyłanie tekstu 
1. Artykuł należy opatrzyć następującymi informacjami: 

• dane o autorze/autorach wraz z informacją o stopniu/tytule naukowym i miejscu 
zatrudnienia/studiów; 

• dane kontaktowe: e-mail (koniecznie wraz z informacją, czy może być udostęp-
niony w bazie CEJSH), adres pocztowy, telefon. 

2. Tekst w postaci pliku elektronicznego (format Word i PDF) wraz z podpisanym 
oświadczeniem (patrz wyżej pkt. I.9) należy przesłać pocztą elektroniczną na adres: 
przeglad.orientalistyczny@uw.edu.pl. Materiały graficzne (fotografie, ilustracje, 
wykresy) prosimy załączyć w osobnych plikach jak najlepszej jakości (min. 300 dpi).



From 2019 we publish articles in “Przegląd Orientalistyczny” also in English.

GUIDELINES FOR THE AUTHORS OF TEXTS IN ENGLISH
(see also: http://pto.orient.uw.edu.pl/)

We kindly ask you to send your articles to “Przegląd Orientalistyczny” according to the 
rules which follow. Articles which do not comply with the rules will not be processed 
by the editors. We do not send back articles which were not accepted. 

I. Main remarks 
 1. Texts submitted to the “Przegląd Orientalistyczny” should be based on original research 

and present any results in a reliable and dependable way. The authors should mention 
any contribution made by third parties accordingly. If the article is a result of funded 
research please note the financial sources, impact of research institutions, societies 
and other organizations.

 2. Texts submitted to the “Przegląd Orientalistyczny” have not been published pre-
viously elsewhere (in Polish or any other language) nor submitted to other journals 
concurrently. 

 3. By submitting the text, the author grants, assigns, and transfers to the publisher, 
 during the full term of copyright and all renewals thereof, the sole and exclusive 
right to print, publish, distribute, market and sell the work in any and all editions and 
formats throughout the world. This assignment is granted free of charge to “Przegląd 
Orientalistyczny” and shall be effective as long as it complies with EU directives.

 4. The editor reserves the right to shorten, copyedit and proof texts accepted for pub-
lication (including article titles).

 5. Submitted papers will be subject to peer review by appropriate referees. The names 
of the authors and the reviewers are confidential (double blind).

 6. After copyediting and final proofing, the text, in an electronic format, shall be sent 
to the author for approval. After revisions and clarifications (if necessary), the text 
must be submitted to the editor as soon as possible.

 7. Any indications of dishonesty, such as ghostwriting and guest authorship will be 
disclosed, including informing necessary parties.

 8. The authors are responsible for compliance with copyrights regarding citations and 
reprints of illustrations, tables and diagrams from other publications. 

 9. Please send a statement of your acceptance of the above rules [sample on the website 
of the journal: przeglad.orientalisyczy@uw.edu.pl]

10. The authors are responsible for the English proofreading of their articles.

II. Text format 
1. The text, including footnotes and bibliography (references), should not exceed 40,000 

characters with spaces. Please send complete scripts of the work in Word and PDF 
format. Any special fonts used by the author should be sent as an attachment to 
the text.



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

2. Please use font size 12 throughout the whole text, including footnotes and citations. 
All margins should be set up to 2,5 cm, line spacing 1,5. 

3. The text should consist of a title, main body text, keywords (4–5 at least), and abstract 
in English (150 to 200 words, max. 1000 characters).

4. Please use an en dash between numbers (for example, 1945–1954 or pp. 1–10). 
5. Citation and footnotes should be prepared according to the standard of the 

Modern Language Association (MLA, 8th edition). For MLA citation guidelines 
please consult:

 http://www.easybib.com/guides/citation-guides/mla-8/ 
 List of references (cited sources) should be placed at the end of the article.
6. If it is necessary to add a footnote to the title, please mark it with an asterisk. 
7. Characters from scripts other than Latin should be always accompanied by their 

transliteration. 

III. Sending the article
1. Please send information about 

• the author, including titles and affiliation. 
• the author’s email address (together with information whether the e-mail address 

can be available in electronic databases, esp. CEJSH), postal address and telephone 
number.

2. Please send an electronic version of the text in Word and PDF format together with 
the author’s statement of the acceptance of the editorial rules (see I.9) to przeglad.
orientalistyczny@uw.edu.pl. Please attach graphic materials such as photographs, 
illustrations, diagrams in separate files in the best possible quality (min. 300 dpi).



INFORMACJA O MONOGRAFICZNEJ SERII PTO 
„MISCELLANEA ORIENTALIA”

Mając na uwadze chęć publikowania monografii naukowych członków PTO i orienta-
listów w ogóle oraz rozwój mediów elektronicznych i ich coraz większą rolę w obiegu 
naukowym, Zarząd Główny Polskiego Towarzystwa Orientalistycznego w dniu 23 wrze-
śnia 2016 zdecydował o utworzeniu nowej serii wydawniczej: Monograficznej Serii 
PTO „Miscellanea Orientalia” (PTO Monograph Series „Miscellanea Orientalia”). Seria 
ta będzie się ukazywała w zależności od potrzeb w postaci drukowanej i/lub w wersji 
elektronicznej i będzie dostępna na stronie Polskiego Towarzystwa Orientalistycznego . 
Materiały publikowane w serii będą dostępne bezpłatnie w formacie pdf.

ZASADY PUBLIKACJI

 1. Tematyka proponowanych publikacji dotyczyć może wszelkich aspektów dawnego 
i współczesnego Orientu; 

 2. Publikacje mogą być w dowolnym języku, w tym w językach orientalnych;
 3. Publikacje wydawane w serii nie powinny przekraczać 40 arkuszy wydawniczych;
 4. Od strony technicznej prace po polsku powinny być przygotowane według zasad 

przewidzianych dla „Przeglądu Orientalistycznego”, a w przypadku publikacji obco-
języcznych – „Rocznika Orientalistycznego”;

 5. Każda proponowana do publikacji praca powinna mieć dwie recenzje. Recenzentów 
wybiera Komitet Redakcyjny serii, może przy tym skorzystać z recenzentów zapro-
ponowanych przez Autora; 

 6. Komitet Redakcyjny serii składa się z redaktora naczelnego „Przeglądu Orientali-
stycznego”, odpowiadającego za serię, i członków ZG PTO. Do każdej publikacji 
wybierany jest jej redaktor naukowy zaaprobowany przez Redaktora serii w poro-
zumieniu z Komitetem Redakcyjnym serii. PTO gwarantuje ostateczne opracowanie 
redakcyjne tekstu, nie ma jednakże finansowych możliwości przygotowania składu 
komputerowego, o co stara się Autor we własnym zakresie. 

 7. Istnieje możliwość przejęcia przez PTO kwestii składu komputerowego po wcześniej-
szym przekazaniu przez Autora odpowiedniej kwoty na ten cel w formie darowizny;

 8. W wypadku publikacji drukowanych tradycyjnie Autor lub Autorzy zapewniają środki 
finansowe na druk tomu;

 9. Prawa autorskie do opublikowanego artykułu zachowują jego Autor oraz Wydawca;
10. Opublikowany artykuł, ani żaden jego fragment nie może być reprodukowany, prze-

twarzany i rozpowszechniany w jakikolwiek sposób za pomocą urządzeń elektro-
nicznych, mechanicznych, kopiujących, nagrywających i innych oraz nie może być 
przechowywany w żadnym systemie informatycznym bez uprzedniej pisemnej zgody 
Autora i Wydawcy;

11. Oferta jest skierowana w pierwszym rzędzie do członków PTO, ale także do całego 
środowiska orientalistycznego, zarówno w Polsce, jak i za granicą.

http://pto.orient.uw.edu.pl/category/bez-kategorii/monograficzna-seria-pto-miscellanea-
orientaliapto-monograph-series-miscellanea-orientalia/



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 3– 4, 2025

„Przegląd Orientalistyczny” wydawany jest przez Polskie Towarzystwo 
Orientalistyczne od 1949 r. Ukazuje się w języku polskim, a od 2008 r. 
zawiera także angielskie streszczenia artykułów, które są zamieszczane 
w bazie „The Central European Journal of Social Sciences and Humani-
ties” (CEJSH: http://cejsh.icm.edu.pl) na Platformie Internetowej Centrum 
Otwartej Nauki ICM UW (CeON). Od roku 2014 w otwartym dostępie 
(w Bibliotece Nauki, w ramach bazy CEJSH) dostępna jest także pełna 
wersja artykułów i recenzji. Od 2017 roku na stronie PTO zamieszczona 
jest pełna wersja numerów PO.

„Przegląd Orientalistyczny” od 2007 r. znajduje się w bazie European 
Reference Index for the Humanities (ERIH), zweryfikowanej w roku 2011 
(dyscyplina: Linguistics, kategoria: NAT – krajowe), a od 2015 r. znajduje 
się na liście ERIH PLUS: http://erihplus.nsd.no/; https://dbh.nsd. uib.no/
publiseringskanaler/erihplus/periodical/info.action?

„Przegląd Orientalistyczny” znajduje się w wykazie czasopism punktowa-
nych Ministerstwa Nauki i Szkolnictwa Wyższego.



Polskie Towarzystwo Orientalistyczne (http://www.pto.orient.uw.edu.pl) 
posiada wiele egzemplarzy „Przeglądu Orientalistycznego” z lat ubiegłych 
i bieżących. Chętnych do nabycia wydawnictwa prosimy o kontakt e-mailowy: 
przeglad.orientalistyczny@uw.edu.pl.

Nasze konto: Polskie Towarzystwo Orientalistyczne 
 Zarząd Główny 
 ul. Krakowskie Przedmieście 26/28 
 (Wydział Orientalistyczny UW) 
 00-927 Warszawa 
 bank BNP PARIBAS
 11 1600 1462 1802 1325 1000 0001




