
Wydano ze środków finansowych 
Polskiego Towarzystwa Orientalistycznego

PRZEGLĄD
ORIENTALISTYCZNY

ORIENTAL STUDIES REVIEW

POLSKIE TOWARZYSTWO ORIENTALISTYCZNE
POLISH SOCIETY FOR ORIENTAL STUDIES

Kwartalnik

Nr 1–2 (293–294) WARSZAWA 2025

WYDAWNICTWO PTO



Realizacja wydawnicza / Publishing Company
Dom Wydawniczy ELIPSA 
ul. Infl ancka 15/198, 00-189 Warszawa
tel. 22 635 03 01, e-mail: elipsa@elipsa.pl, www.elipsa.pl

KOMITET REDAKCYJNY / EDITORIAL COMMITTEE

Redaktor naczelny / Editor in Chief – dr hab. Agata Bareja-Starzyńska, prof. UW
Członkowie / Members – dr hab. Iwona Kordzińska-Nawrocka, prof. UW, 

prof. dr hab. Iwona Kraska-Szlenk, dr Małgorzata Religa, dr Magdalena Rodziewicz, 
prof. dr hab. Danuta Stasik, dr Anna Sulimowicz-Keruth, dr hab. Jacek Woźniak

RADA NAUKOWA / EDITORIAL BOARD

Prof. Eva Csato (Uppsala Universiy), 
Prof. Eva de Clercq (Ghent University), 

Prof. Janusz Danecki (University of Warsaw), 
Prof. Peter Kornicki (Cambridge University), 

Prof. Olga Lomova (Charles University in Prague), 
Prof. Giacomella Orofino (University L’Orientale, Naples), 

Prof. Mario Poceski (University of Florida), 
Prof. Lionel Posthumus (University of Johannesburg),

Prof. Mark Turin (University of British Columbia)

Redakcja językowa / Proofreading
Zespół (język polski), 

Editorial Committee (Polish)

Sekretarz redakcji / Editorial secretary
dr Magdalena Szpindler

Okładka / Cover
Wanda Winkowska-Siennicka

Adres redakcji / Address of the Editorial Office
ul. Krakowskie Przedmieście 26/28 
(Wydział Kultur Azji i Afryki UW)

00-927 Warszawa
Tel. 22 55 20 513

ISSN – 0033-2283

Nakład 250 egz.



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.1PALINA APANOVICH
Uniwersytet Jagielloński

VOICES OF LOVE IN TURBULENT TIMES: 
POLITICAL UNDERCURRENTS IN THE DEPICTION OF LOVE 

BY WOMEN POETS IN BELARUS AND IRAQ

ABSTRACT: This paper examines how women poets from Belarus and Iraq portray 
love, revealing the intricate relationship between personal emotions and the political 
environments in which they write. While love is often regarded as an universal human 
experience, the representation of love in literature can be profoundly influenced by 
a poet’s cultural, social, and political context. Although culturally distinct, the socio-
political situations in both Belarus and Iraq add a significant number of similarities 
to the lives of their citizens. All of the poets whose works were analysed in this 
research had to flee their homeland due to political repression. In exile, they utilize 
their poetry to express love not only for their significant others, but also for their 
homeland, families, friends, and all the other things they had to leave behind. One of 
the primary objectives of this paper is to demonstrate not only the differences but also 
the similarities in discussing love, particularly the similarities shaped by the political 
situation. For the purposes of this work, the topic has been divided into three sections: 
love for the country, love for the family, and romantic love.

KEYWORDS: Belarus, Iraq, love, modern poetry, repressions

Love has been a fundamental human emotion throughout history and remains an im-
portant theme in art and literature. The Belarusian dictionary describes love as “a great 
heartfelt feeling for a certain person of the opposite sex.” (Kakhanne). Descriptions of love 
in the Arabic dictionaries differ from curiosity and “the joy born of perfect knowledge of 
God” to dominance and control (Ḥubb). For the purposes of this study, love is catego-
rized into three aspects: love for one’s homeland, love for the family, and romantic love.

This research explores the extent to which political circumstances shape expressions 
of love and whether these influences can be observed in poetry. The study hypothesizes 
that political instability significantly impacts love poetry. However, cultural and ideological 
differences are expected to lead to distinct poetic expressions across different societies. 
To explore this, love poetry from Iraq and Belarus was analyzed. All poems included in 
this research were originally composed in either Belarusian or Arabic. Due to limitations 
of space, this article presents compositions of five selected poets taken from a broader 
corpus of poems examined during the course of the research.

Maryja Badziej was born in 1997 in Vawkavysk. She graduated from the Faculty of 
Philology and has worked as both an editor and a translator from English and French. 
A recipient of several awards for young poets, she has lived in Minsk and Berlin 
(“Марыя Бадзей”). The next author, Julia Cimafieeva, was born in 1982 in southeastern 
Belarus. Her native region was evacuated following the Chernobyl nuclear disaster, 
resulting in her first experience of forced displacement at an early age. She earned a degree 
in English philology in Minsk and has since collaborated with various literary journals 
while translating literature from English into Belarusian. She is married to the poet and 



PALINA APANOVICH4 NR 1–2

writer Alhierd Bacharevich and frequently appears as a character in his autobiographical 
works. Cimafieeva is currently living in exile in Germany (“Юля Цімафеева”). The last 
selected Belarusian poet, Hanna Yankuta, was born in Hrodna in 1984. She graduated 
from the Faculty of Philology and, in 2013, received an award for emerging poets. In 
addition to her own creative work, she is also active as a translator into Belarusian 
(“Ганна Янкута”).

The first selected Iraqi poet is ˀAmal Al-Ğubūrī. Born in Baghdad in 1967, Al-Ğubūrī 
pursued a degree in English philology before embarking upon a career in literary translation. 
In Baghdad, she founded East–West Publishing, a press dedicated to introducing Iraqi 
readers to international literature. Political circumstances compelled her to emigrate in 
1997; she currently resides in Berlin, where she established the first – and to date only 
– Arab German literary magazine. In addition, she founded a non-profit organization 
committed to the development and promotion of Arabic literature in Germany and serves 
as a cultural consultant to the Embassy of Yemen (“Amal al-Jubouri”). Dunyā Mīẖāˀīl, 
born in 1965, worked as a journalist and translator in Iraq until 1995, when she was 
forced to leave the country. She initially relocated to Jordan before settling in the United 
States, where she continues to reside. Mīẖāˀīl currently teaches Arabic language and 
literature at Oakland University. She is the recipient of numerous awards, including the 
UNESCO Sharjah Prize for Arab Culture and the United Nations Human Rights Award 
for Freedom of Writing. Her literary work is primarily concerned with themes of war 
and exile (“Dunya Mikhail”). It shoulde be added that in this paper translations of ˀAmal 
Al-Ğubūrī works were made by Rebecca Gayle Howell and Husam Qaisi, the rest of 
the translations were made by the author of the paper.

1. SOCIO-POLITICAL SITUATION 

It is not surprising that the 21st century has been marked by significant political turmoil 
in Belarus and Iraq. Under authoritarian regimes, the population endured repressions and 
tortures, while many individuals, including numerous authors and poets, were forced to 
flee the country in search of safety. Estimates made by United Nations High Commissioner 
for refugees suggest around four million refugees had to flee Iraq due to the Iraqi War 
(Ranard, “Refugees from Iraq” 5). In the first meeting of Iraqi intellectuals, who had to 
flee the country, and those who stayed, there were present around two hundred exiled poets 
and artists (Bader, “Al-ˁirāq,” p. 38). After the 2020 presidential election, almost a million 
of Belarusians escaped from the country to European Union (EU) (“Migrants, refugees, 
exiles”). Due to political repressions, the whole Belarusian Pen Center had to migrate to 
Warsaw and all non-governmental awards for Belarusian literature currently take place in 
the EU (“Гісторыя”). State censorship severely restricted the ability to publish literary works, 
and those who dared to criticize the political system were subjected to prison sentences.

In the mid-20th century, women in Iraq experienced more rights compared to the 
female population of the other Arab countries. That was due to the political decisions of 
the Ba’ath (al-baˁṯ) party. After seizing power, the party prioritized economic development, 
recognizing that this could only be achieved by increasing the workforce. As a result, 
the 1970 Constitution guaranteed the same rights to everyone, no matter male or female 
(Al-dustūr al-ˁirāqī, 1970). Additionally, the Ba’ath Party made education mandatory for 
all children until the 10th grade, after which girls could choose to leave school. from 
the 1950s to the 1980s there was added paid maternity leave, organizations like the Iraqi 



VOICES OF LOVE IN TURBULENT TIMES…NR 1–2 5

Women’s League (rābiṭat al-marˀā al-ˁirāqiya) or General Federation of Iraqi Women 
(al-ˀitiḥād al-ˁām li-nisāˀ al-ˁirāq) were established (Al-Ali, “Iraqi Women,” p. 136), and 
measures to protect women in the workplace were enacted (Labor Law, 1987).

These changes not only improved the economic status of women but also transformed 
their socio-political position. The grounds for divorce were expanded, and in 1986, Iraq 
ratified the Convention on the Elimination of All Forms of Discrimination Against Women 
(CEDAW) (Human Rights Watch, “Background”).

However, the situation changed drastically after the Iran-Iraq War. The country faced 
significant economic and population losses, leading to widespread dissatisfaction among the 
population. To regain control, President Saddam Hussein employed anti-Western rhetoric 
to unite the people against a common enemy. This shift in focus toward conservative 
and traditional values significantly impacted the status of women. The literacy rate for 
women, which was 75% in 1987, dropped to just 25% by 2000 (Human Rights Watch, 
“Background”). The new policies emphasized the role of women as stay-at-home mothers, 
who would raise the next generation of soldiers for the regime (Al-Ali, “Reconstructing,” 
pp. 739−741).

The status of women did not improve significantly following the U.S.-led invasion. The 
rate of sexual violence and general aggression against women increased, as many men who 
had been engaged in constant wars returned with post-traumatic stress disorder (PTSD) and 
frustration. The subsequent anarchy following the collapse of Saddam Hussein’s regime 
further exacerbated the situation, as it made it impossible for women to seek protection 
from the state. Women’s role in the reconstruction of the country was marginal, and the 
promotion of women to higher positions was largely resisted by society, particularly 
following years of domination of conservative values. Female activists, after returning 
from exile, were often seen as promoters of Western values (Al-Ali, “Reconstructing,” 
pp. 741−742).

After the invasion led by Islamic State (al-Dawlā al-Islāmīyā, IS) the situation of 
women worsened even more, as a lot of limitations ranging from clothes to freedom 
of movement have been introduced. More than 6 million Iraqis had to flee their homes 
(Clutterbuck). After freeing Iraq from IS, whole families were collectively punished 
for the fact that one of their members was associated with the terrorists. Thousands of 
people lost their documents during the war and there were reported situations in which 
officers destroyed personal documents due to their own suspicions of relation with IS 
(Human Rights Watch, “Submission”). Till now, in the Iraqi penal code, it is acceptable 
to “discipline” women by their husbands (“Qānūn al-ˁuqūbāt”).

Belarus, which was part of the Union of Soviet Socialist Republics for most of the 
20th century, also made significant advances in the emancipation of women. Although 
they had the same rights in economic or social life, it was still impossible to imagine 
a woman in the highest political position (“Country Report”). The same still applies 
to Belarusian society. Even women politicians do not accept the vision of a female 
president (Ефимчик). 

During the 2020 protests, conservative ideas about women›s «weakness» were invoked. 
For instance, women formed protective circles around male protesters to shield them from 
police violence, and they organized women-only protests, which were initially treated 
more leniently by security forces. Notably, the leading opposition candidate to President 
Lukashenka, Sviatlana Tsikhanouskaya, emerged as a key figure in the election after all 
male opposition candidates, including her husband, were imprisoned (Хадановіч).



PALINA APANOVICH6 NR 1–2

In Belarus, laws against domestic violence are nonexistent. Following the 2020 protests, 
most non-profit organizations supporting women were shut down by the regime, accused 
of having ties to Western governments (“Хатні гвалт”).

These developments highlight the persistence of conservatism in both Iraq and 
Belarus. However, in Belarus, younger generations tend to be more open to change 
and emancipation, largely due to the country›s relatively better relations with the West 
during their formative years. Political instability remains a significant challenge in both 
countries: Iraq continues to recover from the aftermath of the U.S. occupation and the 
subsequent rise of IS, while Belarus faces the threat of domestic protests and potential 
Russian interference, both of which challenge the longevity of the current dictatorship.

2. POETRY ANALYSIS

Talking about motherland, ˀAmal Al-Ğubūrī in her book Hagar before occupation, 
Hagar after occupation describes two different states of talking about Baghdad: how 
she felt about the city before Us-led invasion and occupation and after it. Before, the 
author loves her city as a young girl loves her mother:

– My solitude, to which I always returned
City that kept my secret religion in her libraries

I came back to rest my head on her shoulder
and with just one look, she saw how tired I was

She wrapped her gardens, her fragrance, around me
She warmed me and in her eyes I saw
how stupid I’d been

My poems were tears that reached my beloved
long before I did (Al-Jubouri, p. 103).

Baghdad in this poem is a mother-figure, someone who gives a shoulder to rest on and 
creates an atmosphere of relaxation with the gardens and smells. This is Baghdad from 
childhood dreams, which got destroyed by war. In the next poems, Baghdad after the 
occupation, the whole mood switches: Baghdad becomes just several different militarized 
zones and camps. There is no hope for Baghdad in this poem; it ends up as a police 
state, and no end is seen for it in the future. This poem is devoid of feelings – there 
is neither love nor regret in it, but a dry calculation. Such a change of attitude shows 
even more how psychologically devastating the war was.

Diptych by Maryja Badziej depicts fairly the same mood. The poem is a farewell to 
Minsk, the city that the poet must leave due to political repressions. There is also no 
hope here, as the police state chooses who can stay and who should leave, and there is 
no possibility of change in the foreseeable future:

a cough of ashen roses music in the sky 
we earned this music, my city, we ruined
the strings break from sorrow, trumpets roar and rage
a neck untouched, lymph nodes swell
your neck is uneven, oh city, a scarf upon you



VOICES OF LOVE IN TURBULENT TIMES…NR 1–2 7

you smell of rain, city of water, city of sun
leaves drink gold and copper
leaving return
chestnut of my heart
from my pocket, I toss it into the window (Бадзей, p. 37).

The entire poem is dedicated to Minsk. After years of hardship, both the city and 
its inhabitants are portrayed as deserving of music, as if something good and cheerful 
should happen to them. However, even this music carries an overwhelming sense of 
sorrow, to the extent that “the strings break with grief.” The phrase “leaving return” in the 
original text represents a neologism likely derived from the combination of “separation” 
and “return.” This linguistic construction reflects the author›s dual sentiments: on one 
hand, a necessity to flee, and on the other, a constant emotional connection to the city. 
The heart, symbolized as a chestnut, is metaphorically left behind, destined to merge 
with the earth and take root.

Furthermore, the passage alludes to a cultural custom in which throwing a coin into 
a place signifies the wish to return. Here, however, the longing to return is so huge that 
instead of a coin, the author sacrifices her heart – the most valuable part of herself. 
The chestnut itself, a small yet hardened fruit encased in a spiny shell, may symbolize the 
impact of political experiences on the author’s life. Recent events have caused her heart 
to hide and develop protective armour, serving as a defence against further disruption. 
This transformation illustrates the effects of repression, which make individuals adopt 
a hardened and distrustful disposition.

Talking about the love for relatives, the political situation especially influences the 
love for the older generation, like grandmothers. Dunyā Mīẖāˀīl, in one of the poems, 
describes the whole life of her grandmother up until death. There are no descriptions of 
emotions related to the grandmother, only facts about her life: this is where she slept, this 
is what she wore, and this is what she did every day. On the other hand, telling the story 
through the grandmother’s life aims to show how much Iraq has already gone through, 
and that each subsequent war only becomes bloodier and more destructive. The only 
things left of the grandmother are the memories of her loved ones as an immaterial 
remnant of her existence and the grave in the cemetery, as a material remnant. However, 
the poem does not end with the death of Mīẖāˀīl’s grandmother:

We said nothing worse could come. 
 
And now the barbarians 
have come to Mosul. 
They destroyed my grandmother’s grave: my clay tablet, 
they smashed the winged bulls. 
Her eyes 
wide open 
like sunflowers 
gaze through her life 
at the fragments of our dreams. 
I press my hand on the map 
like an old wound (Mīẖāˀī, pp. 31–34).



PALINA APANOVICH8 NR 1–2

Grandmother, like the entire Iraqi nation, has endured numerous wars and conflicts. 
Each time it seemed that the situation could not be any worse, yet it always does. 
Even in death, these people are denied peace, as successive wars destroy their graves. 
The only enduring legacy exists in the immaterial realm: the stories that Grandmother 
shared with her grandchildren, which they, in turn, will pass down to future generations. 
These narratives serve as the sole means of preserving her memory, as the family, due 
to the cruelty of fate, can no longer visit her grave. 

The destruction of her grandmother’s burial site reopened a deep emotional wound 
for the author, who, despite being in exile, remained aware of the ongoing war but had 
not been personally affected by it until this loss. This event underscores the profound 
attachment the author felt toward her grandmother, as evidenced by her lasting memory 
of the burial site and her anticipation of the day she could visit it again.

Belarusian poet Julia Cimafiejeva also describes the life of her grandmother as a series 
of events, devoid of any displayed love. She spent only 3 years with her grandmother, 
as she states in the poem, but was named after her. That is how she describes the life 
of her grandmother:

I was taught to call you in plural 
as if you were not alone 
in your own body 
 
because how could you, on your own, 
bear what I am afraid 
even to think of 
 
but you were afraid, too, 
in the cold mud 
under the weight 
of wet braids (Цімафеева, p. 10).

Cimafiejeva was born in the southern region of Belarus, an area characterized by 
dense forests and extensive swamplands. During the reign of the USSR, the region lacked 
significant infrastructure and connections to major urban centres, a reality frequently 
depicted in Belarusian literary works. Living conditions were particularly harsh due 
to recurrent flooding and the inherent dangers of the swamps, where individuals could 
easily become lost or drown. From the perspective of the author, who grew up in a more 
modern era, it is difficult to fully grasp how her grandmother managed to navigate and 
survive such challenging circumstances. Consequently, she expresses deep admiration for 
her grandmother, emphasizing the symbolic significance of the braids, which remains 
with her as a testament to memory and continuity. “Calling in plural” is a means of 
talking to an older person or someone higher in rank by addressing them in plural form 
that is common in both Russian and Belarusian languages.

Talking about romantic affection, ˀAmal Al-Ğubūrī describes her relationship with 
the husband before and after the occupation and how the political situation changed it. 
Before the occupation, her husband probably cheated on her:



VOICES OF LOVE IN TURBULENT TIMES…NR 1–2 9

He stumbled between his fear and his fire
He called me slave but my opponent lady

His name, my tattoo of pain
His past, a Holocaust for my words

Once upon a time, my husband – (Al-Jubouri, p. 23).

The author references another woman, highlighting her husband’s betrayal. He treats 
this woman with significantly more respect, addressing her as “Lady” in contrast to his 
wife, whom he refers to – and likely regards – as a servant or slave. The author draws 
parallels between her husband and deeply traumatic experiences. The suffering he inflicted, 
symbolized by the mere mention of his name, is likened to a tattoo – an indelible mark 
that remains on the skin as a permanent reminder. This pain is even equated with the 
Holocaust, a metaphor for extermination and destruction. Following the occupation, these 
dynamics undergo a certain transformation:

I said to my husband
Who had been like a brother to me –
Let’s not wet our marriage bed with one drop of happiness

The Mujahideen, now in our house,
would smell love’s musk, our sweat

They’d behead anyone
who had both love and breath (Al-Jubouri, p. 25).

The author sees her husband as a brother rather than as a romantic partner. In a society 
where obtaining a divorce is particularly challenging for women, this dynamic may 
serve as an alternative – coexisting with an unfaithful spouse under the same roof while 
viewing him as a brother rather than a lover. The absence of romantic affection, which 
typically binds partners, further reinforces this relationship. 

The situation is exacerbated by war and the presence of the “mujahideen,” a term 
the author places in quotation marks in the original Arabic text. Among highly religious 
Muslim communities, public displays of affection are strictly prohibited, and wartime 
conditions heighten despair and social restrictions. In such a context, even the slightest 
expression of love or happiness can become a fatal risk – whether due to jealousy or 
religiously motivated repression.

Belarusian poem by Hanna Yankuta shows what women can do if they don’t want 
to be treated badly by their husbands – never get intimate with anyone:

My jelly-like body 
cannot bear the sun 
it blends into its surroundings 
and painfully stings anyone 
who dares to touch it 

[…] 



PALINA APANOVICH10 NR 1–2

and the most important lesson: 
it’s safer to be unhappy 
unhappiness – a golden mean 
better this way 
than to be devoured (Янкута, p. 101).

This poem is part of the collection Kanstytucyja, in which each piece is inspired by 
a specific chapter of the Belarusian Constitution. This poem corresponds to Article 49, 
which guarantees the right to education. 

Both Al-Ğubūrī and Yankuta explore the political implications of concealing happiness. 
As the Iraqi poet’s work suggests, in her country, a woman may continue to live with 
her husband but must suppress and hide her emotions. In Belarus, for similar reasons, 
a woman might altogether avoid intimate relationships. This contrast also highlights 
social differences: while Belarusian women may face criticism from their families and 
communities for remaining unmarried, they still have the option to live independently. 
In Iraq, however, such a choice is far more restricted. 

Furthermore, the political climates of both countries instill learned unhappiness as 
a survival mechanism. In societies where suffering is widespread, an openly content, 
smiling, or loving individual may provoke envy and distrust. This extends to authoritarian 
governments, which view happiness as a potential catalyst for change, something they 
seek to suppress at all costs.

3. SUMMARY AND CONCLUSIONS

Although situated in different parts of the globe, Belarusian and Iraqi women share 
a lot in common in terms of love. Main differences arise mainly from culture and 
religion. In Iraq, describing romantic feelings is much harder, but on the other hand, 
patriotic feelings and love for the country or city can be described openly, as it is not 
considered shameful. In both countries, political changes have an impact on poetry. All 
the poets, whose works were analyzed in this paper, had to flee their homeland. This is 
something that is shown in patriotic poetry, as both Al-Ğubūrī and Badziej describe the 
nostalgic feeling and great sadness that accompany their thoughts. They both have little 
hope for the future: repressions following repressions have killed all good thoughts, and 
no one sees the possibility of change. Politics has taken from them their homeland, the 
cities where they grew up, and whom they described with as much love as one would 
have for a mother. 

Dunyā Mīẖāˀīl connects her love for Iraq with the love for her family. She dreams 
of coming back home and visiting the grave of her grandmother, but it is impossible 
due to war and destruction. Firstly, the regime took the possibility of visiting her family 
and made her flee the country, and afterwards the terrorist group took the last memory 
left of her grandmother – the tomb. Cimafiejeva, currently living in exile, also has no 
possibility of visiting Belarus and seeing her family. No matter what, she still describes 
the hardships of her grandmother, living during the Soviet Union in a poor region without 
infrastructure and having to work physically throughout her whole lifetime, as significantly 
harder than hers. 

On the romantic side, both Belarusian and Iraqi authors agree that it is easier to 
never show love or happiness in those times, as it would bring unwanted attention. 



VOICES OF LOVE IN TURBULENT TIMES…NR 1–2 11

The fear that arises from the political hardships tends to darken all other feelings, and 
when they are born, it feels like an offense. And when the ruling class can see you, it 
is no good, as it can only bring more repressions and torture. That is why, in a country 
where people are hiding from the government, it is easier and safer to be unhappy than 
to show any love or affection.

The influence of political circumstances is evident in the works of Belarusian and 
Iraqi poets. Government repression not only infringes upon fundamental human rights 
but also restricts the capacity for love and happiness. Exile means the inability to see 
family members, walk through the familiar streets of one’s home city, or spend time with 
loved ones who remain behind. Under such conditions, where individuals must choose 
between imprisonment and exile, there is little room for emotional fulfilment, let alone 
the free expression of affection and love.

REFERENCES

Al-dustūr al-ˁirāqī al-muˀaqqat 1970, al-mādda 19. 26 Dec. 2003. http://mohamoon-montada.com/
default.aspx?Action=Display&ID=2341&Type=3> [26.01.2025]. 

Al-Ali, Nadje Sadig. Iraqi Women: Untold Stories from 1948 to the Present. Zed Books, 2007.
Al-Ali, Nadje Sadig. “Reconstructing Gender: Iraqi women between dictatorship, war, sanctions and 

occupation.” Third World Quarterly, Vol. 26, 2005. No. 4−5. Pp 739–758.
Al-Jubouri, Amal. Hagar Before the Occupation. Hagar After the Occupation. Alice James Books, 

2011. 
Amal al-Jubouri. https://www.smith.edu/people/amal-al-jubouri [24.06.2025].
Bader, ˁAlī. “Al-ˁirāq: ḥulm fanṭāzī ṭawīl.” Šahādāt: šahādāt min Al-ˁirāq mā baˁd 2003, Ānyā 

Fūllenberġ (ed.), Berlīn: Muˀassa Frīdrīš ˀībert, 2008.
Badziej, Maryja, Miod i dym, Pfljaúbaúm, 2023 (Бадзей, Марыя. Мёд і дым, Пфляўмбаўм).
Cimafeeva, Julja. Voúchyja jahady. Vesna, 2022 (Цімафеева, Юля. Воўчыя ягады, Вясна).
Clutterbuck, Martin, Documenting Life and Death: Women’s Experiences During Conflict in Syria 

and Iraq. https://crvssystems.ca/sites/default/files/assets/images/11%20EN%20CRVS%20in%20
Conflict%2C%20Emergencies%20and%20Fragile%20Settings_SyriaIraq_WEB.pdf. [05.01.2025].

Country Report. Participation of Women in Public and Political Life. Belarus, Minsk: East-European 
School of Political Studies, 2013. https://rm.coe.int/1680599095 [10.01.2015].

Dunya Mikhail. Biography. https://dunyamikhail.com/bio [25.06.2025].
Hadanovich, Andrey. U pratestu zhanochy tvar (Хадановіч, Андрэй. У пратэсту жаночы твар). 

2 Oct. 2020. https://culture.pl/ru/article/u-pratestu-zhanochy-tvar [11.01.2025].
Hanna Yankuta (Ганна Янкута). https://penbelarus.org/yankuta.html [25.06.2025].
Hatni hvalt u Belarusi – hto dapamahae ahvjaram cjaper? (Хатні гвалт у Беларусі – хто дапамагае 

ахвярам цяпер?) 25 Fe. 2023. https://novychas.online/hramadstva/hatni-hvalt-u-belarusi-hto-dapa-
mahae-ahvjaram-cj [12.01.2025].

Historyja (Гісторыя). https://penbelarus.org/pen.html [27.06.2025].
Human Rights Watch, Background on Women’s Status in Iraq Prior to the Fall of the Saddam Hus-

sein Government. https://www.hrw.org/legacy/backgrounder/wrd/iraq-women.pdf [26.12.2024].
Human Rights Watch Submission to the Committee on the Elimination of All Forms of Discrimination 

Against Women (CEDAW) of Iraq’s periodic report for the 74th CEDAW Session (21 October 
– 8 November 2019). https://www.hrw.org/sites/default/files/supporting_resources/hrw_submis-
sion_cedaw_iraq.pdf [05.01.2025].

Ḥubb. https://www.arabdict.com/ar/%D8%B9%D8%B1%D8%A8%D9%8A-%D8%B9%D8%B1%D8%A-
8%D9%8A/%D8%AD%D8%A8 [24.06.2025].

Jankuta, Hanna. Kanstytucja (Янкута, Ганна. Канстытуцыя). Kamunikat.org, 2022. 
Jefimchik, Valientin. «Ja schitaju, chto muzhchina dolzhen vozgljavljat’ stranu». Natal’ja Kochano-

va vyskazalas’ pro zhenshchiny-prezidenta v Belarusi (Ефимчик, Валентин. «Я считаю, что 



PALINA APANOVICH12 NR 1–2

мужчина должен возглавлять страну». Наталья Кочанова высказалась про женщину-
президента в Беларуси). 25 Sep. 2023. https://www.belarus.kp.ru/daily/27559/4828440/ 
[11.06.2025].

Julja Cimafeeva. (Юля Цімафеева). https://litrazh.org/name/yulya-cimafeeva [25.06.2025].
Kahannie (Каханне). https://www.skarnik.by/tsbm/32653 [24.06.2025].
Labor Law No. 71 of 1987. https://investpromo.gov.iq/wp-content/uploads/2013/06/labor-law-no-71-

of-1987-En.pdf [28.12.2025].
Maryja Badziej (Марыя Бадзей). https://taubinpoetry.com/authors-be/maryja-badzej/ [25.06.2025].
Mīẖāˀīl, Dunyā. Al-ġarība bitāˀhā al-marbūta. Bayrūt: Dār al-rāfidaīn, 2019. 
Migrants, Refugees, Exiles: How to Name Hundreds of Thousands of Belarusians Forced to Leave 

their Homeland. https://spring96.org/en/news/116973 [27.06.2025].
Qānūn al-ˁuqūbāt raqm 111 li-sanat 1969. https://www.rwi.uzh.ch/dam/jcr:00000000-0c03-6a0c-ffff-

-ffff96be3560/penalcode1969.pdf [07.01.2025].
Ranard, Donald A. Refugees from Iraq. Their History, Cultures, and Background Experiences. 

http://culturalorientation.net/content/download/1340/7833/version/4/file/Refugees+from+Iraq.pdf 
[27.06.2025].



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.2URSZULA DORA
Szkoła Doktorska Nauk Humanistycznych UJ

PRZESTRZEŃ NA OBRZEŻACH RZECZYWISTOŚCI 
W POWIEŚCI BAŞKALARININ TANRISI (‘BÓG INNYCH’) 

MINE SÖĞÜT*

ABSTRACT: Başkalarının Tanrısı („The God of Others”, 2022) is the most recent novel 
written by Turkish writer Mine Söğüt, in which she touches upon the problem of 
homelessness and structural violence. Her characters wander in the devaluated space 
of exclusion, the space of the Other. This paper aims to reconstruct the characteristics 
of this space and to show how it functions in the novel, based on the concept of space 
in the theory of narrative. During the analysis, the theoretical terms proposed by Mieke 
Bal are used. It is discovered that space in the periphery consists of various antitheses 
corresponding to its state of suspension between reality and non-reality. The coexistence 
of fantastic and naturalistic elements might serve as an example. Also, the space does 
not simply function as a decorative background for the plot – it enters a dialogue with 
the other narrative categories, especially time, plot, and actors.

KEYWORDS: contemporary Turkish literature, space, theory of narrative, Mine Söğüt

WSTĘP

Mine Söğüt (ur. 1968) jest istotnym głosem wśród współczesnych tureckich pisarek. 
Nie waha się przed podjęciem kontrowersyjnych, tabuizowanych tematów – eksploruje 
różne oblicza współczesnego świata i kondycję (po)nowoczesnego człowieka, zagląda 
tam, gdzie nikt nie chce patrzeć i oddaje głos ludziom zepchniętym na margines. W jej 
twórczości wciąż powracają motywy wykluczenia, chorób psychicznych i przemocy, od 
systemowej po seksualną. Jak sama twierdzi, pisze napędzana gniewem i chęcią protestu, 
czerpiąc z przerażającej ludzkiej rzeczywistości (Söğüt 2020). Poprzez skupienie się na 
zmarginalizowanych i dyskryminowanych jednostkach – queerowych, niepełnosprawnych, 
niestabilnych psychicznie, niewpisujących się w konwencjonalne role społeczne – Söğüt 
krytykuje opresyjne struktury na poziomie rodzinnym i państwowym, z naciskiem na 
rolę ojca w domu i brak opieki nad wszystkimi obywatelami ze strony państwa (Çiftçi 
2024, s. 2–4). Dotychczas opublikowała pięć powieści, dwa zbiory opowiadań i kilka 
tekstów publicystycznych, od biografii aktorki głosowej Adalet Cimcoz (Adalet Cimcoz: 
Bir Yaşamöyküsü Denemesi, „Adalet Cimcoz: studium biograficzne”, 2000) po zbiory 
esejów Dolapdere / Kürt Kediler Çingene Kelebekler („Dolapdere / Kurdyjskie koty, 
cygańskie motyle”, 2009) i Alayına İsyan („Bunt przeciw wszystkiemu”, 2020). Przez 
lata pracowała jako felietonistka dla gazety Cumhuriyet („Republika”).

W jej najnowszej powieści Başkalarının Tanrısı („Bóg innych”, 2022) pojawia się 
nowy problem: bezdomność. Söğüt podejmuje opowieść o ludziach żyjących na ulicy, 
ofiarach przemocy systemowej, niezauważanych ani przez przechodniów, ani przez wła-

* Artykuł powstał na podstawie niepublikowanej pracy magisterskiej „Peryferie rzeczywistości 
w powieści Başkalarının Tanrısı Mine Söğüt” obronionej w 2023 roku (Katedra Turkologii UJ).



URSZULA DORA14 NR 1–2

dze, utrzymując ją w klimacie mrocznej, dusznej baśni. Fabuła jest osnuta wokół postaci 
Musy, poety, który pewnego dnia porzuca swoje uporządkowane życie urzędnika z klasy 
średniej i rozpoczyna tułaczkę po mieście. Po drodze napotyka pozostałe postacie: Efsun, 
emerytowaną prostytutkę na wózku inwalidzkim; cierpiącego na amnezję Adnana; uza-
leżnioną od narkotyków Hülyę i Matrioszkę, niemowlę porzucone na śmietniku. Podczas 
wędrówki poruszają się po przestrzeni zdeprecjonowanej, przestrzeni wykluczenia, należą-
cej do innego, odsuniętej na obrzeża życia. Celem tego artykułu będzie odtworzenie cech 
tej przestrzeni ze szczególnym uwzględnieniem sposobu, w jaki funkcjonuje w tekście. 
Wykorzystana tu definicja przestrzeni jest zaczerpnięta z teorii narracji.

Dotychczas ani Başkalarının Tanrısı, ani przestrzeń w tekstach Söğüt nie doczekały 
się zbyt wielu analiz. Zehra Çiftçi odczytała powieść przez pryzmat teorii Julii Kristevej, 
zestawiając bezdomnych bohaterów z koncepcją wy-miotu, odrzucającego i fascynują-
cego zarazem zaprzeczenia podmiotu, które zagraża jego podmiotowości (Çiftçi 2024). 
Jeśli chodzi o przestrzeń w tekstach Söğüt, Umut Balcı jedynie wymienia lokacje, jakie 
pojawiają się w zbiorze opowiadań Gergedan („Nosorożec”, 2019) – dom, poszczególne 
pokoje i ulice (Balcı 2022, s. 120). Pelin Nane z kolei zbadała doświadczenie graniczne 
między przestrzenią wewnętrzną a zewnętrzną u kilku współczesnych autorów tureckich 
i wskazała, że w powieści Beş Sevim Apartmanı (‘Blok pięciu Sevim’, 2003) okna zmie-
niają się w ramę, poprzez którą poprowadzona jest narracja (Nane 2024).

Poza tym jednak uwaga badaczy skupia się raczej na postmodernistycznym charak-
terze pozostałych tekstów Söğüt; wskazują wykorzystywane przez nią techniki narra-
cyjne i zabiegi specyficzne dla tego nurtu (Balcı Baykoç 2021; Evis 2023; Kas 2018) 
lub podkreślają intertekstualność jej twórczości (Hatiboğlu 2023; Sürücü 2023). Część 
analiz obraca się wokół kreacji bohaterów z naciskiem na ich konstrukcję psychiczną 
i powracający temat chorób psychicznych, oddawanych między innymi w warstwie języ-
kowej (Ayan 2020; Durgun 2020; Şahin 2022; Yaşadı 2024). Szczególne miejsce zajmuje 
również badanie związku między szaleństwem a kobiecością (Güllük 2022; Sarı 2016).

Poszerzenie badań nad twórczością Söğüt o aspekt narracyjnej kategorii przestrzeni 
pozwoli na wniknięcie w głębsze struktury i znaczenia tekstu, odsłaniając nowe powiązania 
na poziomie wewnątrztekstowym. Pomoże to w uzupełnieniu luki nie tylko w analizach 
powieści Başkalarının Tanrısı jako takiej, ale także w badaniach nad poszczególnymi 
aspektami narracyjnymi w twórczości Söğüt.

METODA. PRZESTRZEŃ W TEORII NARRACJI

Analiza tekstu powieści zostanie osadzona w ramach teoretycznych wyznaczonych 
przez narratologię, z wykorzystaniem terminologii Mieke Bal. Przestrzeń jest rozumiana 
tutaj jako miejsce akcji percypowane przez jakiś podmiot patrzący – fokalizatora. Tak 
definiowana przestrzeń jest efektem postrzegania, wytworem interpretacji fokalizatora, 
co podkreśla jej subiektywny charakter i kładzie nacisk na rolę podmiotu patrzącego. 
Cechy fokalizatora uwidaczniają się w kształcie, jaki przybiera.

Rola przestrzeni jako kategorii narracyjnej nie ogranicza się do bycia statycznym, 
dekoracyjnym tłem, spełniającym logiczny wymóg, żeby wydarzenia działy się „gdzieś”. 
Może funkcjonować również dynamicznie, wchodząc w interakcję z innymi kategoria-
mi, na przykład z czasem, aktorami – podmiotami doświadczającymi lub prowokujący-
mi zdarzenia w fabule – czy innymi elementami fabuły. Przestrzeń może pozostawać 
w symbolicznej relacji z fabułą, ale może też ją aktywnie kształtować czy nawet sobie 



PRZESTRZEŃ NA OBRZEŻACH RZECZYWISTOŚCI…NR 1–2 15

podporządkować i wysunąć się na pierwszy plan jako miejsce działające, przedmiot 
prezentacji sam w sobie (Bal 2012, s. 137–146).

Miejsca, w których przestrzeń w powieści wchodzi w interakcję z innymi kategoriami 
narracyjnymi, zostaną zlokalizowane i opisane przy pomocy terminologii Bal. Równo-
cześnie warto jeszcze raz zwrócić uwagę na wpływ podmiotu patrzącego na przestrzeń. 
W Başkalarının Tanrısı fokalizatorem i narratorem jest wspomniany już Musa, który 
porzucił życie zgodne z konwencjami. Kreacja Musy jako poety odgrywa bardzo ważną 
rolę, szczególnie w kontekście pełnienia przez niego funkcji narratora – z jednej stro-
ny podnosi to jego kompetencje jako narratora, z drugiej tworzy ramy dla zmyślenia, 
co może kwalifikować go jako niewiarygodnego narratora. Z całą pewnością wpływa 
jednak na sposób, w jaki Musa percypuje rzeczywistość, co odbije się na ukazywanym 
kształcie przestrzeni.

PRZESTRZEŃ I FABUŁA – KAWIARNIA, PODWÓRZE Z FIGOWCEM 

Jako pierwsza zostanie zanalizowana przestrzeń kawiarni – początkowego schronie-
nia dla aktorów, którego wyburzenie zostawia ich bez dachu nad głową. Jest to więc 
przestrzeń związana z fabułą jako bezpieczna przystań skazana na utratę, a tym samym 
stanowiąca bodziec do rozpoczęcia tułaczki po mieście. Ślady tego powiązania widać 
już w pierwszym opisie:

Kawiarnia to samotność na środku oceanu. Miejsce, które do nikogo nie należy. […] 
Właśnie takie. Samo. Na drewnianych ścianach wiszą stare, spłowiałe plakaty. Na pla-
katach – góry, morza, jeziora, strumienie, których żadne z nas nie zobaczy na własne 
oczy. Dwa zepsute zegary, jeden z kukułką. Na półkach za piecem obtłuczone filiżanki, 
obtłuczone szklanki. Na drewnianych stołach tysiące plam. Ramy okien są zdezelowane. 
Folia zasłaniająca stłuczone szyby świszczy jak płuca palacza. W środku śmierdzi węglem 
i nigdy nie jest ciepło. To miejsce opuszczone przez wszystkich. […]

Dla nas ta kawiarnia czasem jest łonem, czasem grobem. […] Nikt nie mówi nam 
ani „chodźcie”, ani „idźcie”. Jakby nas nie było. Albo jakbyśmy zawsze tutaj byli. Tylko 
tutaj nasze istnienie i nieistnienie są tak blisko siebie (Söğüt 2022, s. 11–12)1. 

Uderza przemijalność tej przestrzeni, jej powolne niszczenie. Całe miejsce jest dotknię-
te zębem czasu, opis wypełniają elementy przywodzące na myśl starość: popsute zegary, 
ukruszony brzeg filiżanek i szklanek, poplamione stoły, spłowiałe plakaty, stłuczona szyba 
w oknie. Można je uznać za znaki wskazujące, że czas tej przestrzeni chyli się ku końcowi, 
a aktorzy niedługo będą musieli ją opuścić. Taką interpretację wzmacnia padająca w tej 
samej scenie ponura przepowiednia Adnana: „wyburzą tę kawiarnię” (Söğüt 2022, s. 12). 
Wyburzenie kawiarni okazuje się nieuchronne już w momencie, gdy czytelnik dopiero ją 
poznaje –  ograniczone istnienie w czasie staje się jedną z cech, które ją charakteryzują. 
Z drugiej strony pojawia się tu pewna sprzeczność; narrator określa kawiarnię jako 
nienależącą do nikogo, niezależną od niczego, opisuje ją niemal jako samodzielny byt 
oderwany od świata, zawieszony między istnieniem a nieistnieniem. Takie postrzeganie 
sprawia, że we wspomniany już przesądzony los kawiarni trudno uwierzyć. Pojawia się 
problem logiczny: jak przestrzeń, która przecież już zawiera w sobie pierwiastki nieist-
nienia, może przestać istnieć? Czy można nie istnieć mniej lub bardziej? Kwestia granic 

1 Wszystkie cytowane fragmenty powieści w przekładzie Urszuli Dory.



URSZULA DORA16 NR 1–2

istnienia kawiarni wymyka się logice i racjonalnemu myśleniu, co potęguje poczucie 
oderwania tej przestrzeni od zasad rządzących światem. W myśl tego zepsute zegary 
przestają być jednym z licznych dowodów starości i powolnego rozpadu kawiarni, a mogą 
stać się symbolem jej pozaczasowości. 

Skazanie na wyburzenie, czyli innymi słowy na destrukcyjne działanie sił zewnętrznych 
a pozorna niezależność od tych sił, to nie jedyna opozycja ukryta w tej przestrzeni. Jej 
opis, wzbogacony wrażeniami zmysłowymi związanymi z powonieniem (zapach węgla) 
i dotykiem (brak ciepła), składa się na obraz odpychający, nieprzyjazny, wręcz duszący; 
ostatnie wrażenie potęguje porównanie szelestu folii w oknach do świszczącego odde-
chu z płuc zniszczonych dymem papierosowym.  Tworzy to niezwykle wyraźny kontrast 
z tym, czego czytelnik mógłby się spodziewać po miejscu pełniącym dla aktorów funkcję 
schronienia – zamiast stwarzać wrażenie przytulności i bezpieczeństwa kawiarnia wzbudza 
w czytelniku przeciwne odczucia.

Ciekawym kontrprzykładem jest tutaj podwórze z figowcem, pojawiające się w znacz-
nie dalszej części tekstu. Po wyburzeniu kawiarni Musa szuka nowego domu dla aktorów. 
Gdy w trakcie jednej z takich wędrówek opuszcza wybrzeże, na którym się tymczasowo 
schronili i rusza wzniesieniem w stronę miasta, do sceny dołącza kolejny aktor – mewa. 
Następuje dialog, w wyniku którego mewa wskazuje Musie, zupełnie niezdziwionemu 
rozmową z ptakiem, budynek, w którym mógłby zamieszkać i wyjaśnia, jak dostać się 
do środka. Wtedy Musa zauważa Devrana – byłego kochanka i sutenera Efsun, którego 
zabił na jej życzenie:

W oknie przeciwległego bloku stoi Devran, z zakrwawionymi ramionami, gardłem, 
piersią, i patrzy na mnie. Gdy nasze spojrzenia spotykają się, znika jak błysk światła. 
Drżę. Nie chcę się nawet zastanawiać, czy to przywidzenie, czy nie.

[…] Dwie minuty i jestem w piwnicy. W środku panuje ciemność. Zanim oczy do 
niej przywykną, trochę się zataczam. Z każdym krokiem pod stopami skrzypi drewniana 
podłoga. Z każdym oddechem nozdrza wypełnia kurz.

Wyłamane drzwi pomieszczenia, do którego wszedłem, otwierają się na podwórko 
z gigantycznym figowcem. Podwórze zasłane zdziczałą trawą odurza zapachem fig. Zgiełk 
miasta został na zewnątrz. Na podwórku panuje martwa cisza. W tej ciszy od czasu do 
czasu słychać szelest liści figowych (Söğüt 2022, s. 95).
 
Pojawienie się dwóch elementów fantastycznych następujących tuż po sobie – mewy 

wyposażonej w zdolność mówienia i Devrana-upiora w oknie – wprowadza nastrój niesa-
mowitości, który zdaje się współgrać z wyglądem nowo odkrytej przestrzeni opuszczonego 
domu. Ciemna, zakurzona piwnica, skrzypienie podłogi, śmiertelna cisza na podwórku, 
bezruch, samotne, ogromne drzewo, przesycone mocnym zapachem powietrze, wszystkie 
te elementy łączą się i wzmagają atmosferę niezwykłości. Nie bez znaczenia pozosta-
je także wrażenie odizolowania od miasta, nakreślone na wielu poziomach: kłódka na 
drzwiach i kraty w oknach oznaczają niedostępność, wskazanie miejsca przez mewę 
insynuuje potrzebę bycia wtajemniczonym, aby znaleźć wejście, zasłonięte kartonami okno 
i ciemna piwnica oddzielają wnętrze jak bufor, a do samego serca budynku nie przenikają 
nawet dalekie echa głosu miasta. Nawet wybór drzewa rosnącego na podwórzu wydaje 
się nieprzypadkowy – figowiec ma bogatą symbolikę i jest, między innymi, jednym 
z zapowiedzianych przez Mojżesza dóbr Ziemi Obiecanej (Forstner 1990, s. 161–163), 
co dodatkowo łączy się z motywem wędrówki Musy w poszukiwaniu nowego domu. 



PRZESTRZEŃ NA OBRZEŻACH RZECZYWISTOŚCI…NR 1–2 17

Warto tutaj zaznaczyć, że Musa jest turecką wersją imienia Mojżesz. Opisana przestrzeń 
mogłaby wydawać się idealnym schronieniem dla kogoś, kto chce uciec przed miastem, 
gdyby nie ukazanie się na mgnienie oka martwego Devrana tuż przed wejściem Musy do 
budynku. Devran działa jak zły omen, sprawia, że przestrzeń nie wydaje się narratorowi 
bezpieczna i zapraszająca jak kawiarnia. W opisie wybrzmiewa niepokój, uwidoczniony 
choćby w określeniu „martwa cisza”.

Dalszy ciąg myślowy Musy zdaje się potwierdzać, że to raczej pułapka niż schro-
nienie; stwierdza on, że gdyby był sam, położyłby się u stóp figowca, zapadł w głęboki 
sen i uwierzył we wszystko, co drzewo pokazałoby mu w tym śnie, znalazłby nowego 
boga, a potem powiesiłby się na którejś gałęzi. Powstrzymał go tylko fakt, że pozostali 
aktorzy czekali na niego nad brzegiem morza. Przytoczona w następnym rozdziale opo-
wieść Efsun o jej matce, która potrafiła rozmawiać z drzewami i co sprowadziło na nią 
nieszczęście, nieprzypadkowo wydaje się łączyć z epizodem z figowcem i wzmacniać 
towarzyszący mu efekt niepokoju.

PRZESTRZEŃ JAKO ZANTROPOMORFIZOWANA SIŁA – MIASTO

Wątek przestrzeni miasta powraca przez całą powieść nie tylko w formie opisów 
wyartykułowanych przez narratora, ale także jako przedmiot zainteresowania aktorów – 
temat kilkukrotnie poruszany w dialogach. W tekście ani razu nie pada nazwa miasta, 
czytelnik jednak – opierając się na wplecionych w narrację wskazówkach – może zgad-
nąć, że przedstawioną przestrzenią jest Stambuł. Najbardziej bezpośrednie podpowiedzi 
to wspomnienie o wieży, z której kilkaset lat wcześniej człowiek z przypiętymi skrzydłami 
poszybował na przeciwległy brzeg miasta, czego w XVII w. dokonał Ahmed Çelebi, 
wznosząc się z Galaty i lądując w Üsküdarze (Kaçar 1998, s. 297) czy wymienienie 
imienia Sinana, nadwornego architekta z XVI w. (Mülâyim 2009, s. 224–227).

Miasto jest przestrzenią wrogą, przed którą aktorzy potrzebują się schronić; omó-
wiona wcześniej kawiarnia służyła za, jak to określił narrator, dziurę, do której uciekali 
przed miastem. Jego ulice stanowią strefę zagrożenia, w której aktorom trudno przetrwać 
nawet w dzień. Bezpieczna przestrzeń kawiarni i niebezpieczne ulice/miasto układają się 
w typową opozycję przestrzeń zamknięta-bezpieczeństwo i przestrzeń otwarta-zagrożenie. 
Istotne jest jednak to, że ta niebezpieczna otwarta przestrzeń niesie ze sobą także zna-
czenie wolności. Opuszczenie domu i rozpoczęcie życia na ulicy było dla Musy aktem 
wyzwolenia. Przestrzeń miasta zostaje w pewnym sensie odkryta przez niego na nowo, 
gdy przemierzał ją na piechotę, krok po kroku, porzuciwszy dom i odkrywszy wolność: 

Idę przez miasto ściśnięte między dzielnicami a autostradami a dzielnicami a auto-
stradami, aby wyrwać się z własnego stłamszenia i rozpocząć zupełnie inne życie albo, 
sam nie wiem, śmierć (Söğüt 2022, s. 24). 

Przestrzeń zostaje dodatkowo powiększona przez następujące w dalszym opisie uwzględ-
nienie dalekich, niosących się dźwięków: śmiechów, krzyków, toastów, skrzypiec, śpiewu, 
plusku wody, szczekania psa. Spotęgowanie wrażenia otwartości i wielkości przestrzeni 
sprzyja powiązaniu jej z pojęciem wolności.

Natura miasta, wielokrotnie analizowana przez aktorów, ściśle wiąże się z jego historią 
czy też, dokładniej ujmując, z historią wszystkich miast. Efsun twierdzi, że na świecie nie 
ma szczęśliwego miasta, ponieważ w samo ich powstanie jest wpisana ludzka tragedia: 



URSZULA DORA18 NR 1–2

mury były wznoszone przez niewolników, którzy napełnili wszystko, co wybudowali, 
głęboką nienawiścią. Według Adnana w los każdego miasta wpisane jest i zniszczenie, 
i bycie zniszczonym – jedno miasto powstaje na zgliszczach drugiego, a człowiek żyje 
w nim jak pasożyt kryjący się w cieple rany. Ten cykl budowania i burzenia miasta 
został unaoczniony w fabule przez zburzenie dzielnicy, w której znajdowała się kawiar-
nia. Szczególnie interesującym rysem wyłaniającym się z dialogów między aktorami jest 
pojmowanie przez nich miasta jako siły, jakiejś niezależnej istoty. Dobitnie wyraża to 
Efsun w odpowiedzi na wynurzenia Adnana, wedle których miasto zbudowała biedota, 
która – jeśli odejdzie z miasta, porzuci je – ma także moc sprawczą zdolną je zburzyć:

Ale chrzanisz, Adnan. Ani myśmy postawili to miasto, ani my je zburzymy. Ale 
prawda, że jak byśmy chcieli, możemy je porzucić. Co tam miasto, wszystko możemy 
porzucić. Ty w sumie wszystko porzuciłeś. Nie pamiętasz. Ja ucięłam moje gówniane 
nogi. Porzuciłam swoje ciało. Ten poeta zabił człowieka, człowieka! Co zrobił? Porzucił 
niewinność. I co? Padło miasto? Gdzie-e! Stoi jak stało. Urodziło, chłopie! Urodziło nam 
dziecko! (Söğüt 2022, s. 49)

Miasto zostaje przedstawione jako niezależna od aktorów siła, której istnienie lub 
nieistnienie nie wiąże się z nimi ani nie dostosowuje do ich życia. Porzucenie go nie 
sprawi, że zniknie, aktorzy nie mają nad nim żadnej władzy, wręcz przeciwnie – sami 
mogą zostać przez nie wypluci albo połknięci, podlegają jego wpływowi. Miasto w pewien 
sposób może też wchodzić z nimi w interakcję, podarowało („urodziło”) im Matrioszkę. 
To nie jedyny przykład animizacji: miasto może patrzeć, troszczyć się, kochać, tracić 
pamięć, zostaje wyposażone w szereg cech, nie tylko właściwych dla ogółu żywych 
istot, ale także wyłącznie dla ludzi. Antropomorfizacja, zdolność do odczuwania emocji 
i podejmowania działań sprawia, że narrator – a wraz z nim czytelnik – nie postrzega 
miasta już tylko jako lokacji, prostej ramy dla fabuły. Przestrzeń wysuwa się na pierwszy 
plan jako przedmiot prezentacji.

Warto wspomnieć jeszcze o związku miasta z poezją. Ten temat, jak wiele innych 
związanych z miastem, zostaje poruszony przez aktorów w dialogu. Adnan tłumaczy 
Musie, czym jest poezja. Wiersz miałby być świętymi słowami, które 

wydostają się z twojej duszy, mieszają z powietrzem, uczepiają wiatru, rzucają do morza, 
brudzą kurzem (Söğüt 2022, s. 20), 

a potem słychać je w zgiełku miasta wśród innych dźwięków. Tym samym miasto staje 
się przestrzenią poetycką, przestrzenią, w której żyją wiersze, a w konsekwencji – opie-
rając się na twierdzeniu Adnana – przestrzenią mającą w sobie pierwiastki świętości. 
Trudno wyobrazić sobie przestrzeń bardziej sprzyjającą snuciu opowieści przez poetę. 
W tym kontekście potencjalnie znaczące może być też napomknięcie Musy, że w dniu 
wyzwolenia planował popełnić samobójstwo: chciał rzucić się do morza i stać się ofiarą 
złożoną miastu. Z jednej strony sytuuje to miasto w pozycji niemal bóstwa, któremu 
składa się ofiary, wzmacnia sakralny charakter jego przestrzeni, a z drugiej potęguje efekt 
odbierania go przez czytelnika jako wrogiej siły, która nie stoi po stronie człowieka.



PRZESTRZEŃ NA OBRZEŻACH RZECZYWISTOŚCI…NR 1–2 19

PRZESTRZEŃ I CZAS – KOMISARIAT

Związek przestrzeni i czasu jest widoczny przez cały czas trwania powieści – obrzeża 
rzeczywistości są naznaczone czasem teraźniejszym. Widać to nie tylko przez używany 
przez Söğüt czas gramatyczny şimdiki zaman – czas teraźniejszy prosty używany w języku 
tureckim przede wszystkim do wyrażenia czynności bieżącej w chwili mówienia (Sta-
chowski 2007, s. 263) – ale także w powracających rozmyślaniach Musy czy nawet na 
poziomie kreacji aktorów. Musa wielokrotnie stwierdza, że jego obecne życie jest wolne 
od przeszłości i przyszłości, od wspomnień i planów, dzieje się jedynie w teraźniejszości 
(co łączy się z motywem wyzwolenia, który pojawił się przy okazji omawiania przestrzeni 
miasta). To uwolnienie od przeszłości i przyszłości jest unaocznione także w pozosta-
łych aktorach: Adnan cierpi na amnezję, więc jest wolny od przeszłości; Hülya ucieka 
przed przyszłością w narkotyki; Efsun jest wielokrotnie opisywana jako człowiek czasu 
teraźniejszego, dla którego przeszłość, teraźniejszość i przyszłość splatają się w jedną 
płaszczyznę czasową. Poza tym niektóre elementy przestrzeni funkcjonują jak klamry 
spinające fabułę. Za przykład może posłużyć mgła, która pojawia się w podobnych, 
zawierających w sobie rys fantastyczności i tajemnicy momentach fabularnych, a także 
w pewnym sensie otwiera i zamyka opowieść.

To jednak nie jedyna relacja przestrzeni i czasu, jaką można zaobserwować w powieści. 
Ich wzajemne oddziaływanie i powiązania mogą być o wiele bardziej skomplikowane, co 
widać na przykładzie sceny na komisariacie. Rozpoczyna ją nagłe obudzenie w środku 
nocy przez policjanta, który – nie interesując się żadnym z pozostałych aktorów – zabiera 
Musę na komisariat. Nad ich głowami znów pojawia się mewa, jakby sygnalizowała, 
że odbędzie się coś niezwykłego; tym razem jednak milczy, a Musa nawet na nią nie 
patrzy. Następnie ma miejsce obszerny opis przestrzeni komisariatu, podobny w swej 
szczegółowości do cytowanego już fragmentu przedstawiającego kawiarnię:

Wchodzimy do wąskiego, jednopiętrowego budynku kilka ulic dalej. Na drzwiach jest 
napisane komisariat, ale bardziej przypomina jakąś budę. […]

Zbaczamy w jakiś korytarz. Idziemy, idziemy, idziemy… Korytarz wije się w nieskoń-
czoność. Tak długa podróż w tak małym budyneczku. Kręci mi się w głowie. Na końcu 
korytarza są drzwi. Młody policjant cichutko w nie puka.

– Wejść! – ryczy ktoś ze środka głębokim głosem.
Policjant spina ramiona, kuli się. Poprawia mundur i otwiera drzwi nieśmiało jak 

myszka. […]
Pokój komisarza jest prawie zupełnie pusty. Naprzeciwko drzwi stoi szary metalowy 

stół, na nim ogromny monitor starego typu, obok ułożone w stertę spłowiałe teczki z różo-
wego kartonu, czarny dziurkacz, kilka czystych przebitek. Za stołem wyblakłe zdjęcie 
flagi w ciemnobrązowej oprawce, powieszone trochę za wysoko. Pod nią kalendarz sprzed 
dwóch lat. Przed stołem fotel ze skórzanym obiciem, miejscami porwanym. Obok drzwi 
drewniany stołek. Na stołku pies.

Kebuz.
Przede mną mężczyzna z dziurą od kuli w czole.
Martwy Komisarz (Söğüt 2022, s. 105–106).

Samo umiejscowienie wydarzenia w środku nocy nadaje mu na wpół fantastyczny 
charakter. Budynek komisariatu – jednopiętrowy, o wąskiej fasadzie, przypominający 
z wyglądu raczej budę – wzmaga wrażenie nierealności sytuacji, a dalszy opis tylko 



URSZULA DORA20 NR 1–2

potęguje te odczucia. Stopniowo zwiększa się także napięcie w scenie przez zachowanie 
policjanta, jego nerwowość porównaną do spłoszonego zwierzątka, ciche pukanie przy-
wodzące na myśl obawę, dodatkowo przeciwstawione potężnemu krzykowi ze środka. 
Komisarz zostaje od początku zarysowany jako postać wzbudzająca strach. Z tym stra-
chem bezwiednie przejętym od aktora czytelnik poznaje pokój komisarza, zaczynając 
od najbardziej uderzającej cechy – pustki. Mała ilość mebli w pokoju tworzy wrażenie 
surowości, przestrzeni nieprzyjaznej, a w połączeniu z miejscem akcji (komisariatem) 
wzbudza niepokój poprzez konotację z pokojem przesłuchań. Równocześnie – podobnie 
jak w przypadku kawiarni – można zauważyć, że przestrzeń pokoju komisarza jest ściśle 
związana z czasem; z jednej strony wydaje się stara, poddana niszczącemu wpływowi 
czasu (wyblakłe teczki i zdjęcie flagi, podniszczone przedmioty, stary typ monitora), 
a z drugiej w pewnym sensie zatrzymana w czasie, pozaczasowa (nieaktualny kalendarz, 
brak zegara). Wrażenie pozaczasowości, istnienia swoistej pętli czasowej, w jakiej znaj-
duje się komisariat, ostatecznie potwierdza końcowa identyfikacja aktorów pojawiających 
się w scenie: Martwego Komisarza, który nie zginął mimo rany postrzałowej w głowie 
i Kebuza, nieśmiertelnego psa. Obaj są związani z historiami z życia Efsun, obaj tworzą 
pozaczasową opowieść, stale obecną w teraźniejszości. Ich obecność powinna być nie-
możliwa, stwarza wrażenie, że Musa wkroczył do nierzeczywistego świata fantazji Efsun.

Historię Martwego Komisarza czytelnik poznaje już wcześniej, w dwudziestym czwar-
tym rozdziale: chociaż mówiono, że zabiła go żona, według Efsun to inna postać z jej 
opowieści, Kundel Ahmet, miał zastrzelić komisarza, aby uratować przed nim matkę 
Efsun. Komisarz jednak – mimo pocisku wystrzelonego w sam środek jego czoła – nie 
umarł, tylko wstał, obejrzał w lustrze dziurę w czaszce i zaczął się śmiać. Ponowne 
przytoczenie tej historii jest kluczowym elementem fabularnym w scenie na komisariacie. 
Tym razem jednak czytelnik poznaje ją z ust Martwego Komisarza i jego żony, która 
pojawia się w scenie w miejsce Kebuza; całkiem dosłownie, ponieważ pies „opuścił czas 
i odszedł” (Söğüt 2022, s. 108), a na zajmowanym przez niego krześle pojawiła się żona 
komisarza. Wraz z mężem opowiadają na zmianę dzieje nocy, podczas której go zastrze-
liła, a potem popełniła samobójstwo – obie wersje są zgodne co do słowa, zmienia się 
tylko forma gramatyczna. Podczas całej sceny powietrze wypełnia ich drżenie. Istotny 
jest też fakt, że tym razem Musa nie jest tylko biernym obserwatorem; komisarz uważa 
go za Kundla Ahmeta, zwraca się do niego „Ahmecie” lub „Kundlu”. Tym samym Musa 
zostaje wbrew własnej woli wciągnięty do opowieści Efsun jako uczestnik utożsamiony 
z innym aktorem.

W miarę jak opowieść Martwego Komisarza i jego żony zbliża się do punktu kul-
minacyjnego, przestrzeń pokoju znów zaczyna się zmieniać:

Martwy Komisarz i jego naprawdę martwa żona, alt i baryton, dwuosobowy chór, 
jedno po drugim nieustannie drżą w powietrzu. Komisarz wciąż mówi „umarłem”, jego 
żona wciąż mówi „umarł” i wszystkie śmierci, jakie kiedykolwiek miały miejsce, splecione 
w girlandę wirują po pokoju raz wyżej, raz niżej. […]

Znienacka drżenia ustają jak nagle ucichły wiatr. Później – głęboka cisza. W tej samej 
chwili światło w pokoju gaśnie, gaśnie i wszędzie zapada ciemność. Grobowiec. Na 
ścianie grobowca pojawia się mdłe światło. Najpierw jest malutkim punkcikiem, potem 
rozszerza się i zalewa całą ścianę.

Na tle światła – sylwetka Martwego Komisarza (Söğüt 2022, s. 109).



PRZESTRZEŃ NA OBRZEŻACH RZECZYWISTOŚCI…NR 1–2 21

Opisany w pierwszym akapicie pozorny chaos łączy się z narastającym od sceny 
przebudzenia przez policjanta napięciem, stanowi jego zwieńczenie. Drżenie w powietrzu, 
naprzemiennie rozbrzmiewające głosy powtarzające jedno słowo, w końcu zwizualizo-
wanie ich jako wirującej po pokoju girlandy tworzy efekt przytłoczenia, przeładowania 
bodźcami, nie tracąc jednak przy tym określonego rytmu. Hipnotyczną rytmiczność tej 
sceny, jaką musi odczuwać narrator – osiągniętą poprzez naprzemienne powtarzanie przez 
aktorów öldüm ‘umarłem’ i öldü ‘umarł’, w oryginale zdecydowanie mocniej odczuwalną, 
polski przekład zaburza różnica w liczbie sylab – oddaje także struktura zdań. Liczne 
powtórzenia słów i konstrukcji gramatycznych wpływają na powtarzalny rytm akapitu, 
pozwalając czytelnikowi na pośrednie odczucie tego samego monotonnego rytmu, co 
Musa. Zachowany jest także efekt przytłoczenia dzięki użyciu wielokrotnie złożonych, 
rozbudowanych zdań. Równocześnie przestrzeń nabiera pewnej teatralności; wspomnienie 
o chórze, grze światła, nagłej głębokiej ciszy przywodzącej na myśl chwilę szczytowego 
napięcia przed kulminacyjną częścią sztuki, ścianie oświetlonej jak scena, na tle której 
odcina się sylwetka Martwego Komisarza, najważniejszego aktora przed występem solo-
wym. Pojawiające się później porównanie komisarza do marionetki poruszanej niewidzial-
nymi sznurkami tylko utwierdza czytelnika we wrażeniu, jakby uczestniczył w sztuce 
teatralnej i oczekiwał na jej punkt kulminacyjny. Wzmaga się uczucie odrealnienia.

Wspomniany przed chwilą solowy występ Martwego Komisarza, będący równocześnie 
punktem kulminacyjnym sceny, jest monologiem dotyczącym nieprawdopodobnego unik-
nięcia śmierci mimo postrzału w głowę i prawdziwej samobójczej śmierci żony. Co istotne, 
w trakcie monologu Musa zostaje w specyficzny sposób wciągnięty do tej historii jako 
jej uczestnik, nie jako widz, tym razem nie tylko poprzez identyfikowanie go jako Kun-
dla Ahmeta. Od pewnego momentu po każdym wypowiedzianym przez komisarza zdaniu 
Musa powtarza je w toku narracyjnym w sposób sugerujący, że brał udział w opisywanych 
wydarzeniach: „«Rano mnie tutaj znaleźli». / Rano znaleźliśmy komisarza w pokoju” (Söğüt 
2022, s. 110). Można stąd wysnuć wniosek, jakby Musa przyjmował tę historię jako własną 
i akceptował pomysł, że wziął w niej udział, jakby został w pewnym sensie przez nią wcią-
gnięty, być może bezpowrotnie. Gdy sam zauważa, że do ciemnego i „przypominającego 
sarkofag” (Söğüt 2022, s. 111) pokoju wpada światło wschodzącego słońca, odnosi wrażenie, 
jakby już nigdy nie miał opuścić tego komisariatu.

Nie jest to koniec, chociaż wydawałoby się, że po punkcie kulminacyjnym, w tym 
przypadku monologu Martwego Komisarza, napięcie powinno zupełnie opaść, a akcja 
zostać rozwiązana; takiego klasycznego schematu, tzw. piramidy Freytaga – opisującej 
model fabularny oparty kolejno na zawiązaniu akcji, punkcie kulminacyjnym i rozwią-
zaniu akcji (Abrams 1999, s. 227) – mógłby spodziewać się czytelnik. Scena jednak 
toczy się dalej, napięcie znów narasta, gdy Musa i Martwy Komisarz – teraz już sami 
w pomieszczeniu – siedzą naprzeciwko siebie w kompletnej ciszy. Przestrzeń z kolei 
nabiera coraz bardziej fantastycznego charakteru:

Dziura na jego czole zaczyna się szybko powiększać. Zakryje prawie całą twarz. […]
W pokoju już nie ma grawitacji. Wszystko lata. A komisarz zaczyna iść w powietrzu 

nie dotykając stopami podłogi, jakby w tym pokoju nie było ani czasu, ani przestrzeni, 
jakby szybował przez ciężką próżnię szybko biorącą wszystko w objęcia: stół, skórzany 
fotel, drewniane krzesło, na którym siedziałem, zdjęcie flagi na ścianie, kartonowe teczki, 
przebitki, telefon, maszynę do pisania i nawet mnie. Prosto do okna. Plecami do pokoju. 
Twarzą do nieba (Söğüt 2022, s. 113).



URSZULA DORA22 NR 1–2

Przyciąganie ziemskie znika, co więcej, przestrzeń jako taka wraz z czasem zdają się 
nie istnieć. Martwy Komisarz pokonuje odległość dzielącą go od okna z taką łatwością, 
jakby brak grawitacji, unoszące się w powietrzu przedmioty i to, co narrator określił 
jako „ciężką próżnię” nie ograniczały go w najmniejszym stopniu. W tym kontekście 
ważna jest też wzmianka o powiększającej się dziurze na czole, stanowiącej przecież 
element świata materialnego; wygląda na to, że na komisariacie wszystkie prawa rządzące 
rzeczywistością, w tym prawa fizyki, przestają funkcjonować. Gdy w tej samej scenie 
Martwy Komisarz zaczyna w swoich wypowiedziach łączyć Musę (nadal pojmowanego 
jako Kundla Ahmeta) z wydarzeniami, w których można rozpoznać elementy opowie-
ści o zamordowaniu Devrana, czytelnik doświadcza niepokojącego wrażenia uwięzienia 
w pętli czasowej: splecenia przeszłości, teraźniejszości i przyszłości, jakby czas w tym 
pokoju zataczał koło lub przestał poruszać się w kierunku, którego można by się spo-
dziewać, co może nawet stawiać pod znakiem zapytania sensowność podziału czasu na 
przeszłość, teraźniejszość i przyszłość.

WNIOSKI

Przestrzeń innego w powieści zawierałaby więc w sobie pewną antytetyczność, 
widoczną nie tylko w opozycjach ‘niszczący wpływ czasu/pozaczasowość’, ale także 
związaną z współwystępowaniem elementów realistycznych – niemal naturalistycznych 
– z fantastycznymi. Fantastyczność podkreśla oddzielenie przestrzeni wykluczonych od 
„normalnego” świata, łączy się z faktem pozostawania na obrzeżach. Podobną rolę pełni 
wielokrotnie wspominane naznaczenie tej przestrzeni czasem teraźniejszym, w przeci-
wieństwie do skupionej na przeszłości i przyszłości rzeczywistości. Obie przestrzenie nie 
mają wspólnej płaszczyzny czasowej – kolejny poziom, na którym widać rozdzielenie 
ludzi wpisujących się w normy i wykluczonych z systemu.

Relacje narracyjnej kategorii przestrzeni z czasem nie opierają się jednak tylko na 
związku teraźniejszości i przestrzeni wykluczonych oraz spleceniu ich w czasoprzestrzeń. 
Poszczególne części przestrzeni zamykają pewne odstępy czasu fabularnego, służąc jako 
narzędzie kompozycyjne. Oprócz tego jednak czas i przestrzeń kształtują się nawzajem 
– zmiany w przestrzeni mogą odbijać przepływ czasu jak lustro, ukazując nie tylko 
wpływ jego linearnego biegu (starość i zniszczenie poszczególnych przedmiotów), ale 
także bardziej skomplikowanych ruchów, sprzecznych z intuicjami czytelnika i regułami 
znanymi z rzeczywistości. Apogeum zawirowań czasu w powieści staje się scena na 
komisariacie, gdy coraz bardziej fantastyczny i wymykający się prawom natury kształt 
przestrzeni odzwierciedla zapętlanie się czasu zaprzeczające jakimkolwiek podziałom na 
przeszłość, teraźniejszość i przyszłość.

Poza czasem, przestrzeń może wchodzić w interakcję także z innymi kategoriami 
narracyjnymi: aktorami i fabułą. Jednym z zabiegów, który pozwala na zaakcentowanie 
tej możliwości, jest antropomorfizacja. Widać to na przykładzie miasta – pojmowane jako 
niezależna siła, niemal bóstwo, może obdarowywać aktorów, wyzwalać ich, ale także 
im zagrażać. Jego zdolność do odczuwania emocji i podejmowania decyzji sprawia, że 
przestaje funkcjonować jako rama dla wydarzeń. Wysuwa się na pierwszy plan jako 
przedmiot prezentacji, miejsce działające, przyćmiewające sobą wszystko inne.

Wpływanie na aktorów łączy się z wpływaniem na fabułę. Przestrzeń może popychać 
ich do działania, jak to miało miejsce w przypadku kawiarni: jej wyburzenie spowodo-
wało rozpoczęcie tułaczki po mieście, innymi słowy – przemiana w przestrzeni stano-



PRZESTRZEŃ NA OBRZEŻACH RZECZYWISTOŚCI…NR 1–2 23

wiła bodziec prowokujący wydarzenia fabularne. Próby wpływania na fabułę nie zawsze 
muszą być jednak udane. Widać to na przykładzie kuszącego figowca: gdyby Musa uległ 
jego podszeptom, zmieniłby się bieg fabuły, jednak ostatecznie aktorowi udaje się uciec 
z tej pułapki. Podwórze z figowcem pozwala także na zauważenie symbolicznej funkcji 
przestrzeni, której kulturowe konotacje wchodzą w dialog z fabułą.

Jak zostało wspomniane, część cech charakteryzujących przestrzeń wiąże się z osobą 
fokalizatora, podmiotu patrzącego, przez którego świadomość filtrowany jest przekazywa-
ny w narracji obraz. Widać to także w Başkalarının Tanrısı: poetyckość miasta, elementy 
fantastyczne jak upiór w oknie, sam zabieg antropomorfizacji przestrzeni, nasycenie jej 
opowieściami innych aktorów wyraźnie łączą się z faktem, że fokalizator jest poetą.

Warto byłoby wzbogacić analizę przestrzeni w Başkalarının Tanrısı o kontekst innych 
utworów Söğüt – mogłaby wtedy stanowić punkt wyjścia do szerzej zakrojonych badań 
porównawczych nad przestrzenią w literaturze tureckiej, albo na gruncie literatury świa-
towej. Nie jest to jednak jedyny interesujący temat w powieści. Wśród możliwych tro-
pów interpretacyjnych powiązanych z kategorią przestrzeni nasuwa się przede wszystkim 
motyw obcości, dość pobieżnie wspomniany w tej pracy: gdzie przebiega granica między 
„nami” a „nimi”? Na jakich płaszczyznach wyrażona jest obcość bezdomnych? Te i inne 
pytania mogą prowadzić do odkrycia kolejnych znaczeń w twórczości Söğüt.

BIBLIOGRAFIA

Abrams, M. H. „Plot”. Glossary of Literary Terms. Heinle & Heinle, 1999, s. 227.
Ayan, Emine. Mine Söğüt’ün Romanlarında Terk Edilmiş Kahramanlar Üzerine Bir İnceleme. 

„Çukurova Üniversitesi Türkoloji Araştırmaları Dergisi”, t. 5, nr 2, 2020, s. 354–367.
Bal, Mieke. Narratologia. Wprowadzenie do teorii narracji. Przeł. zespół tłumaczy ze specjalności 

przekładowej Instytutu Filologii Polskiej UAM w Poznaniu. Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiel-
lońskiego, 2012.

Balcı Baykoç, Funda. Mahrem ve Kırmızı Zaman Romanlarında Birtakım Postmodern Anlatım Tek-
nikleri. „Türkiye Sosyal Araştırmalar Dergisi”, t. 25, nr 3, 2021, s. 779–792.

Balcı, Umut. „Öykücü yönüyle Mine Söğüt”. Kültürlerarasılık & Edebiyat, red. Muharrem Tosun, 
Coşkun Doğan, Paradigma Akademi, 2022, s. 109–136.

Çiftçi, Zehra. A Kristevan Reading of Mine Söğüt’s Novels (praca magisterska). Middle East Tech-
nical University, 2024.

Durgun, Sezgi Saraç. Söylemsel Psikoloji ve Zihinsel Üslup: Öykü Çözümlemesi. „Selçuk Üniversitesi 
Edebiyat Fakültesi Dergisi”, t. 44, 2020, s. 251–262.

Evis, Ahmet. Kırmızı Zaman romanında oyunlaşan kurgusal yapı. „Hatay Mustafa Kemal Üniversitesi 
Sosyal Bilimler Enstitüsü Dergisi”, t. 20, nr 52, 2023, s. 188–201.

Forstner, Dorothea. „Figa i owoc figi”. Świat symboliki chrześcijańskiej. Instytut Wydawniczy PAX, 
1990, s. 161–163.

Güllük, Derya. Aktif Failler Pasif Kurbanlar: Beş Sevim Apartmanı’nda Dişil Bir Hastalık Olarak 
Delilik. „Journal of Turkish Language and Literature”, t. 62, nr 1, 2022, s. 101–120.

Hatiboğlu, Büşra. Eugene Ionesco’nun Gergedanlar oyunu ve Mine Söğüt’ün Gergedan hikâyesi 
bağlamında kötülüğün dönüşümü. „Kültür Araştırmaları Dergisi”, t. 18, 2023, s. 87–103.

Kaçar, Mustafa. „Hezarfen Ahmed Çelebi”. TDV İslâm Ansiklopedisi, t. 17. TDV İslâm Araştırmaları 
Merkezi, 1998, s. 297.

Kas, Bilal. Mine Söğüt’ün romanlarında postmodern unsurlar (praca magisterska). Ahi Evran Üni-
versitesi, 2018.

Mülâyim, Selçuk. „Sinan” w TDV İslâm Ansiklopedisi, t. 37. TDV İslâm Araştırmaları Merkezi, 
2009, s. 224–227.



URSZULA DORA24 NR 1–2

Nane, Pelin. İç Mekânın Sınır Deneyimlerinin Anlamı ve Temsili Üzerine Bir İnceleme. „Online 
Journal of Art and Design”, t. 12, nr 3, 2024, s. 294–307.

Şahin, Edanur. Silvano Arieti’nin bir şizofreni anlamak ve Mine Söğüt’ün Beş Sevim Apartmanı 
kitaplarında şizofreni. „Sanal Türkoloji Araştırmaları Dergisi”, t. 7, nr 2, 2022, s. 77–96.

Sarı, Betül. Mad Women of Literature: Gender and Narrative in Mine Söğüt’s Writings (praca magi-
sterska). Sabancı University, 2016.

Söğüt, Mine. Mine Söğüt: „Erkeklerden Bir Şey İstemek Yerine İsyan Etmekten Yanayım”. Wywiad 
przeprowadzony przez Nilüfer Türkoğlu. https://www.ajandakolik.com/soylesi-mine-sogut-erkekl-
erden-ya-da-baskalarindan-bir-sey-istemek-yerine-isyan-etmekten-yanayim/ [13.12.2024].

Söğüt, Mine. Başkalarının Tanrısı. Can Sanat Yayınları, 2022.
Stachowski, Marek. Gramatyka języka tureckiego w zarysie. Księgarnia Akademicka, 2007.
Sürücü, Özlem. Postmodern Romanların Anlattığı Masallar: Kırmızı Başlıklı Kız. „Selçuk Üniversitesi 

Edebiyat Fakültesi Dergisi”, t. 49, 2023, s. 85–98.
Yaşadı, Yunus Emre. Hasedin Kıskacında Gelişen Bir Kişilik Örüntüsü: Mine Söğüt’ün “Naz Neden 

Derine Gömmemiş Kediyi?” Öyküsünde Kötü Çocuk(luk). „Söylem Filoloji Dergisi”, Edebiyat 
Kuramları ve Eleştiri Özel Sayısı, 2024, s. 239–248.



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.3PAWEŁ DURKIEWICZ
Doctoral School of Humanities 
University of Warsaw 

TOWARDS A CRITICAL EDITION OF 
“THE SPRING CUCKOO’S SONG OF GOOD EXPLANATIONS” 

BY MONGOLIAN BUDDHIST MASTER AGVAANBALDAN 
(1797 –1864): A PRELIMINARY ANALYSIS*

ABSTRACT: In this paper, the advancement towards a critical edition of the work by 
the Mongolian master of the Gelug (Tib. dge lugs) school of Tibetan Buddhism, 
Agvaanbaldan (1797–1864), titled “An Explanation of the Meaning of the Conventional 
and the Ultimate in the Four Tenet Systems: The Spring Cuckoo’s Song of Good 
Explanations” (Tib. Grub mtha’ bzhi’i lugs kyi kun rdzob dang don dam pa’i don 
rnam par bshad pa legs bshad dpyid kyi dpal mo’i glu dbyangs), will be discussed.
This doctrinal treatise belongs to the grub mtha’ (‘tenet systems’, ‘doxography’) genre 
of Tibetan literature and is dedicated to the doctrine of the so-called “Two Truths” (Skt. 
dvasatya, Tib. bden pa gnyis): conventional truth (Skt. saṃvṛtisatya, Tib. kun rdzob 
bden pa) and ultimate truth (Skt. paramārthasatya, Tib. don dam bden pa) within 
the four tenet systems (Tib. grub mtha’ bzhi). Two the so-called lower tenet systems 
belong to the basic vehicle: the vehicle of shravakas (Skt. śrāvaka, Tib. nyan thos) and 
pratyekabuddhas (Skt. pratyekabuddha, Tib. rang sangs rgyas), while the two higher 
tenet systems belong to the great or universal vehicle (Skt. mahāyāna, Tib. theg pa 
chen po). The tenet systems, from the lowest to the highest, are: Vaibhashika (Skt. 
vaibhāṣika, Tib. bye brag smra ba), Sautrantika (Skt. sautrāntika, Tib. mdo sde pa), 
Chittamatra (Skt. cittamātra, Tib. sems tsam pa), and Madhyamaka (Skt. mādhyamika, 
Tib. dbu ma pa). In the text, the Indian non-Buddhist systems and divisions of tantra 
are not discussed.
The methodology used in the study is textual criticism. Two versions of the work will 
be compared: the xylographic edition and a scanned manuscript from the Buddhist 
Digital Resource Center (BDRC). Comparing the available text variants will allow for 
the identification of differences between the versions. Regrettably, the author’s research 
suggests that the manuscript in question was likely not written by Agvaanbaldan himself, 
but was probably transcribed by his students.
Several paleographic observations are made, as the manuscript is written in the 
Tibetan Ume (Tib. dbu med) script and contains many abbreviations (Tib. bskungs 
yig) and syllabic contractions (Tib. bsdus tshig) not present in the xylographic version. 
Additionally, remarks regarding Tibetan orthography, the typology of these contractions, 
and the optimal methods for transliterating Ume script abbreviations and contractions 
into Latin script will be discussed.

KEYWORDS: Agvaanbaldan (1797–1864), Doxography, Manuscript and Paleographic 
Studies, Mongolian Buddhism, Tibetan Abbreviations and Contractions, Two Truth 
Buddhist Doctrine

* This article was written as a post-conference article following the 13th International Oriental 
Studies Conference, Studies on Asia and Africa: Old Subjects, New Approaches?, held on Novem-
ber 14–16, 2024 based on the presentation given during the conference, being a part of the PhD 
project entitled Doxography in the Works of the Mongolian Master of Tibetan Buddhism, Agvaan-
baldan (1797–1864).



PAWEŁ DURKIEWICZ26 NR 1–2

INTRODUCTION

Agvaanbaldan’s literary works, contained in his collected works (Tib. gsung ‘bum), 
consist of seven volumes in the BDRC (Buddhist Digital Resource Center), totaling 117 
works, all written in Tibetan. Among these works, five focus on doxography (Tib. grub 
mtha’). His writings include a variety of genres such as doxography, commentaries, hymns, 
poems, prayers, ritual texts (Skt. sadhana), and comparisons of Gelug (Tib. dge lugs) 
monastic textbooks. Additionally, some of his works have been translated into modern 
Mongolian, English, and Chinese. His works exist in the form of printed editions from 
xylographs and manuscripts, which have also been scanned.

Since the biography and general overview of the literary writings of the Mongolian 
master of Tibetan Buddhism, Agvaanbaldan (1797–1864), have already been published 
elsewhere (Durkiewicz 2024) in Polish, only one his work will be presented and analyzed 
here. The main purpose of this article is to present the progress made in research on 
a critical edition of this doxographical treatise by Agvaanbaldan. 

THE PRELIMINARY REMARKS 

The title of the manuscript in Tibetan is grub mtha’ bzhi’i lugs kyi kun rdzob dang 
don dam pa’i don rnam par bshad pa legs bshad dpyid kyi dpal mo’i glu dbyangs zhes 
bya ba bzhugs so, which can be translated as “An Explanation of the Meaning of the 
Conventional and the Ultimate in the Four Tenet Systems: The Spring Cuckoo’s Song 
of Good Explanations.” This version of the title is found in Hopkins’ Tibetan-Sanskrit-
English Dictionary (Hopkins, Internet Sources). The literal translation of dpal mo is 
‘most glorious (referring to females)’ or ‘queen,’ so in the title, it could be interpreted 
as “Queen of Spring.”, while the literal Tibetan word for ‘cuckoo’ is khu byung.

Agvaanbaldan’s doctrinal treatise belongs to the grub mtha’ (tenet systems, doxography) 
genre of Tibetan literature and is dedicated to the doctrine of the so-called “two truths” 
(Skt. dvasatya, Tib. bden pa gnyis): conventional truth (Skt. saṃvṛtisatya, Tib. kun rdzob 
bden pa) and ultimate truth (Skt. paramārthasatya, Tib. don dam bden pa) within the 
four tenet systems (Tib. grub mtha’ bzhi). 

The analyzed manuscript is somewhat enigmatic, mysterious because – according to 
an email from BDRC: The manuscript is situated in Kham, Tibet, but the exact location 
is unknown, and there is no contact person in Tibet. It was scanned in 2020. 

ABOUT THE MANUSCRIPT

The physical features of the manuscript, such as width, length, and type of ink and 
paper, cannot be assessed because only a scanned copy is publicly available. What can 
be noted is the structure and color. There is a title page with one line (photo 1), second 
page with four lines (photo 2), third page with five lines (photo 3) and fourth and later 
pages usually have seven lines of texts on one page (photo 4). 

The text is written in black, with numerous annotations from Buddhist scriptures 
marked in red, which is very convenient, as in xylograph edition (see Internet Sources) 
the entire text is in black ink.



TOWARDS A CRITICAL EDITION OF “THE SPRING…”…NR 1–2 27

Photo 1. First page – title of Agvaanbaldan’s manuscript

Photo 2. Second page of the manuscript – with just 4 lines

Photo 3. Third page of the manuscript – with 5 lines text

Photo 4. Fourth page of the manuscript – with 7 lines text

METHODOLOGY USED IN RESEARCH PROJECT

The methodology used in this research project is structured into three distinct layers, 
each contributing to a comprehensive understanding of the subject matter. The first layer 
involves a historical and literary approach, where the content of the texts is carefully 
analyzed. This includes examining the historical context, doctrinal arguments, and literary 
style to trace the evolution of ideas over time. By exploring the development of various 
tenet systems and their interpretations, this approach helps provide deeper insight into 
the doctrinal debates within Tibetan literature. 

The second layer focuses on manuscript studies, textual criticism, paleographic and 
orthographic analysis, where the physical form of the manuscripts is scrutinized. This 
includes examining handwriting styles, script variations, and the material composition 
of the manuscripts. By analyzing scanned copies of the manuscripts, the research can 
assess textual integrity, identify any scribal errors, and reconstruct the most reliable 
versions of the texts. 

The third layer applies translation theory, comparing Tibetan texts with their 
contemporary Mongolian translations. This involves studying the linguistic choices and 
cultural adaptations made in the translations, as well as evaluating the accuracy of the 
translated terms. The aim is to identify translation patterns and potential discrepancies, 
shedding light on how key philosophical concepts are rendered across languages and 
cultural contexts. Together, these three methodological approaches provide a well-rounded 



PAWEŁ DURKIEWICZ28 NR 1–2

and rigorous analysis, allowing for a deep exploration of the texts from historical, textual, 
and linguistic perspectives. 

Not all layers of methodology will carry equal weight and importance. The historical-
literary approach will be the leading and most important for the project, but later, during 
the process of researching the manuscripts, the second layer (paleography and orthography) 
becomes more prominent and important. The final layer of translation theory will be 
analyzed with less emphasis and importance throughout the project.

INTRODUCTION TO DOXOGRAPHY OF TIBETAN BUDDHISM

The term ‘doxography’ comes from two Greek words: doxa, meaning ‘tenet’, ‘view’, 
or ‘opinion’, and graphein, meaning ‘to write’. In Tibetan, grub mtha’ means ‘established 
conclusion’. The word grub conveys the sense of being ‘accomplished’, ‘perfected’, 
‘fulfilled’, ‘attained’, ‘established’, or ‘obtained’, while mtha’ refers to ‘an end’, ‘limit’, 
‘boundary’, or ‘conclusion’. The Sanskrit term siddhānta literally means ‘a settled opinion’ 
or ‘doctrine’, ‘dogma’, ‘axiom’, or ‘received truth’. It can also refer to any ‘fixed, 
established, or canonical textbook’ on a subject. This term derives from siddha, which 
means ‘accomplished’, ‘fulfilled’, or ‘having attained the highest object,’ as well as 
‘being thoroughly skilled or versed in something’ (see also Durkiewicz 2024 in Polish). 

The grub mtha’, or tenet systems (doxography), is a literary genre in Tibetan Buddhism 
that categorizes and analyzes various doctrinal schools (see Hopkins 1996). Over the 
course of 2,500 years of Buddhism, many different traditions, schools, views, and sub-
views have emerged, often contradicting one another. The earliest Buddhist teachings are 
centered around what is known as the Four Noble Truths, which explain the nature of 
suffering, its cause, its cessation, and the path leading to its cessation. The fourth of the 
Four Noble Truths includes the so-called Eightfold Noble Path, of which the first step 
is Right View (Buddhist perspective), serving as the foundation for Buddhist practice.

Buddhist doxography, or tenet systems, serves to elaborate and clarify Buddhist views. 
Tibetan doxographies outline four doctrinal schools (Mejor 2001, pp. 191–192). It is worth 
mentioning that the two lower tenet systems pertain to the basic vehicle: the vehicle of 
shravakas (Skt. śrāvaka, Tib. nyan thos) and pratyekabuddhas (Skt. pratyekabuddha, Tib. 
rang sangs rgyas). Two higher to great or universal vehicle (Skt. mahāyāna, Tib. theg 
pa chen po). These tenet systems form a hierarchy from the lowest to the highest, which 
are: Vaibhashika (Skt. vaibhāṣika, Tib. bye brag smra ba), Sautrantika (Skt. sautrāntika, 
Tib. mdo sde pa), Chittamatra (Skt. cittamātra, Tib. sems tsam pa), and Madhyamaka 
(Skt. mādhyamika, Tib. dbu ma pa).

The four tenet systems present different interpretations of reality, ranging from the more 
realist perspectives of Vaibhāṣika to the profound emptiness teachings of Madhyamaka. Among 
the various topics covered in Tibetan doxographies, one of the most crucial is the concept 
of the Two Truths, which occupies an important place in Buddhist philosophical discourse.

Agvaanbaldan played a significant role in the development of doxography within 
the Gelug tradition. While the most famous Gelug doxography, “The Great Exposition 
of Tenets” (Grub mtha’ chen mo), was written by the Tibetan scholar Jamyang Shepa 
(1648–1721/2) – translated by Jeffrey Hopkins (2016), two important complementary 
works were authored by Mongolian scholars: Agvaanbaldan and Changkya Khutukhtu 
(1717–1786), the chief Buddhist teacher at the Qing imperial court of Emperor Qianlong 
(1711–1799), whose work was translated by Donald Lopez (Lopez).



TOWARDS A CRITICAL EDITION OF “THE SPRING…”…NR 1–2 29

Agvaanbaldan wrote five doxographic works that include grub mtha’ in their titles. 
These texts provide commentaries on Jamyang Shepa’s monumental doxography and 
include a standalone work – which is the topic of this article. Furthermore, it is worth 
noting that while Agvaanbaldan, in his other doxographical works, discusses not only 
the four Buddhist tenet systems but also the Indian non-Buddhist systems and Buddhist 
tantric divisions, in the treatise found in the researched manuscript, he focuses exclusively 
on the four Buddhist tenet systems.

INTRODUCTION TO BUDDHIST DOCTRINE OF THE TWO TRUTHS

The distinction between conventional truth and ultimate truth is fundamental to Tibetan 
Buddhist philosophy, shaping the diverse perspectives within its doctrinal framework. 
There are numerous books by Western authors in the field of Buddhist Studies on this 
particular topic of Buddhist doctrine, such as Newland (2009 – a monograph) and 
Thakchoe (2023 – a monograph), Thakchoe (2025 – an article The Theory of Two Truths 
in India) and Thakchoe (2024 – an article The Theory of Two Truths in Tibet), and Scott 
(Scott). The topic of the two truths is also heavily explored not only in monographs 
dedicated to this subject but also in books covering other topics, such as various Western 
translations of Nāgārjuna’s Mūlamadhyamakakārikā or Lamrim Chenmo by Tsongkhapa.

The two truths (Skt. dvasatya, Tib. bden pa gnyis) in Buddhism consist of conventional 
truth (Skt. saṃvṛtisatya, Pali. sammuti sacca, Tib. kun rdzob bden pa, Mong. янагуух 
үнэн) and ultimate truth (Skt. paramārthasatya, Pali. paramattha sacca, Tib. don dam 
bden pa, Mong. үнэмлэх үнэн). 

In the literature on Buddhology, there are many alternative translations (this list is 
not exhaustive denoting the Two Truths (see ‘Relative Truth’ in Internet Sources in the 
Bibliography). Conventional truth is also referred to as relative truth, everyday truth 
(Sprung), ostensible truth (Kapstein), superficial truth/reality, surface reality (Seyfort-Ruegg), 
provisional truth (see ‘Two truth doctrine’ in Internet Sources in the Bibliography), deceptive 
truth, truth of worldly convention, and concealer-truth (Guy Newland). Ultimate truth is 
also called absolute or genuine truth (see ‘Absolute Truth’ in Internet Sources in the 
Biblography). Simply put, conventional truth is the way unenlightened beings in the six 
realms of existence experience their world, whereas ultimate truth is the way enlightened 
beings, that is, Buddhas, experience the world.

The issue of the Two Truths in Buddhism is complex, especially in the context of 
relative truth. Many questions and subtle points can be raised, to which different thinkers 
from various Buddhist schools have provided different answers. Examples of such questions 
and key points can be found in the article The Theory of Two Truths in Tibet Two by 
Thakchoe (2024): (1) Basis of the division: what exactly is divided into the Two Truths? 
(2) Etymological analysis of the Two Truths. (3) Definition of the Two Truths: are they 
subjective or objective? (4) Enumeration: is there one or Two Truths? (5) Classification: are 
there many types of conventional truth, or just one? (6) Relation: are the Two Truths distinct 
or identical? Addressing the above bullet points and questions would require a separate 
article or series of articles, which would go well beyond the scope of the present paper.

When exploring the topic of the Two Truths in Buddhism, it is important to distinguish 
between different types of understanding. Scholars develop an intellectual or conceptual 
grasp of Buddhist teachings, while yogis cultivate direct experiential realizations. The 
Two Truths can be seen as guiding tools, much like a finger pointing to the moon – they 
help lead us toward realization but are not the ultimate truth itself. As a Gelug monk, 



PAWEŁ DURKIEWICZ30 NR 1–2

Agvaanbaldan represents the views of the Gelug school, which differ from those of other 
traditions such as Dzogchen (Tib. rdzogs chen) of the Nyingma school (Tib. rnying ma) 
or Shentong (Tib. gzhan stong), represented mainly by the Jonang tradition (Tib. jo nang).

QUESTION OF THE GENRE 

The treatise of Agvaanbaldan, contained in the analyzed manuscript, can be classified 
(or linked) not just to one but to at least a few of the following genres of Tibetan literature. 
First of all, it is a doxography, placing it within the genre of grub mtha.’ Second, the 
presence of the word glu dbyangs (‘song’) in the title might suggest that the text belongs 
to poetry (on Tibetan poetry see Jackson, pp. 368–392). However, this is misleading, as 
only the beginning contains a poetic element – an invocation of Mañjuśrī, the bodhisattva 
of wisdom – while the rest of the text is written in prose. Third, Agvaanbaldan’s work 
can be classified as a textbook for monastic debate, a genre known in Tibetan as yig 
cha, which is especially popular in the Gelug school (see Newland 1996, pp. 202–216).

PRELIMINARY RESULTS OF THE MANUSCRIPT’S ANALYSIS 

The following preliminary results of the manuscript’s analysis were obtained. In 
order to prepare a critical edition of the work, a few steps have been taken. First, 
the transliteration into Wylie system transliteration from Tibetan cursive ume script of 
the first part of the manuscript was completed. The whole manuscript consists of four 
logical parts, each corresponding to one of the four tenet systems. The second step was 
aligning a parallel transliteration of the text from the xylograph edition. This comparison 
allowed for identifying all differences between the two versions. Furthermore, all Tibetan 
contractions and abbreviations used in the manuscript were highlighted. In total, more 
than 250 types of contractions and abbreviations were identified. This number does not 
cover all contractions but rather the types of contractions and abbreviations, as some 
occur only once while others appear multiple times. 

EXAMPLES OF ABBREVIATIONS AND CONTRACTIONS IN UME SCRIPT

Generally, Tibetan abbreviations and contractions found in the analyzed manuscript can 
be classified by different criteria. One very obvious criterion is the number of syllables. 
Thus, two- (Photo 5), three- (Photo 6), or four-syllabic (Photo 7) contractions can be 
found. Those with more than five were not found; however, this does not mean they do 
not exist in other Tibetan texts in ume script. 

In Photo 5, the two-syllabic contraction is shown. The word chen po, meaning ‘big, 
great,’ is contracted into cheno in the ume script. The syllable po is omitted, and only 
the diacritic for ‘o’ vowel sign is placed above the syllable na.

In Photo 6, the three-syllable contraction is illustrated. The word khyab par thal, 
meaning ‘the pervasion follows consequently’ (khyab par means ‘all pervading’ and 
thal means ‘to logically follow’) is contracted into khyabrl in the ume script. Syllables 
pa and tha are omitted.

In Photo 7, the four-syllable contraction is presented. The phrase ces gsungs pa’i 
phyir, meaning ‘because it is said’, ‘because it has been said’ or ‘since it is stated’ is 
contracted into cesungpa’iri in the ume script. The sign for s in ces is omitted, and the 
signs for initial g and final s from the word gsungs are omitted. Finally, from the syllable 
phyir, phyi is omitted, and the diacritic for ‘i’ vowel sign is placed above the syllable ra.



TOWARDS A CRITICAL EDITION OF “THE SPRING…”…NR 1–2 31

Photo 5. Example of two-syllabic contraction – chen po [cheno] 
– p. 8[3] in the xylograph, p. 7[2] of the manuscript

Photo 6. Example of three-syllabic contraction – khyab par thal [khyabrl] 
– p. 29 [3] in the xylograph, p. 23[2] of the manuscript

Photo 7. Example of four-syllabic contraction – ces gsungs pa’i phyir [cesungpa’iri] 
– p. 32 [3] in the xylograph, p. 25[4] of the manuscript

TYPOLOGY OF TIBETAN ABBREVIATIONS AND CONTRACTIONS

There is not much written in Western academic literature on the topic of Tibetan 
orthographic abbreviations and contractions. One of the newest articles is a short but 
informative piece from 2024 by Jörg Heimbel, titled “The Tibetan System of Orthographic 
Abbreviations (bskungs yig) and Syllabic Contractions (bsdus tshig).” It explores the 
development, classification, and usage of Tibetan orthographic abbreviations. It examines 
how Tibetan writing condenses multi-syllabic words or phrases into fewer syllables, 
often through a process called bskungs yig (‘concealed letters’), where certain graphemes 
are omitted to form a new graphic unit. Another related process, bsdus tshig (‘syllabic 
contraction’), abbreviates multi-syllabic names, terms, or phrases by dropping syllables 
while maintaining their original form. The article traces the historical evolution of these 



PAWEŁ DURKIEWICZ32 NR 1–2

abbreviations, noting their presence in early Tibetan manuscripts from the eighth and 
ninth centuries. It discusses how the use of abbreviations expanded with the fragmentation 
of the Tibetan Empire and the emergence of various headless script styles. However, 
with the advent of woodblock printing in the fifteenth century, their use in xylographs 
declined, with later printed editions of Buddhist canonical texts containing significantly 
fewer abbreviations. 

Heimbel examines the motivations behind the development of abbreviations, such as 
saving space, reducing the use of ink and paper, and increasing writing efficiency. However, 
he also questions whether these factors alone can explain the inconsistent application of 
abbreviations across different texts. The study highlights the lack of a traditional Tibetan 
treatise on abbreviations, suggesting that this knowledge was informally transmitted among 
scholars and scribes. 

The article categorizes abbreviations based on structural principles, such as the 
omission of consonants, contraction by stacking consonants, and the use of special symbols 
or numerals to replace words. It also discusses the differences between Western and 
Tibetan scholarly perspectives on classification. While Western scholars often distinguish 
between bskungs yig and bsdus yig, Tibetan scholars tend to view them as variations of 
the same phenomenon. 

Additionally, Heimbel references both Tibetan and Western studies on the subject, 
including early European scholars’ attempts to compile lists of abbreviations. He also 
highlights a heavily abbreviated manuscript of Dharmakīrti’s Pramāṇavārttika from the 
early twentieth century as an extreme example of abbreviation use.

Overall, the article provides a comprehensive analysis of the Tibetan abbreviation 
system, demonstrating its historical significance and the complexities involved in decoding 
these contractions. It calls for further palaeographical research to understand the principles 
governing abbreviation use and its variations across different script styles, manuscript 
traditions, and text genres. Whether a distinct typology of Tibetan contractions and 
abbreviations can be developed through a thorough analysis of available manuscripts 
remains an open research question. 

One possible approach is inductive, starting with detailed observations and building 
toward general conclusions. Alternatively, a deductive approach could be used, applying 
existing typologies of contractions and abbreviations to the available textual material. Both 
methods could be combined, potentially expanding and further refining the typologies 
already established in Tibetan studies.

To sum up the topic of graphic abbreviations and contractions in Tibetan and Mongolian 
manuscripts has not been thoroughly explored in the relevant literature, and there are no 
standard rules regarding their usage. In the literature, they are referred to as “Tibetan 
shortened words,” and in Tibetan, they have various names, such as skung yig (“shortened 
words”), dpe yig or gzab yig, as well as bar bris and khams yig (Chashab, abstract). 
It seems that individual authors and scribes established their own rules for the graphic 
representation of abbreviations, as well as the joining and omission of syllables. Therefore, 
the author’s own research, which can be classified as so-called paleographic studies, could 
help fill this research gap. However, it is limited, as currently, only a scan of one version 
of the Agvaanbaldan manuscript in the ume cursive script is publicly available. On Tibetan 
paleography, authors such as Van Schaik (2012, 2013, 2014), Dotson, Helman-Ważny, and 
Kapstein (2024a, 2024b) have written, while the issue of Tibetan contractions has been 
addressed by, among others, Chashab, Tenzin (p. 172), and Heimbel. In his own research, 



TOWARDS A CRITICAL EDITION OF “THE SPRING…”…NR 1–2 33

the author would also like to explore the typology of the aforementioned abbreviations 
and contractions, which is still in its early stages in the literature (e.g., Heimbel), and 
potentially supplement it with the results of an analysis of the Agvaanbaldan manuscript.

PROBLEMS AND CHALLENGES – TRANSLITERATION

Several problems and challenges in transliteration appeared during the research process. 
The most widely used transliteration of Tibetan script into Latin script is the so-called 
Wylie system, invented in 1959 by Turrell Verl “Terry” Wylie (1927–1984). However, 
unfortunately, it is not perfect and has some limitations.

An example might be the transliteration of the Tibetan syllable du, which has two 
orthographic variants (photo 8 and 9). This highlights the limitations of the most commonly 
used standard Wylie transliteration – so some enhancements could be proposed. For 
example a letter d with a dot above or d crossed.

Photo 8. Example of the first orthographical variant of the Tibetan syllable du 
on page 30[7] of the manuscript

Photo 9. Example of the second orthographical variant of the Tibetan syllable du 
on page 28[6] of the manuscript.

CONCLUSIONS

The research project on the critical edition of Agvaanbaldan’s manuscript about 
the Two Truths in Four Tenet Systems is an ongoing process. Some results based on 
the transliteration and comparison of the manuscript with the xylograph towards the 
critical edition have been presented in the paper. During the project, issues of Tibetan 
orthography and paleography appeared due to the fact that the manuscript is written 
in ume script. A complete list of Tibetan abbreviations and contractions was compiled. 
Another issue and challenge are determining the optimal way of transliterating these ume 
contractions. Standard Wylie transliteration is not sufficient, and some enhancements could 
be proposed.1 The rules by which these contractions are introduced in the text are not 
clear or explicit, and so far, it has not been possible to uncover them – if they exist at 
all. The possibility of finding a paper version of the studied manuscript or other witnesses 
of Agvaanbaldan work’s tradition in Mongolia would greatly enrich the entire project

1 It could also be noted that, for some scholars, depending on their area of interest, a meticulous 
analysis of textual variants that could influence meaning might hold greater relevance than addressing 
the transliteration challenges posed by abbreviations.



PAWEŁ DURKIEWICZ34 NR 1–2

BIBLIOGRAPHY 
Chashab, Thupten Kunga. Shortened Words Skung Yig in Tibetan U Med (Dbu Med) Writing. “Rocznik 

Orientalistyczny,” 2010, vol. 63, no. 1, pp. 68–72. Abstract: http://cejsh.icm.edu.pl/cejsh/element/
bwmeta1.element.73cbce66–e293–30b1–98b3–e2 a31f5dd125 [17.07.2034].

Dotson, Brandon, Agnieszka Helman-Ważny. Codicology, Paleography, and Orthography of Early 
Tibetan Documents: Methods and a Case Study. Arbeitskreis für Tibetische und Buddhistische 
Studien, Universität Wien, 2016.

Durkiewicz, Paweł. Szkic o życiu i twórczości Agwaanbaldana (1797–1864), mongolskiego mistrza 
buddyzmu tybetańskiego. “Przegląd Orientalistyczny,” 2024. 

Heimbel, Jörg. “The Tibetan System of Orthographic Abbreviations (bskungs yig) and Syllabic Con-
tractions (bsdus tshig).” 2024. 

Hopkins, Jeffrey. “The Tibetan Genre of Doxography: Structuring a Worldview.” Tibetan Literature: 
Studies in Genre, ed. José Ignacio Cabezón and Roger R. Jackson, pp. 170–186. Snow Lion, 1996.

Hopkins, Jeffrey. Maps of the Profound: Jam-Yang-Shay-Ba’s Great Exposition of Buddhist and Non-
-Buddhist Views on the Nature of Reality. Snow Lion Publications, 2003. 

Hopkins, Jeffrey. Jam-yang-shay-pa’s Presentation of Tenets: Lion’s Roar Eradicating Error, Precious 
Lamp Illuminating the Genuine Path to Omniscience with Ngag-wang-pal-dan’s Word Commentary. 
UMA Institute for Tibetan Studies, 2016. 

Jackson, Roger R. “‘Poetry’ in Tibet: Glu, mGur, sNyan ngag and ‘Songs of Experience.’” Tibetan 
Literature: Studies in Genre, ed. José Ignacio Cabezón and Roger R. Jackson, pp. 368–392. 
Snow Lion, 1996. 

Lopez, Donald. Beautiful Adornment of Mount Meru: A Presentation of Classical Indian Philosophy, 
Changkya Rolpai Dorje translated by Donald S. Lopez Jr. Wisdom Publications (The Library for 
Tibetan Classics, Volume 24, Thupten Jinpa, General Editor), 2019.

Mejor, Marek. Buddyzm. Zarys historii buddyzmu w Indiach. Prószyński i S-ka, 2001.
Newland, Guy. “Debate Manuals (Yig cha) in dGe lugs Monastic Colleges.” Tibetan Literature: 

Studies in Genre, Snow Lion, 1996, pp. 202–216. 
Newland, Guy. Appearance and Reality: The Two Truths in the Four Buddhist Tenet Systems. Sham-

bhala, 2009. 
Scott, Jim. Dwie prawdy. Instytut Marpy w Polsce, 1999. 
Tenzin, Tsenyi. The Guidebook (gnas yig) to Holy Places in Kham by the 6th Shamar Mipam Chökyi 

Wangchuk – Preliminary Studies. “Oriental Studies: Global and Local Perspectives”, ed. Agata 
Bareja-Starzyńska, PAN i Dom Wydawniczy Elipsa, 2022, Warsaw, s. 163–177.

Van Schaik, Sam. “The Origin of the Headless Style (dbu med) in Tibet.” Medieval Tibeto-Burman 
Languages IV, ed. Nathan Hill, Brill, 2012, Leiden (Netherlands), pp. 411–446.

Van Schaik, Sam. “Dating Early Tibetan Manuscripts: A Paleographical Method.” Scribes, Texts and 
Rituals in Early Tibet and Dunhuang. Proceedings of the Third Old Tibetan Studies Panel held 
at the Seminar of the International Association for Tibetan Studies, Vancouver 2010, Dr Ludwig 
Reichert Verlag; Annotated edition, 2013, pp. 119–135.

Van Schaik, Sam. “Towards a Tibetan Palaeography: Developing a Typology of Writing Styles in 
Early Tibet.” Manuscript Cultures: Mapping the Field, ed. Jörg Quenzer, Dmitry Bondarev, Jan-
-Ulrich Sobisch, 2014, pp. 299–337.

INTERNET SOURCES 

Absolute Truth, https://www.rigpawiki.org/index.php?title=Absolute_truth [6.03.2025].
Agvaanbaldan. Gsung ‘bum/ ngag dbang dpal ldan, https://library.bdrc.io/show/bdr:MW5926?part=b-

dr:MW5926_33B16B&uilang=en [5.03.2025].
Agvaanbaldan [manuscript version] (Khal kha ngag dbang dpal ldan). “Grub mthaʼ bzhiʼi lugs kyi 

kun rdzob dang don dam paʼi rnam bshad.” 
Agvaanbaldan [xylograph version] (Khal kha ngag dbang dpal ldan) “Grub mthaʼ bzhiʼi lugs kyi kun 

rdzob dang don dam paʼi don rnam par bshad pa legs bshad dpyid kyi dpal moʼi glu dbyangs 
(bden gnyis).” gSung ʼbum ngag dbang dpal ldan, vol. 1 (ka), Mongolian Lama Gurudeva, 1983, 



TOWARDS A CRITICAL EDITION OF “THE SPRING…”…NR 1–2 35

pp. 9–280. Buddhist Digital Resource Center (BDRC), purl.bdrc.io/resource/MW5926_FA67A0.  
[BDRC bdr:MW5926_FA67A0] (Хаврын охин тэнгэрийн дуулал нэрт дөрвөн тогтсон таалалын 
ёсны янагуух, үнэмлэхүйн утгыг номлосон сайн номлол оршвой); https://library.bdrc.io/show/
bdr:MW5926_FA67A0?s=%2Fshow%2Fbdr%3AMW5926%3Fprerender%3Dtrue%26part%3Dbd
r%3AMW5926_D110C0 [11.03.2025].

Basic vehicle, https://www.rigpawiki.org/index.php?title=Basic_vehicle [16.02.2025].
Buddhist Digital Resource Center (BDRC), purl.bdrc.io/resource/MW4CZ355848 [BDRC bdr: 

MW4CZ355848].
Grub mtha’ bzhi’i lugs kyi kun rdzob dang don dam pa’i rnam bshad – Buddhist Digital Archives 

[11.03.2025].
Hopkins, Jeffrey. Tibetan-Sanskrit-English dictionary. Buddhist Digital Resource Center. https://archive.

org/details/bdrc-W8LS30942 [16.02.2025].
Relative Truth, https://www.rigpawiki.org/index.php?title=Relative_truth [16.02.2025].
Thakchoe, Sonam, “The Theory of Two Truths in India,” The Stanford Encyclopedia of Philosophy 

(Spring 2025 Edition), ed. Edward N. Zalta & Uri Nodelman, forthcoming https://plato.stanford.
edu/archives/spr2025/entries/twotruths-india [6.03.2025].

Thakchoe, Sonam, “The Theory of Two Truths in Tibet,” The Stanford Encyclopedia of Philosophy 
(Summer 2024 Edition), ed. Edward N. Zalta & Uri Nodelman, https://plato.stanford.edu/archives/
sum2024/entries/twotruths-tibet [6.03.2025].

Two truth doctrine, https://en.wikipedia.org/wiki/Two_truths_doctrine [21.11.2025]
WFB Resolutions, Special Resolution adopted as the Inaugural Conference convened in Sri Lanka 

on 25th May 2493 (1950) under which the World Fellowship of Buddhist (WFB) was founded,  
https://wfbhq.org/uploads/conferences/015000018/01505/Resolution-1st.pdf [11.05.2025].





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.4FRANCISZEK FAFIŃSKI
Uniwersytet Warszawski

WIZERUNEK PSA W PRZYSŁOWIACH SUMERYJSKICH*

ABSTRACT: This article attempts to shed light on the socio-literary reception of dogs 
by the Sumerians based on the surviving corpus of proverb collections. The author 
compiles Sumerian dog-related proverbs and analyzes them to identify different types of 
dog portrayals. The main types covered in the article are those of: guardian dog, fatum 
dog, rabid dog, glutton dog, fumbler dog, rebelled dog, silly dog, victim dog, and bitch.

KEYWORDS: Sumerian language, Sumerian literature, dogs, proverbs, animal proverbs

Mimo że literatura starożytnej Mezopotamii nie pozostawiła po sobie wielkich sys-
temów filozofii spekulatywnej, stosunek mieszkańców Wschodu Starożytnego do zagad-
nień natury filozoficznej ujawnia obszerny korpus sumeryjskiej i akadyjskiej literatury 
mądrościowej. Takie teksty jak Ludlul bēl nēmeqi („Chcę czcić pana mądrości”), czy 
tzw. Babilońska Teodycea zyskały sobie wręcz miana babilońskich odpowiedników Księgi 
Hioba i Księgi Koheleta (Łyczkowska 1999, s. 34). Te prominentne przykłady stanowią 
jednak niewielką część literatury sapiencjalnej, bogatej zarówno w języku akadyjskim, 
jak i sumeryjskim. Szczegółowej klasyfikacji sumeryjskich tekstów mądrościowych doko-
nuje Alster (2005, s. 22–23), wyróżniając wśród nich właśnie przysłowia jako gatunek 
stanowiący nośnik dawnych, ludowych mądrości, które przetrwały w skostniałych i nie-
zmiennych zwrotach, czy jako: 

lapidarnie i skrótowo wyrażone sądy, sentencje lub pouczenia życiowe albo uogólnione 
doświadczenia społeczności (w formie alegorycznej lub w postaci syntetyzującej) oparte 
na wyraźnych zasadach moralnych i zawierające jawnie dydaktyczną treść (Štépán 2006, 
s. 618). 

Zgodnie ze współczesną definicją słownikową przysłowia powinny wpisywać się w ramy 
literatury mądrościowej. Przegląd zachowanych kolekcji przysłów sumeryjskich uzmy-
sławia jednak, że nie zawsze wykazują one podane cechy gatunkowe, co skłania albo 
do rezygnacji z pojęcia „przysłowia” w odniesieniu do tej kategorii tekstów, albo do 
porzucenia anachronicznego modelu etic i zdefiniowania ich poprzez ich własne cechy. 
Sam zresztą Alster (2005, s. 22) jest zdania, że jako gatunek wyodrębnić należałoby całą 
„kolekcję przysłów”1, nie zaś pojedyncze, składające się na nią przysłowia, które wcale 

* Bardzo dziękuję dr hab. Małgorzacie Sandowicz za poświęcony czas i cenne uwagi.
1 Jest ich zgodnie z edycją Alstera (1997) 28 i obejmują one ponad 2000 przysłów. Obecnie łączy 

się kolekcje 2 z 6 oraz 8 z 20, co redukuje ich liczbę do 26 (Taylor 2005, s. 13). Ponadto Alster 
opracowuje mniejsze grupy, nie przynależące do żadnej z kolekcji. Przysłowia zostały zachowane przede 
wszystkim na uczniowskich tabliczkach z Nippur, głównie z okresu starobabilońskiego, w mniejszej 
liczbie z Ur, Kisz, Sippar i Suzy (Alster 1997, s. xix). Po pierwszej edycji Alstera wydawano też 
inne, mniejsze grupy przysłów, przede wszystkim tabliczkę z Genewy, zawierającą 45 przysłów, 
zarówno nowych, jak i już znanych (Alster, Oshima 2006; Klein 2014) oraz przysłowia z kolekcji 



FRANCISZEK FAFIŃSKI38 NR 1–2

też przysłowiami par excellence być nie muszą. Zauważa on, że poza rzeczywistymi 
przysłowiami składnikami tych kolekcji mogą być też 

powiedzenia wywodzące się z żargonu sumeryjskich szkół, wyrażenia techniczne związane 
z zawodami, frazy użyte w zaklęciach, modlitwach, kulcie lub przekleństwach, anegdoty, 
fragmenty bajek czy moralistycznych poematów, a także żarty, czy wręcz cytaty z innych 
kompozycji literackich (Alster 1997, s. XVI). 

Jednym z takich powiedzeń może być np. SP 5.772 (opisane w dalszej części artykułu), 
które wprawdzie posiada cechy formalne zbliżające je gatunkowo do przysłowia, jest 
jednak niewątpliwie żartem i nie niesie żadnych treści moralizatorsko-dydaktycznych. 
Z kolei SP 5.55 czy SP 5 Vers. A 71 są krótkimi bajkami w stylu ezopowym3.

Treść przysłów jest przeważnie odbiciem życia codziennego. Poruszają one kwestie 
życia, śmierci, uznanych wartości, relacji społecznych i zawodowych. W budowaniu ana-
logii korzystają z przedmiotów i czynności najpospolitszych. Dlatego też wiele przysłów 
sumeryjskich mówi o chlebie, zbożach i ich uprawie, łodziach i żegludze. Popularnymi 
bohaterami przysłów są pospolite zwierzęta, takie jak owce, osły czy woły. Niektóre 
z nich, jak lis, przedstawiany zawsze jako kłamliwy i przebiegły, są nośnikami konkret-
nych ludzkich postaw i zachowań (równolegle oczywiście występują ludzkie postacie 
archetypiczne, jak niewolnica czy kapłan lamentator).

W niniejszym artykule mam nadzieję przybliżyć postać psa (sum. ur-gir15)4, jednego 
z najpopularniejszych bohaterów sumeryjskich przysłów. Już ich pobieżna lektura pozwala 
zauważyć, że nie jest to obraz jednolity. Przy głębszym wglądzie okazuje się jednak, że 
niektóre cechy charakteru zwierzęcia powtarzają się. Wyłania się więc nie jeden, ale kilka 
stereotypów psa. Analizując je, możemy uzyskać jednocześnie wgląd w społeczny odbiór 
tego zwierzęcia u Sumerów. Sprecyzowanie, jaką funkcję pełniło to zwierzę w omawia-
nych kolekcjach i zapewne też w powszechnej świadomości mieszkańców Mezopotamii, 
wymagać będzie zatem przyjrzenia się poszczególnym powiedzeniom.

Schøyen (Alster 2007). Pojedyncze przysłowia z rozmaitych tabliczek ujęte są jeszcze dalej w Alster 
2009. Są też przypadki dwujęzycznych (tzn. sumeryjsko-akadyjskich) zbiorów, których większość 
została wydana i przetłumaczona przez Lamberta (1996, s. 222–275). Za kolekcję przysłów nie 
uznaje się wczesnodynastycznych Instrukcji Szuruppaka (Alster 2005, s. 23), choć mają prowerbialne 
zabarwienie – jak np. w linijce 266, gdzie akurat wspomina się psa: „Zgubić się jest złe dla psa, ale 
dla człowieka jest potwornością” (Black 2004, s. 291).

2 Numeracja przysłów jest zgodna z Alster 1997. O ile nie zostanie wskazane inaczej, źródłem 
cytatów są wersje w transliteracji dostępne na The Electronic Text Corpus of Sumerian Literature 
(https://etcsl.orinst.ox.ac.uk/proverbs/ [d.d. 17.12.2023]). Jakkolwiek opierają się w dużej mierze na 
edycji Alstera, nierzadko zawierają poprawione odczyty.

3 Edmund I. Gordon tytułuje swoje opracowanie piątego zbioru przysłów „przysłowiami i bajkami 
o zwierzętach” (1958a, 1958b) i podaje, że nawet 38 z nich (spośród 125 łącznie) można zaklasy-
fikować właśnie jako bajki (1958a, s. 2).

4 Niezupełnie uchwytna jest, o ile jest, jakakolwiek różnica między ur a ur-gir15. Wydaje się, że 
oba wyrazy oznaczają po prostu ‘psa domowego’ (zob. Heimpel 1972–75, s. 494), choć świadectwo 
list leksykalnych pozwala sporadycznie na zrównanie ur z akadyjskimi odpowiednikami ‘lwa’, nēšu 
lub labbu (Cohen 2023, s. 1460). Poza tym słowo ur występuje w złożeniach oznaczających inne 
niż pies gatunki zwierząt, jak właśnie ‘lew’: ur-maḫ (dosł. ‘potężny pies’).



WIZERUNEK PSA W PRZYSŁOWIACH SUMERYJSKICHNR 1–2 39

PIES-STRAŻNIK

Pies mógł zostać udomowiony już 15 tysięcy lat temu, co pozwoliło na wytworze-
nie się intymnej relacji między człowiekiem a zwierzęciem (Breier 2014, s. 87). Nie 
powinno więc dziwić, że spora część przysłów dotyczących postaci psa przedstawia go 
w pozytywnym świetle lub podkreśla jego pozytywne przymioty. Częstym jest motyw 
„psa-strażnika”, który szczególny nacisk kładzie na „użyteczność” zwierzęcia5, zdolność 
do obrony cennego stada i samych ludzi:

Psie, liczysz owce! (SP 5.110)6

Sum. ur-gir15-re udu hi-a al-šid-en.

Takiego psa miał bóg Dumuzi z utworu Sen Dumuziego, któremu jego siostra Gesz-
tinanna, zaklinając się, że nie wyda jego położenia złym demonom galla, mówiła: 

Jeśli wyjawię im, gdzie jesteś, niech pożre mnie twój pies! Czarny pies, pasterski pies, 
szlachetny pies, pies twojego panowania, niech twój pies pożre mnie! (z drobnymi zmia-
nami: Jacobsen 1987, s. 35).

Pies musiał być ceniony ze względu na funkcje obronne, jeśli mógł być strażnikiem 
samego boga − nawet jeśli tylko w rzeczywistości mitologiczno-literackiej. Popularnym 
przysłowiem o psie-strażniku jest SP 1.657:

W mieście bez psa nadzorcą jest lis.
Sum. iriki nu ur-gir15-ra ka5-a nu-banda3.

Pies na poły symbolicznie stoi na straży miasta, uniemożliwiając opanowaniu go przez 
inne, niepożądane dzikie zwierzęta. Miasto, w którym nie mieszkają psy, jest skazane 
na „rządy” lisa, który szkodzi domostwom. Wyraźna staje się opozycja między psem 
jako reprezentantem przestrzeni miejskiej i cywilizacji, a lisem jako istotą zamieszkują-
ca przestrzeń pozamiejską, a więc niebezpieczną i obcą, próbującą tę granicę naruszyć 
(Sövegjártó 2021, s. 98). Mimo że przysłowie to traktuje w gruncie rzeczy o nieobecności 
zwierzęcia, lisowi nie udaje się nigdy psa zwyciężyć, co pokazuje też bajka SP 2.69, 
w której lis zachęca swoją lisią żonę do nawiedzenia i zniszczenia miasta Uruk (sum. 
Unug) wraz z Kulabą8:

Lis mówi do żony:
„Chodź! Zmiażdżmy Uruk zębami niczym pora!

5 Antynomiczną grupę, omówioną niżej, będzie tworzył „pies bezużyteczny”.
6 Ze względu na znaczną liczbę wariantów tekstowych poszczególnych przysłów (powyższe 

zachowało się akurat w jednej wersji) rezygnujemy w artykule z przywoływania ich, o ile nie 
modyfikują one sensu przysłowia w sposób istotny. Odmienne lekcje odnotowuje Alster (1997).

7 O jego popularności świadczyć może fakt, że przysłowie pojawia się w kolekcjach trzykrotnie, 
jako SP 1.65, SP 2.118 oraz UET 6/2 221 (z kolekcji z Ur). Podobne w wymowie jest też jedno 
z przysłów z tabliczki z Genewy (rev. i 9; Klein 2014, s. 276, 283): „Kiedy [nie ma] psa, lis [sieje] 
zniszczenie” (sum. ur-gir15 l[a-ba-ĝal2?-la] / ka5-a hul m[u?-un-gu-ul?-e].

8 Kulaba początkowo była odrębnym ośrodkiem kultowym, z czasem stała się dzielnicą świątynną 
w granicach miasta Uruk.



FRANCISZEK FAFIŃSKI40 NR 1–2

Załóżmy Kulabę na nasze stopy niczym buty!”
Zanim zbliżyli się do miasta na odległość 600 nindan9,
z miasta zaszczekał pies.
[Lis:] „Geme-Tummal! Geme-Tummal!
Chodź ze mną do twojej siedziby!
Zło szczeka w mieście”10.

Złem dla negatywnej postaci lisa jest oczywiście stojący na straży pies, nie dopusz-
czający do miasta zła rzeczywistego. Przeciwna zresztą sytuacja byłaby czymś nienatu-
ralnym (SP 8 Sec. B 11):

Gazela jest nieuważna, pies nie stoi na straży.
Sum. maš-da3 igi nu-la2 ur igi nu-ĝal2-la.

Jako że najgorszy wróg psa-strażnika nie ma szansy zwyciężyć w tym sporze, część 
przysłów ukazuje ich relację jako nieustanną pogoń i ucieczkę:

Goniący pies nienawidzi lisa (SP 5.80).
Sum. ur sar-ra k[a5] hul a-ab-gig. 
(Transliteracja i tłumaczenie według Sövegjártó 2021, s. 98.)

Co zrobi pies w sprawie tego, co zrobił lis? (SP 8 Sec. B 32)
Sum. ka5 a-na-am3 al-ak-a / ur-gir15-re a-na-am3 / mu-un-ši-ib-ak-de3.

Lis nie zostaje pokonany w jakimś rozstrzygającym pojedynku – przewaga psa prze-
jawia się raczej tym, że lisowi nie udaje się osiągnąć swojego celu. Nie zostaje złapany, 
lecz nieustanne czuwanie i praca psa sprawiają, że sam lis musi też trzymać się na bacz-
ności, bo jego poczynania nie pozostaną bez odzewu. Podobnie w bajce SP 8 Sec. B 28:

Lis mówi do kozy:
„Pozwól, że położę moje buty w twoim domu”.
[Koza:] „Gdy przyjdzie pies, powieszę je na kołku”.
[Lis:] „Jeśli w takim razie pies mieszka w twoim domu,
przynieś mi moje buty.
Nie powinienem spędzać tu nocy”11.

Lis wie, że za wszelką cenę musi unikać spotkania z psem, który jako strażnik bez-
względny i nieustępliwy nie zaprzestanie gonitwy, póki zagrożenie nie zniknie z zasięgu 
jego wzroku. Podobnie w kolejnej opowieści (SP 8 Sec. B 29) lis zaszywa się w swojej 

 9 1 nindan równy był 12 łokciom (kuš3), czyli ok. 6 metrom (Powell 1987–90, s. 459, 463–4).
10 Sum. ka5-a-a dam-a-ni an-na-ab-be2 / ĝa2-nu unugki garaš3sar-gin7 zu2 ga-am3-gaz-e-en-de3-en / 

kul-abaki kuše-sir2-gin7 ĝiri3-me-a ga-am3-ma-ab-sig9-ge4-en-de3-en / iri-še3 60 x 10 ninda-us2 nu-teĝ3-
a-ba / iri-da ur-re šeg11 am3-da-gi4-gi4 / geme2-tum-ma-alki geme2-tum-ma-alki / dur2-zu-še3 ĝa2-nam-
ma-da / iriki-da niĝ2-hul-e šeg11 am3-da-gi4-gi4.

11 Sum. ka5-a ud5-de3-še3 an-na-ab-be2 / kuše-sir2-ĝu10 e2-zu-a ga-mu-ni-ib2-ĝar / du-u3-da ur-gir15-
ra-ka gišgag-ta ga-mu-ni-ib2-la2 / tukum-bi ur-gir15-re e2-zu-a ur5-ra-še3 an-til3 / kuše-sir2-ĝu10 DU-u3 
/ ĝi6 na-an-sa2-e-en-e-še.



WIZERUNEK PSA W PRZYSŁOWIACH SUMERYJSKICHNR 1–2 41

norze, mówiąc do czekającego przy wyjściu psa, że nie zamierza wyjść, tak długo jak 
tamten waruje:

Lis skrył się u podstawy ciernistego drzewa.
[Pies:] „No dalej, wychodź stamtąd! Czy on nie wie, jak wyjść?
Jak tam wszedłeś?”
[Lis:] „Tak długo jak będziesz mnie gonił,
będę tu siedział”12.

Pies też oczywiście nie może odstąpić, dopóki nie rozprawi się z ukrytym intruzem. 
Oboje pozostają w nieco humorystycznym impasie, ponieważ żaden z nich nie może się 
ruszyć z miejsca, co chyba najdobitniej obrazuje relację psa i lisa − dwóch przeciwnych 
sobie sił, które nie mogą się nawzajem znieść.

Lis nie jest rzecz jasna jedynym przeciwnikiem psa. Jest nim każdy, kto usiłuje naru-
szyć obszar, nad którym sprawuje kontrolę – czy to miasto, czy podwórko. Szczególnie 
uciążliwy może być pies podwórkowy dla nieznajomego gościa:

Pies nie pozwala mi usiąść w domu jego pana. (SP 5.79)
Sum. ur-gir15-re e2 lugal-la-na-ka nu-dur2-ru-un

Z perspektywy właściciela taki pies wypełnia jednak swoją rolę znakomicie, ale siłą 
rzeczy cierpią także ci odwiedzający, którzy nie mają złych intencji.

PIES-PRZYJACIEL

Wczytując się w kolejne przysłowia, dostrzec można, że nie tylko ze względu na 
użyteczność pies był miły Sumerom. Wyrazem zwyczajnego i bezinteresownego przy-
wiązania do ukochanego zwierzęcia może być np. SP 5.83:

Pies poznaje człowieka, który go kocha:
pies jest sędzią, a jego ogon jest jak woźny sądowy.
Sum. ur-gir15-re lu2 ki-aĝ2-bi mu-un-zu / 
ur di-kud-dam kun-bi maškim [ak].

Zanim jeszcze sam pies zda sobie sprawę, że jest przyjaźnie nastawiony do danego 
człowieka, zdradza go ogon, który jest niczym urzędnik badający sprawę zanim zostanie 
wniesiona do sądu (Alster 1997, s. 406). Pies jest tu niczym więcej, jak tylko wiernym 
towarzyszem człowieka. Na tę miłość zwierzęcia trzeba sobie jednak zasłużyć, co poka-
zuje SP 5.97:

Pies, z którym się bawisz (Pies, którego dobrze traktujesz),
staje się szczeniakiem.
Sum. ur sag9-ga ur-tur-še3 ba-an-kur9.

12 Sum. ka5-a dur2 giškiša2-še3 in-kur9-ma / ĝa2-nu ed2-im-ta ed2-de3 nu-ub-zu / gu2 e-ta a-na-
gin7-nam i3-kur9-re-en / en-na-me-še3-am3 na-an-sar-sar / al-tuš-en-e-še.



FRANCISZEK FAFIŃSKI42 NR 1–2

Pies, z którym człowiek będzie się obchodzić należycie, stanie się wesoły, skory do 
zabawy i przyjacielski. Nietrudno wyobrazić sobie, że przysłowie to, o ile było rzeczywi-
ście przysłowiem sensu stricto, mogło mieć szersze zastosowanie, bo i człowiek dobrze 
traktowany, mógł się odpłacić łagodnością. Kontrast między potencjalnie niebezpiecznym 
dorosłym psem a niegroźnym szczeniakiem jest też widoczny w kolejnym powiedzeniu:

Kontrolujcie psa, kochajcie szczeniaka! (SP 5.94)
Sum. ur-gir15-re gu2 gid2-gid2-ab-ze2-en / ur-tur ki aĝ2-ab-ze2-en

Mimo że SP 5.83 oraz SP 5.97 przekonują nas o ogólnej i powszechnej przyjaciel-
skości psa, powyższy przykład zawęża to już jedynie do młodych, sugerując, iż dojrzały 
osobnik może stanowić zagrożenie, jeśli nie będzie odpowiednio pilnowany. Do sprzecz-
ności między przysłowiami nie należy oczywiście przywiązywać zbyt dużej wagi, jako 
że są one przeważnie następstwem zlania różnych tradycji i pojawiają się w odmiennych 
kontekstach. Zatem nie powinien zaskakiwać fragment SP 5.10813, przedstawiający postać 
mądrego, przemyślnego psa, który jest w stanie uwolnić się z łańcucha po tym, jak 
nauczył się być uważnym14. Być może pies ma być tu jedynie wzorem określonej postawy 
i uświadamiać młodszym zalety rozważnego postępowania i uczenia się od starszych? 
Trudno jest niestety o kontekście użycia większości przysłów napisać cokolwiek pewnego.

PIES-FATUM

Polska frazeologia zdecydowanie chętniej podkreśla negatywne cechy psa. W języku 
sumeryjskim nie zawsze daje się (nierzadko ze względu na uszkodzenia tekstu) z całkowitą 
pewnością orzec, czy dany wizerunek jest pozytywny czy negatywny (nie jest to zresztą 
alternatywa wykluczająca) – pod względem ilościowym szala przechyla się jednak na 
korzyść tego drugiego. Kolejna para przysłów posiłkująca się nieoczywistą metaforą psa 
jako fatum, pozwala już zauważyć przejście od obrazu psa jako kochanego i pomocnego 
do ukazanego w mniej przychylnym świetle. SP 2.14 przekazuje, że:

Los jest psem, który wlecze się za człowiekiem15.
Sum. nam-tar ur-gir15-ra-am3 / eĝir-ra-na mu-un-DU.

Jak zauważają Klein i Sefati (2000, s. 52), przysłowie jest przykładem zamierzonej 
aliteracji. Pies (ur-gir15-ra) podąża zawsze za (eg̃ir-ra) za człowiekiem. Podobnie jak 
pies, ze swej istoty wierny i nieodstępujący człowieka na krok, podąża za właścicielem 
wytrwale, dokądkolwiek by nie poszedł, tak i nieubłagane fatum, widmo własnej śmier-
telności i kruchości życia, ciągnie się za człowiekiem w każdej chwili jego egzystencji16. 
Przeznaczenie może, jak to zaraz zobaczymy, spaść całym ciężarem klęsk:

13 Fragment jest uszkodzony, a jego interpretacja nie jest pewna. Alster nie podejmuje się jego 
tłumaczenia.

14 Koliduje to, jak pokażemy niżej, z grupą przysłów przedstawiających psa jako nierozsądnego, 
bezrozumnego.

15 Tylko jeden manuskrypt przekazuje lekcję nam-tar (‘los’). Pozostałe mają w tym miejscu 
du-lum (‘trud, praca, nędza’). Alster 1997, s. 49.

16 Jakkolwiek, na co wskazuje Breier (2014: 89), jest również to przysłowie wyrazem wiary 
w lojalność i oddanie psa wobec człowieka.



WIZERUNEK PSA W PRZYSŁOWIACH SUMERYJSKICHNR 1–2 43

Los jest psem, w każdej chwili gotowym, by ugryźć. (SP 2.11)17

Sum. nam-tar ur-ra-am3 / zu2 mu-un-da-an-kud (…).

Pies okazuje się być zwyczajnie groźny. Znika wizerunek psa-strażnika, który odpędza 
od człowieka wszelkie zagrożenie − jest potencjalnym zagrożeniem sam w sobie. Przed 
jego irracjonalnym i nieprzewidywalnym zachowaniem człowiek zdaje się nie mieć obrony. 
Głównym przedmiotem zainteresowania autora jest tu oczywiście los, nie samo zwierzę, 
choć jego „natura” objawia się tu tak czy inaczej, niejako mimochodem. 

WŚCIEKŁY PIES

Przysłów, które explicite ostrzegają przed agresywnym zachowaniem psa, jest stosun-
kowo dużo. Ich bohaterem jest często ur-mu2-da, tj. dosłownie  ‘wściekły pies’. SP 2.116 
czyni analogię między psem a włócznią:

Pies się porusza, włócznia się porusza – takie same czynią szkody.
Sum. ur al-ed3-de3 giššukur al-ed3-d[e3] ba-ni-ib-sig10-ge

Ugryzienia psa rzeczywiście musiały być często śmiertelne, zwłaszcza gdy był nosi-
cielem nieuleczalnej do dziś wścieklizny. Dlatego nie dziwi to dość radykalne porów-
nanie do broni, która spada znienacka na przeciwnika, zadając głęboką ranę. Podobnie 
SP 4.17, odnosząc się prawdopodobnie do psa18, przestrzega, że nawet ulubiony pupil 
może okazać się niebezpieczny:

Twój ulubiony [X] zaprawdę ugryzł.
Sum. [X] sag9-ga-zu zu2 he2-kud.

W uszkodzonym fragmencie SP 5 Vers. A 74 pies niewdzięcznie ugryzł człowieka, 
który, jak się zdaje, dopiero co uwolnił go z uwięzi (Alster 1997, s. 134).

W serii SP 5.99−101, główną rolę gra ur-mu2-da:

Niczym wściekły pies próbuje skalać księżyc łapą.
Sum. ur-mu2-da-gim iti6-a šu-pel bi2-a[g?!]-ge.

Niczym wściekły pies, który zakradł się (by zaatakować człowieka pogrążonego) w modli-
twie za niego.
Sum. ur-mu2-da-gim <lu2>-a-ra-zu-ir/ni gir5-ra-bi

Niczym wściekły pies, gdy zostaje wciągnięty do rzeki, szczeka „Zmącę wodę!”19

Sum. ur-mu2-da-gim id2-da gid2-da-bia šu al-ak-en-e-še

17 W drugiej, dopełniającej części przysłowia los przyrównywany jest do przylegających do 
ciała brudnych ubrań. W innym przysłowiu (SP 2.13) porównuje się go także do szalejącej burzy.

18 Nie zachowało się samo słowo ur. Sugeruje je Gordon (1957, s. 73).
19 W innym rękopisie istnieje alternatywna wersja tego przysłowia: ur-mu2-da-gin7 i7-da gid2-še3 

al-ak-e („Niczym wściekły pies, ciągnie się w stronę rzeki”. Cohen 2023, s. 939). Trudno powiedzieć, 
dlaczego pies chory na wściekliznę miałby poszukiwać rzeki, jeśli chorobę tę charakteryzuje wodowstręt.



FRANCISZEK FAFIŃSKI44 NR 1–2

Seria przedstawia według rekonstrukcji Yuhonga (2001, s. 42) trzy następujące obra-
zy. Pierwszy fragment ukazuje wściekłego psa usiłującego „skalać księżyc”, co według 
badacza ma sugerować, że wszelka próba pogwałcenia świętości przez głupca jest z góry 
skazana na porażkę. W drugim pies atakuje człowieka, który właśnie się za niego modli, 
nie rozpoznając dobroci, jaką się mu wyświadcza. W trzecim szczeka na wodę i odgraża 
się jej, po tym jak został do niej wrzucony, nie będąc jednak świadomym niebezpieczeń-
stwa, w którym się znajduje i czekającej go śmierci przez utopienie. To obraz „upartego, 
złego człowieka, który nie zamierza odmienić swojego zachowania nawet w obliczu kary 
śmierci czy wygnania” (Yuhong 2001, s. 42). Zaznacza też Yuhong, że topienie psów 
ze wścieklizną, czy po prostu agresywnych, mogło być wówczas popularną metodą na 
pozbycie się ich. Okrutne postępowanie ze wściekłymi zwierzętami potwierdzać może też 
SP 5.98, zalecając: „[Jeśli pies] szczeka jak wściekły pies, właściciel powinien zapłacić 
komuś, żeby go oskórował” (Yuhong 2001, s. 42).

Ten obraz zastanawiająco kontrastuje z rolą, jaką pies pełnił u boku bogini Guli, 
opiekunki medycyny, co najmniej od okresu Ur III (Tsouparopoulou 2020), o czym 
świadczą liczne poświęcone jej posążki wotywne w kształcie psów, składane przez ludzi 
jako podzięka za uleczenie (Charpin 2017, s. 33–34). Świątynie Guli pełniły w zasadzie 
funkcję ośrodków leczniczych, w których zatrudnione były psy – miały tam swoje budy 
i zapewniano im pochówki – ponieważ Sumerowie wierzyli, że lizanie rany przez psa, 
a właściwie jego ślina (i potwierdzają to współczesne badania) miała moc uzdrawiającą 
(Charpin 2017, s. 48–51). Nie powinno to wszystko jednak podważać świadectwa przy-
słów, a raczej uzmysławiać możliwość nakładania się na siebie odmiennych obrazów psa.

PIES-GŁODOMÓR

Pies swoim agresywnym zachowaniem wymusza też niekiedy na człowieku swoją 
wolę, jak w SP 3.94 i SP 5.107, warcząc i szczekając dopóty, dopóki nie dostanie kąska:

Pies, jeśli nie da się mu (czegoś do jedzenia), będzie szczekał na wszystkie kobiety.
Sum. ur-e nu-mu-na-an-šum2 / munus-e munus-e gu3 al-de2-de2-e.

Jeśli pies ciągle gryzie, (wrzuć mu) kawałek chleba do pyska.
Sum. ur-gir15-re zu2 mu-ra-ra / ninda-paȓ-ȓa2 ka-ga14-na. 
(Transliteracja i tłumaczenie częściowo za: Cohen 2023, s. 1079)

Psa można zatem okiełznać, jeśli wykorzysta się jego nieposkromione obżarstwo, 
które również było mu przypisywane w przysłowiach20. Podmiot mówiący w SP 3.115 
skarży się z kolei, że w jego domu pies dostaje więcej pożywienia, a on sam musi 
głodować (Alster 1997, s. 38):

Przez cały dzień mój przydział jedzenia jest (mi) zabierany, moje serce […]
Pies zaspokoił tu swój głód (…)
Sum. ud gid2-da kurum6-ĝu10 bur12-ra šag4-ĝu10 [X] [X] / 
ur-gir15 mu-un-di-ni-ib-si? (…).

20 O żarłoczności psa traktuje też uszkodzony passus SP 2.110, mówiący najprawdopodobniej 
o tym, że pies jest na tyle żarłoczny, że nie jest w stanie zostawić sobie jedzenia na później (Alster 
1997, s. 372) oraz zapewne SP 2.111 oraz SP 1.20, w którym pies wyjada przygotowany przez 
ludzi posiłek.



WIZERUNEK PSA W PRZYSŁOWIACH SUMERYJSKICHNR 1–2 45

Zapewne także w tym wypadku folgowanie nadmiernemu apetytowi psa było wynikiem 
jego agresywnej natarczywości. Przed pobłażliwością przestrzega według interpretacji 
Alstera (1997, s. 405) SP 5.75, który sugeruje, by nie dawać psu kości, bo może stać 
się zbyt chciwy:

Nie powinniśmy rzucać kości psu.
Sum. ur-gir15-re ĝiri3-paȓ-ȓa2 nam-ba-an-sig10-ge-de3-en.

Okazuje się też, że chciwość psa szkodzi jemu samemu:

Pies, gryząc kość, przemawia do swojego odbytu: „To cię zaboli!”21

Sum. ur ĝiri3-paȓ-ȓa2 al-tukur2?-re / gu-du-ni an-na-ab-be2 / 
a-ra-[a]b-gi[g]-[g]a-[(X)]-e-še.

Mimo że pies ma tu pełną świadomość, że zjedzenie kości zaszkodzi mu, decyduje 
się na ich konsumpcję, pokonany przez swoją żarłoczność. Zabawną opozycję stanowi 
postać psa z SP 5.116, który po zjawieniu się na uczcie i zobaczeniu kości, dumnie 
wyszedł, mówiąc:

(…) Tam, dokąd idę, dostanę więcej jedzenia!
Sum. [ki al-du-u]n-na-a dirig ne-e al-gu7-e-en-e-še!.

Fragment ten nieoczekiwanie miesza zamiłowanie psa do żywności z niecharaktery-
styczną dla niego wyniosłością i kapryśnością.

BEZMYŚLNY SZKODNIK

Dalsza lektura zachowanych zbiorów przysłów każe też dodać do katalogu stereoty-
powych obrazów psa wizerunek szkodnika:

Podczas gdy wół orze, pies niszczy bruzdy. (SP 2.91)
Sum. gud-de3 al-ur11-ru ur-re sur3 an-tag

Pies kowala nie mógł przewrócić kowadła, przewrócił więc garnek z wodą. (SP 2.112)
Sum. ur simug-ke4 na4šu-min3-e nu-mu-un-zig3 / pisaĝ2-dug-a i-im-zig3.

Psa tym razem przedstawia się jako tego, który niszczy ciężką pracę pożyteczne-
go wołu. W tym wypadku wydaje się to robić przypadkiem, nie ze złej woli, lecz 
ze względu na przypisywany mu także brak rozsądku. Drugi przykład jak gdyby rozszerza 
interpretację zachowania psa, sugerując, iż jego niszczycielskie działanie jest wyrazem 
złośliwości, choć wyraźne jest, że kryje się tu oskarżenie o niezdarność. Pies niezdarny 
nie jest jedynie psem, który dokonuje przypadkowych szkód, ale też psem, który nie 
jest w stanie wykonywać powierzonych mu obowiązków i spełniać swojej zasadniczej 
funkcji, tj. obronnej, o czym wydaje się opowiadać SP 5.56:

21 Efekt humorystyczny był tu niewątpliwie zamierzony, co przypomina ponownie, że kolekcje 
przysłów mogą zawierać zwyczajne żarty.



FRANCISZEK FAFIŃSKI46 NR 1–2

Kiedy lew (przyszedł) do zagrody, pies nosił wełnianą smycz.
Sum. ud ur-mah-e e2-tur3-še3 / ur-gir15-re eš2 siki sur-ra i3-mur10 .

Według Alstera (1997, s. 403) przedstawione nieporadne zwierzę zaplątało się w owczą 
wełnę, przez co zawiodło i nie obroniło owiec przed atakiem lwa. Widać w tym przykładzie, 
że wciąż te dwie przeciwne sobie strony wizerunku psa − pomocnego strażnika z jednej 
strony, agresywnego szkodnika z drugiej − ścierają się ze sobą i funkcjonują mimo wszystko 
współbieżnie i dopełniająco, wypełniając potrzeby na różne konteksty potencjalnego użycia.

Antynomią stereotypowego psa, który wiernie podąża za człowiekiem, wykonując 
jego polecenia, jest bohater SP 5.81 oraz SP 5.92:

Pies rozumie „Weź!”, nie rozumie „Zostaw!”
Sum. ur-gir15-re šu teĝ3-ba-ab mu-un-zu / ĝa2-ĝa2 nu-un-zu.

Niczym pies, nienawidzi się płaszczyć.
Sum. ur-gir15-gin7 ki za-za hul a-[ab]-gig.
 
Przedstawione tu zwierzęta okazują się mieć własną wolę, pokazują swoją niezależność 

od człowieka. Szczególnie w pierwszym przysłowiu wyraźna jest antropocentryczna opty-
ka, w której uległość jest cechą pożądaną, a pies, który nie reaguje na ludzką komendę 
nie może być „dobrym” psem. Drugie wydaje się już nieco osobliwym porównaniem, 
jako że skłonność do stawiania oporu jest rzadko pojawiającą się cechą. Podobne wnio-
ski płyną też, jeśli poprawnie został ten fragment odczytany, z SP 2.108, mówiącym 
o człowieku, który upodobał sobie inteligentne i niezależne psy i jest z tego powodu 
człowiekiem niegodziwym (Alster 1997, s. 372):

(Jeśli) pies (jest) inteligentny i o dzikim spojrzeniu, (to jego) człowiek nie ma wstydu.
Sum. ur galam-galam igi-kal lu2 teš2-nu-tuku-am3.

Jeśli zatem spryt u psa nie jest mile widziany, nie dziwi kolejna grupa przysłów 
przedstawiająca go jako nierozumnego, w różnych politowania godnych sytuacjach.

Nie w pełni zrozumiała anegdota w SP 5.102 opowiada o psie, który próbował zakraść 
się do magazynu po żywność, lecz został pobity i przepędzony. Nie wiedząc, co go 
spotkało, poradził się swego ogona i postanowił wrócić do magazynu, gdzie czekało 
go znów to samo traktowanie, co nadal jednak nie sprawiło, że udało mu się połączyć 
przyczynę ze skutkiem. Kuriozalnego „psa na dachu” (SP 5.109) proponuje Alster (1997, 
s. 409) porównać z tradycją grecką.

Pies wspiął się na dach.
Sum. ur-gir15 ur3-ra-še3 mu-un-ed3.

W jednej z bajek Babriosa występuje „osioł na dachu”, który wdrapuje się na budynek, 
widząc uprzednio, jak jego pan cieszył się na widok małpy na dachu. Po zejściu jednak 
dostaje baty od swojego właściciela (Gibbs 2002, s. 294). Trudno stwierdzić, czy tę 
samą rolę pełnił pies, niewątpliwie jednak nie znalazł się w miejscu, w którym powinien. 
Podobnie też zwierzę w UET 6/2 270 myśli, że przewoźnik pozwoli mu przeprawić się 
na drugą stronę rzeki, choć nie zamierza za to zapłacić:



WIZERUNEK PSA W PRZYSŁOWIACH SUMERYJSKICHNR 1–2 47

Pies nie płaci za przeprawę promową,
a mimo to klaszcze łapami w stronę promu (tj. aby przywołać prom).
Sum. ur-gir15 ma2-addir-še3 niĝ2 na-me nu-mu-un-šum2 / 
u3 gišma2-addir-ra šu am3-sig3-sig3-ge.

Groteskowy już wręcz jest pies w SP 2.117:

Pies liże swój pomarszczony penis.
Sum. ur-gir15 ĝiš3 bir2-bi eme šub6-be2.

Wyjątkowo w tym wypadku możliwe jest określenie kontekstu użycia, ponieważ fraza 
ta została wykorzystana w kompozycji Ojciec i jego nieposłuszny syn, skąd wywnio-
skować daje się, że tymi słowami określa się człowieka bez manier i ogłady (Sjöberg 
1973: 113, 119; Alster 1997: 373). Inny ciekawy przypadek stanowi SP 5.77, w którym 
pies wchodzi do tawerny z zamkniętymi oczami, narzekając, że nic nie widzi, po czym 
wpada na pomysł by jednak otworzyć oczy22:

Pies wchodzi do tawerny (i mówi):
„Nic nie widzę!” (dosł. ‘nie mam oka otwartego na nic’)
„Może jednak otworzę (tj. oko)”.
Sum. ur-gir15-re eš2-dam-še3 in-kur9-ma / 
niĝ2 na-me igi nu-mu-un-du8 / 
ne-en ĝal2 taka4-en-e-še.

Głupota psa jest tu jednak tylko przygodna, ponieważ fragment, co stanowi o jego 
wyjątkowości, ma być przede wszystkim językowym żartem. Podobna sytuacja wystę-
puje w SP 5.76:

Dla psa sen/czarna koza oznacza przyjemność/strach.
Sum. ur-gir15 maš2-ĝi6 mud5-am3.

Wykorzystana tu została być może dwuznaczność rzeczownika maš2-ĝi6 (Alster 1997, 
s. 406; Klein i Sefati 2000, s. 30) oraz homofonia między znakiem mud5 i mud (Noegel 
2021, s. 171). Oba jednak powyższe przypadki, ponieważ nie są przysłowiami, a zwy-
czajnie żartami, nie dostarczają wielu informacji na temat postrzegania psów, jako że 
posługują się nimi jedynie jako figurami.

PIESKIE ŻYCIE

O ile dotąd, katalogując różne aspekty „negatywnej” strony wizerunku psa, skupiałem 
się na jego własnych cechach, zauważyć by też należało, że to sam pies może stać się 
ofiarą nieszczęścia. Ta „psia dola” to często bezdomność:

22 Fragment ten, co uchodzi uwadze Alstera i późniejszych badaczy, jest żartem językowym 
opartym na dwuznaczności czasownika złożonego igi-du8  (‘widzieć’, lecz dosłownie ‘otwierać oko’).



FRANCISZEK FAFIŃSKI48 NR 1–2

Niczym pies nie masz miejsca do spania. (SP 5.111)
Sum. ur-gin7 ki-nu2 nu-e-tuku.

Pies, który nie zna swojego domu. (SP 2.114)
Sum. ur ki-tuš-bi nu-mu-zu-a.

Z brakiem własnego kąta wiążą się też próby psa, by wtargnąć do czyjegoś domu 
(SP 2.109):

Węszący pies, który wchodzi do wszystkich domów.
Sum. ur si-im-si-im e2-e2-a ku4-ku4.

Nie tylko brak dachu nad głową, ale i niedożywienie przypada temu zwierzęciu 
w udziale:

Pies zbiera kości. (SP 5.115)
Sum. [ur-gir15-re] ĝiri3 al-rig5-rig5-ge.

Powyższa grupa przysłów uzmysławia, że nie zawsze możliwe jest bezsporne okre-
ślenie charakteru emocji jaką podszyty jest obraz psa w danym przysłowiu, ponieważ 
– choć odmalowują te przysłowia obraz nędzy i niedoli – wydaje się, że podszyte są 
mimo wszystko (za wyjątkiem SP 2.109) współczuciem i życzliwością.

SUKA

Osobnej uwagi wymaga ‘suka’ (nig), której wizerunek w zbiorach przysłów jest 
odmienny. Jest więc przede wszystkim kochającą matką (SP 5.123), wyjątkowo agresywną 
wobec obcych w momencie szczenienia się (SP 5.120):

Tak mówi suka do swojego młodego: 
Czy to żółte czy pstre, i tak kocham moje dziecko.
Sum. [nig maš2]-še3 na-ab-be2-a mi-ni-ib-sig7-sig7-ge-en / 
[mi-ni]-ib-gun3-gun3-un dumu-ĝu10 ki ab-aĝ2-e-še.

Gryzie ludzi niczym szczeniąca się suka.
Sum. nig tud-da-gin7 erin2 zu2 ab-kud-kud-de3.

Powszechnie doceniony był więc matczyny instynkt − zdolność do walki w obronie 
potomstwa i bezwzględne przywiązanie, w czym widziano zapewne wzór dla wszystkich 
ludzkich matek. Psia matka jest również bohaterką serii SP 5.117−119, której pierwsze 
dwa przysłowia mówią o negatywnym wpływie niedożywienia i ogólnego jej osłabie-
nia w trakcie ciąży na szczeniaki (rodzą się wówczas bezzębne lub ślepe). W ostatnim 
przedstawia się sukę jako nauczycielkę i przewodniczkę swoich dzieci, pouczającą, że 
nie należy jeść pożywienia stanowiącego ofiary pogrzebowe:

Suka powściąga swoje młode (mówiąc):
„Nie powinnyście jeść ofiary pogrzebowej.
Zje ją ten, kto ją przyniósł”.



WIZERUNEK PSA W PRZYSŁOWIACH SUMERYJSKICHNR 1–2 49

Sum. nig [du]mu-ne-ne saĝ-KEŠ2 mu-ak-e / 
ninda ki-sig10-ga na-an-gu7-un-ze2-en / 
e-ne u3-um-de6 lu2 im-ma-gu7-e-še.

SP 5.121 przedstawia sukę jako uległą, co jest cechą pożądaną również u pospolitego 
ur-gir15:

Niczym czyjaś suka, kroczysz za mężczyzną o ogolonej głowie.
Sum. [n]ig lu2-gin7 eĝer saĝ sar-ra-ka al-du-un.

Niezwykle ciekawy jest natomiast SP 5.122, który uświadamia, że suka należąca do 
skryby, podobnie jak i on, cieszy się większymi przywilejami. Zaskakująco więc udaje 
się za pomocą figury psa przeprowadzić oryginalny komentarz społeczny, odnoszący się 
właściwie zarówno do społeczności ludzkiej, jak i zwierzęcej. Mniej zrozumiały wydaje 
się już fragment SP 5.125, traktujący o nadawaniu imienia schwytanej suce.

PODSUMOWANIE

Dokonane pogrupowanie tematyczne przysłów należałoby uznać za wstępną i niepełną 
próbę zakreślenia możliwych przedstawień psa. Jest tak z kilku powodów. Po pierwsze 
nie każde przysłowie (o ile jest przysłowiem) wspominające psa musi przyczyniać się 
do kreowania jego wizerunku, jako że zarówno 1) pies może być bezpośrednio tematem 
przysłowia lub 2) przysłowie może odwoływać się do jego cech stereotypowych w celu 
objaśnienia czyjegoś zachowania, jakiegoś zjawiska itp., jak i 3) może być to zwierzę 
jedynie figurą użytą ze względu na powszechność występowania do celów niezwiąza-
nych z charakterem psa. Tak się np. dzieje w SP 3.104, w którym pewna żona skarży 
się najwyraźniej na lenistwo swojego małżonka: 

Skoro pies się porusza, skoro wąż23 się porusza, to dlaczego mój mąż nie?. 

Dalej SP 5.78, SP 5.85 oraz SP 5.86 uświadamiają zwyczajnie odrębność wartości świata 
zwierząt i ludzi, zauważając, że to co jest przyjemne dla psa (np. pożywienie w postaci 
owczego tłuszczu), niekoniecznie musi być przyjemne dla człowieka, a także odnotowując, 
że pies w przeciwieństwie do człowieka nie jest w stanie ustać na kołyszącej się łodzi. 
Z kolei UET 6/2 242 mówi, że każdy mały pies będzie kiedyś duży − być może jest to 
przysłowie o znaczeniu podobnym, co: „Nie od razu Rzym zbudowano”. 

We wszystkich tych przysłowiach postać psa mogłaby być właściwie zastąpiona jakąś 
inną bez szkody dla wymowy tekstu.

Ponadto w wielu przypadkach stan zachowania tekstu jest na tyle zły, że nie pozwala 
na uzyskanie koherentnej transliteracji. Uzyskanie jej zresztą nie musi też zapewniać sen-
sownego tłumaczenia, które może być zaburzone złym odczytem znaku, czy nawet przy 
dobrych odczytach hermetyczną i prostą składnią. Nierzadko problemem jest także brak 
kontekstu, który wymowę przysłowia czyni enigmatyczną. Tak np. w SP 3.95 oraz SP 5.93 

23 Alster dla wyrażenia me2-er proponuje tłumaczenie ‘skorpion’. ETCSL podaje ‘nóż’. Słownik 
Cohena (2023, s. 928) dla wyrazu mir podaje tłumaczenie ‘wąż’, co wydaje się być rozsądną propozycją 
na zwierzę, mające charakteryzować się znaczną ruchliwością.



FRANCISZEK FAFIŃSKI50 NR 1–2

trudno powiedzieć, z jakiego powodu kobieta „krzyczy jak zbity pies”. Nie wiadomo też, 
dlaczego pies w SP 5.112 nie posiada ogona. Zagadkowy jest w SP 5.14 obraz psa, który 
szczeka na namydlonego wołu (dlaczego wół pokryty mydłem miałby wywoływać agresję 
u psa?). Niezrozumiały pozostaje także dialog psa i osła pływającego w rzece, przekazany 
w SP 5.42 i UET 6/2 315. Mimo wszystko wydaje się, że nie będzie dużym nadużyciem 
przyznać psu w sumeryjskich kolekcjach przysłów pewnych określonych, powtarzających 
się cech, które starałem się wyodrębnić w powyższych dociekaniach. Pies występować 
może zarówno jako postać jednoznacznie pozytywna i jako antybohater czy „czarny cha-
rakter”. Często też nie da się jego roli uchwycić jednoznacznie, co jest związane ze znaczną 
topicznością tego zwierzęcia w kulturze, a w efekcie jego wysoką zdolnością do pełnienia 
odmiennych funkcji i przyjmowania rozmaitych atrybutów. Dobry pies jest więc zasadni-
czo psem-strażnikiem. Pełni funkcję obronną, przeważnie w starciu z podstępnym lisem, 
chroniąc owce, miasto czy prywatne domostwo. Pies nie musi zresztą wykonywać tej 
pracy, by zasłużyć na pozytywny obraz – wystarczy, że zachowuje się przyjacielsko i jest 
skory do zabawy. Sumerowie dostrzegali tak samo jego złe cechy. Wytykali mu niepo-
skromioną żarłoczność, zarzucali nieposłuszeństwo, skłonności destrukcyjne czy zwyczajną 
głupotę. Pies jako potencjalny nosiciel wścieklizny bez wątpienia napawał też strachem, 
co poskutkowało dość obszerną serią przysłów o psach agresywnych. Psy bezdomne nato-
miast musiały wzbudzać współczucie, co zaświadczają przysłowia o psie pokrzywdzonym 
przez los. Inaczej zaś postrzegano suki – były matkami troszczącymi się o swoje młode 
i skłonnymi walczyć o ich dobrostan. Trzeba wciąż jednak pamiętać, co już zaznaczyłem, 
że w niektórych aspektach taki obraz psa należałoby skorygować, a być może nawet uzu-
pełnić o kolejny zestaw cech.

BIBLIOGRAFIA

Alster, Bendt. Proverbs of Ancient Sumer. The World’s Earliest Proverb Collection, t. 1–2. CDL 
Press, 1997.

Alster, Bendt. Wisdom of Ancient Sumer. CDL Press, 2005.
Alster, Bendt i Takayoshi Oshima. A Sumerian Proverb Tablet in Geneva With Some Thoughts on 

Sumerian Proverb Collections, „Orientalia”, Nova Series, t. 75, nr 1, 2006, s. 31–72.
Alster, Bendt. Sumerian Proverbs in the Schøyen Collection. CDL Press, 2007.
Alster, Bendt. „Some New Sumerian Proverbs”. Akkade Is King: A Collection of Papers by Friends 

and Colleagues Presented to Aage Westenholz on the Occasion of His 70th Birthday 15th of May 
2009, red. Gojko Barjamovic et al., Nederlands Instituut Voor Het Nabije Oosten, 2011, s. 9–27.

Black, Jeremy et al. The Literature of Ancient Sumer. New York, Oxford University Press, 2004.
Breier, Idan. Sumer as the Cradle of History – Canine as Well: The Representation of the Dog in 

Sumerian Proverbial Literature. „Maarav”, t. 21, nr 1–2, 2014, s. 83−101.
Böck, Barbara. Ancient Mesopotamian Religion: A Profile of the Healing Goddess. „Religion Com-

pass”, t. 9, nr 10, 2015, s. 327–334.
Charpin, Dominique. La vie méconnue des temples mésopotamiens. Les Belles Lettres, 2017.
Cohen, Mark E. An Annotated Sumerian Dictionary. Eisenbrauns, 2023.
Gibbs, Laura. Aesop’s Fables. Oxford University Press, 2002.
Gordon, Edmund I. Sumerian Proverbs: “Collection Four”. „Journal of the American Oriental Socie-

ty”, t. 77, nr 2, 1957, s. 67−79.
Gordon, Edmund I. Sumerian Animal Proverbs and Fables: “Collection Five”. „Journal of Cuneiform 

Studies”, t. 12, nr 1, 1958a, s. 1–21.
Gordon, Edmund I. Sumerian Animal Proverbs and Fables: “Collection Five” (Conclusion). „Journal 

of Cuneiform Studies”, t. 12, nr 2, 1958b, s. 43−75.



WIZERUNEK PSA W PRZYSŁOWIACH SUMERYJSKICHNR 1–2 51

Heimpel, Wolfgang. „Hund. A. Philologisch”. Reallexikon der Assyriologie, t. 4, red. Dietz-Otto 
Edzard, De Gruyter, 1972–75, s. 494−497.

Jacobsen, Thorkild. The Harps That Once…, Yale University Press, 1987.
Klein, Jacob. Sefati, Yitschak. „Word Play in Sumerian Literature”. Puns and Pundits: Wordplay 

in the Hebrew Bible and Ancient Near Eastern Literature, red. Scott B. Noegel, CDL Press, 
2000, s. 23−61.

Klein, Jacob. „A New Look at the Sumerian Proverb Tablet from Geneva”. Babel und Bibel 8, red. 
Natalia Koslova et al., Eisenbrauns, 2014, s. 271–304.

Lambert, Wilfred G. Babylonian Wisdom Literature. Eisenbrauns, 1996.
Łyczkowska, Krystyna. Babilońska literatura mądrości. Dialog, 1999.
Noegel, Scott B. „Wordplay” in Ancient Near Eastern Texts. SBL Press, 2021.
Powell, Marvin A. „Maße und Gewichte”. Reallexikon der Assyriologie, t. 7, red. Dietz-Otto Edzard, 

De Gruyter, 1987–1990, s. 457–530.
Sjöberg, Åke W. Der Vater und sein missratener Sohn. „Journal of Cuneiform Studies”, t. 25 nr 3, 

1973, s. 105−169.
Sövegjártó, Szilvia. “The Fox in Ancient Mesopotamia: From Physical Characteristics to Anthropo-

morphized Literary Figure”. Fierce Lions, Angry Mice and Fat-tailed Sheep: Animal Encounters 
in the Ancient Near East, red. Laerke Recht i Christina Tsouparopoulou, Cambridge, McDonald 
Institute for Archaeological Research, 2021, s. 95−102.

Štépán, Ludvík. „Przysłowie”, przekł. Leszek Engelking. Słownik rodzajów i gatunków literackich, 
red. Grzegorz Gazda i Słowinia Tynecka-Makowska, Universitas, 2006, s. 618–620.

Taylor, Jon. The Sumerian Proverb Collections. „Revue d’Assyriologie et d’archéologie orientale”, 
t. 99, 2005, s. 13–38.

Tsouparopoulou, Christina. The Healing Goddess, Her Dogs and Physicians in Late Third Millennium 
BC Mesopotamia. „Zeitschrift für Assyriologie”, t. 110, nr 1, 2020, s. 14–24.

Yuhong, Wu. Rabies and Rabid Dogs in Sumerian and Akkadian Literature. „Journal of the American 
Oriental Society”, t. 121, nr 1, 2001, s. 32–43.

ŹRÓDŁA INTERNETOWE

Black, Jeremy et al. The Electronic Text Corpus of Sumerian Literature (https://etcsl.orinst.ox.ac.uk/
index1.htm [17.12.2023]), Oxford, 1998–.





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.5JĘDRZEJ GREŃ
Uniwersytet Warszawski

TERRAE INCOGNITAE AZJI I AFRYKI 
W „OPISANIU ŚWIATA” MARCO POLO 

– ZAKRES, CECHY OPISU, WIARYGODNOŚĆ

ABSTRACT: The Travels of Marco Polo, arguably the most famous travelogue of the 
European Middle Ages, contains numerous descriptions of lands of Asia and Africa 
unknown to its author. This paper attempts to categorize and analyze various types of 
terrae incognitae and their descriptions by the Venetian traveler, taking into account 
what sources of information he used and how he interpreted them. 
Naturally, Polo’s knowledge of distant and unknown lands is much more biased and 
susceptible to mythologization than that of the lands he visited. However, the occurrence 
of such distortions is the result of complex relationships between the distance to the 
unknown land, the ‘authority’ and quality of the sources of Polo’s information, his own 
beliefs and prejudices, as well as the narrative style of the text’s somewhat obscure 
co-author, i.e. Rustichello da Pisa.
I argue that the often biased descriptions of unknown lands in the text not only prove 
helpful in assessing Polo’s sources of information and his ability to analyze them, but 
also, somewhat paradoxically, reveal his broad cognitive horizon.

KEYWORDS: Marco Polo, terra incognita, Asia, Africa, travelogs, Middle Ages, geography

WSTĘP

Nawet dziś, po ponad siedmiu wiekach od swojego powstania w latach 1296–1299, 
Opisanie świata Marco Polo (1254–1324) zaskakuje swoim rozmachem. Kupiec i podróż-
nik wenecki opisał ponad dwieście krain geograficznych, organizmów państwowych 
oraz miast rozsianych po Azji i Afryce. Zakres geograficzny dzieła jest więc niezwykle 
szeroki i pod względem zasobu zawartych w nim informacji nie znajduje konkurencji 
w twórczości podróżników europejskich aż do XVI w. Objętość tekstu wynika przede 
wszystkim z faktu, że zawiera on informacje zebrane podczas dwóch wypraw do Azji, 
które odbyli najpierw Niccolò i Maffeo Polo, czyli ojciec i stryj podróżnika, a następnie 
także Marco w ich towarzystwie. Łącznie trwały one około 40 lat – pierwsza z nich 
miała miejsce w latach 1253/4–1269, a druga w latach 1271–1295 (Lewicki, s. 16–24). 
Po wielu wiekach dyskusji dotyczącej autentyczności pobytu autora w Azji, obecnie 
kwestia ta raczej nie budzi wątpliwości badaczy (Rong 2015; Vogel 2013).

Opisanie świata powstało w specyficznych okolicznościach, które miały wpływ na 
warstwę informacyjną i styl dzieła. Polo najprawdopodobniej zrelacjonował swoje podróże 
Rustichellowi z Pizy, kompilatorowi popularnych wówczas romansów rycerskich (w tym 
arturiańskich), podczas gdy obaj przebywali w genueńskim więzieniu w latach 1298–1299. 
Wiele fragmentów tekstu nosi ślady pióra Rustichella, który we własnym stylu ubarwiał 
opowieści Polo. Dzieło zyskało przez to formę gawędy, w której jednym z elementów 



JĘDRZEJ GREŃ54 NR 1–2

uatrakcyjniających narrację stały się opisy ziem nieznanych, często owianych legendą1 
lub zmitologizowanych2.

Dodatkowo, Opisanie świata jest tekstem wybiórczym, który nie ujmuje geografii 
i historii słabo znanych w ówczesnej Europie obszarów Azji i Afryki w sposób systema-
tyczny czy całościowy (Strzelczyk 1993, s. 12–21). Fragmenty zawierające zdawkowe, 
szablonowe informacje o zwiedzanych miastach i krainach (Polo, s. 284, 304–305 i in.) 
przeplatane są rozbudowanymi i szczegółowymi opisami wybranych miejsc, o których 
autor ma znacznie więcej informacji. Nie ulega wątpliwości, że podczas podróży Polo 
prowadził notatki, o czym sam wspomina (s. 82, 93), a szczegółowość niektórych opisów 
i legend wskazuje, że zapiski te były bardzo rozbudowane3. Wydaje się także praw-
dopodobne, że autor korzystał z notatek swojego ojca z pierwszej podróży w latach 
1253/4–1269. Świadczyłyby o tym rozbudowane anegdoty związane z kilkoma miastami, 
które oglądali zapewne jedynie ojciec i stryj Marco4.

Niezwykle istotna jest kwestia odtworzenia źródeł, z których podróżnik czerpał infor-
macje, a na podstawie których powstał tekst Opisania świata, w tym opisy ziemi nieznanej. 
Podobnie jak dla wielu ówczesnych autorów, wliczając w to podróżników takich jak di 
Piano Carpini (Carpini, s. 116–117) czy Odoric z Pordenone (Yule, s. 7), rozstrzygającym 
dowodem rzetelności opowieści było dla Polo własne doświadczenie (Pomian, s. 36, 86, 
213). Informacja zasłyszana, nawet jeśli pochodziła z godnego zaufania źródła, nie była 
aż tak wiarygodna. Prowadziło to Polo (i Rustichella) do zapewnienia, że różnice między 
tymi dwoma sposobami pozyskiwania informacji będą uwzględnione w narracji, która 
przedstawi „rzeczy widziane jako widziane, a słyszane jako zasłyszane” (Polo, s. 81). 
Niestety zapewnienie to zostało zrealizowane jedynie w niewielkim stopniu, przez co 
ustalenie źródeł, z których pochodziły informacje o poszczególnych obszarach jest trudne. 

Celem niniejszej analizy jest zbadanie, w jaki sposób Polo opisywał obszary Azji i Afry-
ki, których osobiście nie „doświadczył”5 oraz jakie czynniki wpływały na wiarygodność 
i cechy ich opisów – uwzględniając przy tym wybiórczość i relacyjny charakter Opisania 
świata, oraz sposoby pozyskiwania informacji przez podróżnika.

ZAKRES ZIEMI NIEZNANEJ

Opisy ziemi nieznanej, czyli obszarów, na temat których autor nie miał informacji 
ex visione, stanowią około jednej piątej wszystkich relacji zawartych w Opisaniu świata. 
Wyznaczenie jej dokładnego zakresu nie jest jednak łatwym zadaniem, ponieważ, jak 
wspomniano, Polo nie wywiązał się z obietnicy wyznaczenia granic między doświad-
czonym a zasłyszanym. W tej sytuacji pomocna może okazać się rekonstrukcja szlaków, 
po których poruszał się Polo. Poniższe cztery szlaki (itineraria) można traktować jako 
szkielet całego tekstu: 

1 Za legendę uznajemy opartą na zbiorowych wyobrażeniach opowieść o konkretnym wydarzeniu, 
zjawisku lub postaci, często zawierającą elementy fantastyczne (Olszewska-Dyoniziak, s. 248), taką 
jak np. historia Starca z Gór (Polo, s. 132–136) czy przypowieści o Księdzu Janie (s. 248) i Królu 
Złotym (s. 248–250).

2 Za mit uznajemy fałszywe, często ubarwione fantastycznymi szczegółami przekonanie o istnieniu 
lub naturze zjawisk, na których temat brakuje rzetelnej wiedzy (Tuan, s. 113).

3 Zob. np. legendę o życiu Buddy, przytoczoną przez Polo rzetelnie i szczegółowo (Polo, s. 373–375).
4 Chodzi tu głównie o duże miasta na północ od szlaku, którym Marco mógł dotrzeć do Chin, 

np. Samarkandę (Polo, s. 145–146), czy Karakorum (s. 158–159).
5 Posługuję się tym terminem za Grzegorzem Myśliwskim (s. 173 i in.).



TERRAE INCOGNITAE AZJI I AFRYKI W „OPISANIU ŚWIATA”…NR 1–2 55

(I) PODRÓŻ DO LETNIEJ REZYDENCJI WIELKIEGO CHANA W SHANGDU („SZANDU”)

Pierwsza podróż, którą odbył Marco razem ze swoim ojcem Niccolò oraz stryjem Maffeo, 
jest stosunkowo łatwa do odtworzenia w ogólnych zarysach, choć niektóre miejscowości 
odwiedzone jakoby w drodze do Chin prawdopodobnie były zwiedzane przez Polów dopiero 
w czasie powrotu do Europy. Polowie wyruszyli z Ormiańskiego Królestwa Cylicji („Armenii 
Małej”) przez państwo Seldżuków w Azji Mniejszej („Turkomania”), Erzincan („Wielką 
Armenię”), Mosul, Bagdad („Baldak”) i Basrę, morzem do Ormuzu (jak sugeruje Roux, 
ryc. 15) lub dotarli do tego portu przez Tebriz („Tauris”), Sawe („Sawa”), Jazd, Kerman 
i Kamadin („Kamadi”). W Ormuzie być może dowiedzieli się o wojnie, która toczyła się 
w południowych Chinach, przez co tamtejsze porty pozostawały zamknięte. Postanowili 
więc wyruszyć lądem – udali się z powrotem przez Kerman, Balch („Balk”), Badachszan 
(„Badaszan”), Pamir, Kaszgar („Kaskar”), Shache („Jarkan”, „Jarkant”), Hotan („Kotan”), 
przez pustynię Takla Makan do Shanshan („Saczu”), Hami („Kamul”) i znów południową 
odnogą Jedwabnego Szlaku przez Lanzhou („Erdżul”) do Shangdu.

Terrae incognitae pojawiają się sporadycznie pomiędzy opisami odwiedzanych 
miejsc i najczęściej obejmują niedalekie geograficznie rejony: Gruzję („Żorżania”; Polo, 
s. 107–109), Samarkandę (s. 145–146), Karakorum (s. 158–159) i Mandżurię („Bargu”; 
s. 170–171) wraz z przylegającymi wyspami. Rzadko pojawiają się obszary odległe, 
otoczone mgłą tajemniczości (np. legenda o Starcu z Gór, s. 132–136).

(II) PODRÓŻ DO MJANMY („KRAJ MIEN”) PRZEZ XI’AN („SANJANFU”)

Drugie itinerarium, głównie z podróży po Chinach, rozpoczyna się na południe 
od Pekinu i obejmuje opisy: Zhuozhou („Dżodżu”), Taiyuan („Tajan”), rzeki Huanghe 
(„Karamoran”), miast Xi’an (tu: „Kendżanfu”) i Chengdu („Sindufu”), pogranicza Tybetu 
i Yunnanu („Tebet”), Dali („Karadżan”), kraju ludu Jinchi („Zardandan”) oraz Mjanmy 
i miasta Pagan („Mien”). Prawdopodobnie droga powrotna wiodła inną trasą, między 
innymi przez prowincję Guizhou („Kujdżu”; s. 280–282).

Terrae incognitae opisywane są w południowych rejonach tego szlaku. Jedynie Mjanma 
wydaje się być otoczona terenami, których Polo nie oglądał. Są to: Bengal („Bangala”; 
s. 277), północno-zachodni Tonkin („Kaudżigu”; s. 278) oraz krainy położone w połu-
dniowym Yunnanie („Aniu”, „Toloman”; s. 279–280).

(III) PODRÓŻ Z PEKINU DO HANGZHOU („KINSAJ”) I DALEJ DO KANTONU („ZAJTON”)

Trzecia, najdokładniej opracowana przez Wenecjanina podróż, obejmuje szereg miast 
Chin w prowincjach Hebei, Shangong, Jiangsu, Zhejiang, Fujian i Guangdong – od Zhu-
ozhou do Kantonu. Ziemia nieznana pojawia się w tym itinerarium najrzadziej. Rozciąga 
się głównie w górnym dorzeczu Jangcy („Kiansuj”; s. 300–302) oraz w opowieściach 
o mongolskim podboju dawnego cesarstwa Song („Mandżi”; s. 291–294).

Sprawozdania z tej podróży są dokładne, a opisy bardzo szablonowe. Wyjątkiem 
są dokładne relacje z wielkich miast – Hangzhou, Fujian i Kantonu. Polo dość często 
zapewnia, że obszary te widział.



JĘDRZEJ GREŃ56 NR 1–2

(IV) PODRÓŻ MORSKA Z KANTONU DO ORMUZU („KURMOS”) PRZEZ INDIE

Zupełnie inaczej przedstawia się czwarte, najciekawsze itinerarium. Obejmuje ono 
podróż morską z Kantonu do Ormuzu. Opis ten zapewne łączy podróż autora z Chin 
do Indii oraz jego powrotną wyprawę z Azji do Wenecji. Polowie wypływają z Kantonu 
i kierują się wzdłuż wybrzeża Morza Południowochińskiego („Morze Czin”, też: „Oceanne 
Morze”) do Czampy („Czamba”), a później przez Cieśninę Singapurską (wyspy „Pen-
tan” i „Malajur”) docierają na Sumatrę („Mała Dżawa”). Po pobycie na wyspie ruszają 
w kierunku Nikobarów („Nekuweran”), po czym biorą kurs na Cejlon („Sejlan”) i Indie, 
które opływają wzdłuż wybrzeża Malabarskiego i półwyspu Kathijawar. Następnie udają 
się na zachód do Ormuzu wzdłuż wybrzeży Beludżystanu („Kesmakoran”).

Czwarty szlak Polów biegnie przez najsłabiej znane regiony geograficzne. Dlatego 
stanowi podstawę do przytaczania opowieści o licznych obszarach nieznanych. Co wię-
cej, terrae incognitae nie pojawiają się jedynie na obrzeżach szlaku, jak miało to miejsce 
w przypadku drogi do Chin, lecz także w dalekiej odległości od obszarów doświadczonych 
przez Polów. W ramach czwartego itinerarium Polo przytacza informacje o Japonii („Zipin-
gu”; s. 342–346), wyspach Indonezji („wyspy Morza Czin”; 346–348), Jawie („Dżawa”; 
s. 350), Andamanach („Angaman”; s. 359–360), Sokotrze („Skotra”; s. 399–402), Pół-
wyspie Somalijskim i Madagaskarze („Mogdaszo”; s. 402–404), Zanzibarze („Zangibar”; 
404–407), Etiopii („Abasz”; 407–411), Adenie (s. 411–413) i kilku miastach Półwyspu 
Arabskiego (s. 413–416).

Podział na cztery szlaki nie obejmuje dłuższych pobytów podróżnika w Persji i Azji 
Środkowej. Przebywając tam mógł on zdobywać informacje głównie o nieznanych kra-
inach otaczających od północy tereny kontrolowane przez chanów, takich jak Syberia6, 
„Kraina Ciemności” (s. 442–443) czy Ruś (s. 443–447).

WIARYGODNOŚĆ OPISÓW ZIEMI NIEZNANEJ 

Największy wpływ na wiarygodność opisu ziemi nieznanej mają dwa czynniki: odle-
głość komunikacyjna7 od obszaru poznawanego ex auditu (Tuan, s. 66) oraz rodzaj 
wykorzystanego źródła informacji. Nie zaskakuje fakt, że im dalej położony jest nieznany 
obszar, tym informacje o nim są bardziej podatne na zniekształcenia8 i mitologizacje9. 
Jednak dzięki sprawnej komunikacji i pomocy dobrze zorientowanych informatorów nawet 
dalekie terrae incognitae mogą być dość dobrze poznane ex auditu. I odwrotnie – nawet 
blisko położona ziemia nieznana może być trudna do rzetelnego opisania, jeśli komunikacja 
z tym obszarem jest utrudniona lub gdy Polo korzysta z nierzetelnych źródeł informacji. 

W oparciu o odległość komunikacyjną, możemy wyróżnić trzy rodzaje ziem nie-
znanych:
(1) obszary odległe, o których Polo dowiaduje się od informatorów, którzy ze względu 

na odległości i przeszkody geograficzne (np. prądy morskie) nie bywają w danych 

6 Pojawia się ona jako kraina kontrolowana przez władcę Białej Ordy, Chonicziego („Konczi”; 
Polo, s. 440–442).

7 Pod pojęciem odległości komunikacyjnej rozumiem dystans, na który mogą zostać przekazane 
rzetelne informacje o danym obszarze.

8 Za zniekształcenia uznajemy pomyłki i przeinaczenia faktograficzne, które wystąpiły bez wpro-
wadzania fantastycznych wyobrażeń. 

9 Za mitologizacje uznajemy wprowadzanie własnych lub powszechnie znanych, często fanta-
stycznych wyobrażeń o zjawiskach, na temat których autor nie posiada wiarygodnych informacji.



TERRAE INCOGNITAE AZJI I AFRYKI W „OPISANIU ŚWIATA”…NR 1–2 57

stronach często lub sami czerpią informacje z drugiej ręki (Japonia, Jawa, Madagaskar, 
Zanzibar, Etiopia itp.).

(2) obszary przyległe, położone stosunkowo blisko szlaków lub miejsc pobytu podróżnika. 
W tym przypadku bliskie położenie umożliwia bardziej swobodny i ciągły przepływ 
informacji, które łatwiej mogą dotrzeć do autora z pierwszej ręki (Gruzja, Buchara, 
Samarkanda, wnętrze Tybetu, Mandżuria, Półwysep Arabski itp.).

(3) nieznane obszary wewnątrz ziemi doświadczonej, które leżą w zasięgu wzroku podróż-
nika, lecz mimo tego stanowią dla niego ziemię nieznaną. Są to często trudno dostępne 
dla lokalnych informatorów obszary górskie (np. w Yunnanie, na Sumatrze i w indyj-
skim Motupalli). 
Inny rodzaj ziemi nieznanej, który wymyka się kryterium odległości komunikacyjnej, 

stanowią (4) obszary legendarne, które na długo przed wyprawą Polo funkcjonowały 
w świadomości kulturowej10. Podczas podróży Polo docierał do informacji o rzeczywistych 
krainach, które stanowiły źródło tych legend (np. kraj Księdza Jana, s. 158–159; Kraina 
Ciemności, s. 442–443) lub do informacji, które skłoniły go do przywołania znanych 
wcześniej legend na zasadzie skojarzenia (np. wyspy Męska i Żeńska, s. 398–399). 
Obszary te zostaną omówione dalej w tekście.

Powyższy podział może być wykorzystany do przyjrzenia się zależnościom mię-
dzy komunikacyjną odległością od nieznanego z doświadczenia obszaru a prawdopo-
dobieństwem wystąpienia zniekształceń i mitologizacji w jego opisie. Związek ten, jak 
się okazuje, nie jest oczywisty, ponieważ decydującą rolę odgrywają źródła informacji 
podróżnika. Określenie ich rodzajów pomaga ocenić ich wiarygodność oraz wyznaczyć 
horyzont poznawczy samych informatorów, a w konsekwencji także Wenecjanina. 

Proponujemy następujący podział źródeł, które posłużyły do opisu ziem nieznanych: 
rodzinne, oficjalne, przekazy kupców i żeglarzy, opisy przygodnych informatorów.

ŹRÓDŁA RODZINNE (OJCIEC I STRYJ AUTORA)

Podczas swojej pierwszej wyprawy do Chin w latach 1253/4–1269 Niccolò i Maffeo 
wyruszyli z Wenecji do Konstantynopola, po czym udali się do Sudaku na Krymie, 
a następnie do Saraju i Bułgaru w państwie Złotej Ordy. Stamtąd wyruszyli na południe 
wzdłuż Wołgi nad północne wybrzeża Morza Kaspijskiego („Morze Sarajskie”), przez 
które być może się przeprawili i na trzy lata osiedli w Bucharze. Stamtąd, przez Samar-
kandę, Shanshan, Hami, Turfan („Juguristan”), Barkol („Gingintalas”) – czyli północną 
odnogą Jedwabnego Szlaku – dotarli do Chin. Pokonali więc inną trasę niż ta, którą 
przebyli później z młodym Marco. 

Informacje pochodzące bezpośrednio od ojca i stryja autora są zawarte przede 
wszystkim w rozdziałach III–X. Występujące tam opisy ziem nieznanych to jedynie 
kilka fragmentów poświęconych geografii i sytuacji politycznej w Złotej Ordzie, a także 
opisy Samarkandy (Polo, s. 145–146) i Buchary (s. 84). Ta niewielka ilość wiadomości 
o ziemiach nieznanych ma jednak duże znaczenie, ponieważ ukazuje stosunek autora do 
informacji pochodzących od zaufanych, naocznych świadków, którzy, jako ojciec i stryj, 
stanowili dla niego naturalne autorytety (Le Goff, s. 49). Marco uznał te informacje za 
wiarygodne i przekazał je w niezmienionej formie.

10 Zob. przypis „Wyspa” (Lewicki, s. 675–676) oraz przypis „Kraina Ciemności” (s. 689).



JĘDRZEJ GREŃ58 NR 1–2

ŹRÓDŁA OFICJALNE (DWÓR I URZĘDNICY)

Poznanie części obszarów ziemi nieznanej zawdzięczał Polo informatorom, którzy 
pełnili służbę w administracji imperium. Źródła te prawdopodobnie dostarczyły informa-
cji o: Starcu z Gór, Karakorum, Mandżurii, Japonii, Syberii, Krainie Ciemności, „kraju 
Lak” oraz o historii Mongołów i ich podbojów11. Po usunięciu pewnych zniekształceń 
(np. w zakresie genealogii; Polo, s. 191) i schematów literackich Rustichella12, okazują 
się one dostarczać wiarygodnych podstaw informacyjnych, choć niektóre opisy są silnie 
zmitologizowane (Japonia, Kraina Ciemności, podbój Mjanmy). Mitologizacja następuje 
często na skutek nadinterpretowania informacji przez Polo lub na skutek upływu czasu 
od opisywanych wydarzeń. 

PRZEKAZY KUPCÓW I ŻEGLARZY (HOMINES VIATORES)

Homines viatores, czyli głównie kupcy i żeglarze, stanowili dla Polo cenne źródło 
wiedzy o świecie, ponieważ podróżowali dalej niż dworscy urzędnicy i posłowie cha-
nów, a informacje od nich opisywały ziemię nieznaną w zrozumiałych dla Wenecjanina 
kategoriach handlu, rzemiosła czy wytwórstwa (Guriewicz, s. 25). 

Na przykładzie tego rodzaju źródeł widać wyraźnie jak komunikacja wpływała na 
występowanie zniekształceń i mitologizacji. Miasta Półwyspu Arabskiego, leżące w pobli-
żu głównych szlaków handlowych, Polo opisuje wiarygodnie, bez uciekania się do 
mitologizacji. Krainy położone dalej na południe są zaś coraz bardziej zmitologizowane 
(np. „Mogdaszo”), choć w ich opisach wciąż widać wiarygodne podstawy.

OPISY PRZYGODNYCH INFORMATORÓW (LOKALNYCH MIESZKAŃCY)

Wydaje się, że część opisów ziemi nieznanej powstało także dzięki informacjom od 
lokalnych mieszkańców, którzy nie posiadali rozległej wiedzy porównywalnej z homines 
viatores. Być może z tego rodzaju źródeł Polo korzystał zbierając informacje o nieznanych 
obszarach przyległych do swoich itinerariów (Gruzja, wschodni Tybet, Bengal, Tonkin, 
„królestwo Loszak”) oraz o nieznanych obszarach wewnątrz ziemi doświadczonej.

Lokalni informatorzy mogą mieć stały kontakt z położoną niedaleko ziemią nieznaną 
i przekazywać dość rzetelne informacje, co wyraźnie widać na przykładzie opisu wnętrza 
Tybetu (Polo, s. 258–259). Z drugiej strony, jeśli okoliczny obszar jest nieznany także 
dla lokalnych mieszkańców, przekazują oni Polo silnie zniekształcone informacje.

Podsumowując, wiarygodność informacji przekazanych przez Polo na temat ziemi 
nieznanej jest zależna zarówno od odległości komunikacyjnej, jak i od rodzaju wyko-
rzystanego źródła, choć wydaje się, że to ten drugi czynnik ma większe znaczenie.

Opisy nieznanych obszarów odległych, o ile bazują na dobrych źródłach informacji, 
mogą być przytoczone z krytycznym umiarem mimo dużej odległości komunikacyjnej 
(np. Syberia, Kraina Ciemności, Jawa13). Mitologizacje są wówczas rzadkie. Gdy źródła 
informacji są mniej pewne, opisy tych obszarów częściej ulegają mitologizacjom (Zan-
zibar, Madagaskar, Japonia).

11 Polo opisuje m. in. podbój Mjanmy (s. 270–274), państwa Songów (s. 291–294, 321), próbę 
podboju Japonii (s. 342–346) i podbój Czampy (s. 348–350).

12 Przykładem są tu przytaczane przez Polo szablonowe opisy bitew (s. 423, 428, 434 i in.).
13 W tym opisie zwraca jednak uwagę charakterystyczne przypisywanie ziemi nieznanej wielkich 

bogactw (Polo, s. 350).



TERRAE INCOGNITAE AZJI I AFRYKI W „OPISANIU ŚWIATA”…NR 1–2 59

Opisy nieznanych obszarów przyległych wnoszą dużo więcej wiarygodnych wiado-
mości i trudniej podlegają mitologizacji – bez względu na charakter źródła. Zarówno 
opisy Mandżurii i Karakorum, jak i miast na Półwyspie Arabskim, są precyzyjne i rzadko 
zniekształcone. Kupcy i żeglarze, operujący aktywnie w bezpośredniej bliskości szlaków 
podróży Wenecjanina, spełniają funkcję podobną do urzędników dworskich, informujących 
Polo o niezbyt odległych, lecz nieznanych mu częściach imperium. 

Opisy nieznanych obszarów wewnątrz ziemi doświadczonej, mimo przestrzennej 
bliskości, którą Polo nieraz podkreśla, podlegają znacznym zniekształceniom i silnej 
mitologizacji. Mimo że dystans geograficzny jest niewielki, występuje znaczna odległość 
komunikacyjna, a rodzaj źródła informacji nie ma dużego znaczenia. Zniekształcone lub 
zmitologizowane opisy trudno dostępnych rejonów (zwłaszcza gór) mogą także wynikać 
z faktu, że lokalni informatorzy, zamieszkujący łatwiej dostępne osiedla, mieli o nich 
negatywną opinię lub się ich bali.

CECHY OPISU ZIEMI NIEZNANEJ

W ogólnych zarysach terra incognita, jako obiekt opisu, nie różni się od obszarów, 
na których Polo, jak twierdzi, przebywał. Powodem tego podobieństwa jest stały zestaw 
elementów, które stanowią dla Wenecjanina warte poznania cechy danego miejsca, przy-
taczanych zarówno w opisach ziemi doświadczonej, jak i nieznanej. Należą do nich: 
władza, religia, język, handel, środek płatniczy, wytwórstwo, wydobycie bogactw natu-
ralnych, fauna i flora, codzienne życie i zajęcia ludności, fizyczne i psychiczne cechy 
mieszkańców oraz cechy wyróżniające dane miejsce spośród innych (np. oryginalne 
zjawiska kulturowe, wyjątkowe wyroby rzemieślnicze itp.). Lista ta sprawia, że Opisanie 
świata było interpretowane także jako obszerny przewodnik kupiecki dla Europejczyków 
(Zumthor i Peebles, s. 814).

Co ciekawe, większość ze stałych punktów zainteresowania Wenecjanina odnajdujemy 
także w opisach najdalszej nawet ziemi nieznanej14, a opisy te mogą być stosunkowo wia-
rygodne, schematyczne i skrótowe15. Przykładowo, opis miast handlowych na Półwyspie 
Arabskim, mimo że Polo ich nie oglądał, nie różni się od opisów ziemi doświadczonej, 
co dowodzi wiarygodności wykorzystanych źródeł informacji. Opis aš-Šihru („Eszer”), 
ważnego portu na drodze do Adenu i wrót Morza Czerwonego („pełnej rzeki”), jest 
rzeczowy i traktuje nie tylko o handlu, ale również o lokalnych wyrobach, zwyczajach 
i kuchni mieszkańców. Opis jest wypisem faktów, nie zawiera zniekształceń i mitologi-
zacji, przypominając dobrze poznaną przestrzeń doświadczoną (Polo, s. 413–414).

Polo i Rustichello dbali o to, by tekst Opisania świata był ciekawy, o czym podróżnik 
nieraz zapewnia (s. 334–335 i in.), a szablonowe opisy dobrze znanych mu miast Chin 
sam uważa za nudne (s. 290 i in.). Autorowi zależało więc, by tekst zawierał dodatki 
w postaci atrakcyjnych dla czytelnika „dziwów”, które widział podczas swoich podróży. 
W przypadku obszarów doświadczonych Polo pisze na przykład o gwieździe polarnej 
znikającej na południowych morzach (s. 352), uroku hinduskich tancerek (370–371), 
umiejętnościach chińskich astrologów (s. 151–152), czy też o licznych sposobach chwy-

14 Opis Zanzibaru kończy się słowami: „Opowiedzieliśmy wam większą część spraw owej wyspy: 
o ludziach, o zwierzętach i o płodach” (Polo, s. 406).

15 „Zangibar jest bardzo wielką wyspą i zacną. Obwód jej wynosi dobrych dwa tysiące mil. 
Mieszkańcy są poganami. Mają króla i własny język. Nikomu trybutu nie płacą. Ludzie są tam 
wielcy i tędzy” (s. 404–405).



JĘDRZEJ GREŃ60 NR 1–2

tania niebezpiecznych drapieżników (s. 280–281 i in.). Co ciekawe, dokładnie na tych 
samych zasadach Polo buduje bardziej wiarygodne opisy ziem nieznanych, pochodzące 
z otoczenia dworu lub dobrze poinformowanych żeglarzy. Garść rzeczowych informacji 
dopełnia rozbudowanym opisem wybranej ciekawostki. Przykładowo, w przypadku Rusi 
opisuje „zdrawice” i banie (s. 444–446), Syberii – psie zaprzęgi (s. 440), Adenu – tratwy 
ratunkowe, chroniące kupców i ich dobytek (s. 412). 

Opisy ziemi doświadczonej i nieznanej nie różnią się więc pod względem logiki 
zastosowanych środków, lecz jedynie doboru informacji. W przypadku ziemi nieznanej, 
mniej pewne źródła dają szersze pole do powstawania zniekształceń i mitologizacji, a te 
ostatnie pełnią wówczas tę samą funkcję, którą mają „dziwy” ziem doświadczonych.

Zasadniczy wpływ na stopień mitologizacji opisów ziemi nieznanej ma ich pocho-
dzenie źródłowe. Naturalnie, im lepsze merytorycznie jest źródło informacji, tym mniej 
jest miejsca na mitologizacje. Polo posługuje się jednak specyficzną kategorią meryto-
ryczności, według której – zgodnie z realiami epoki – z większym zaufaniem należy 
traktować informacje otrzymane od autorytetów, a szczególnie rodziny i dworzan (Polo, 
s. 62–64). Informacje ze źródeł pozbawionych autorytetu Polo przytacza z dystansem. 

Rozumiany w ten sposób „autorytet” źródeł ma istotny wpływ na opisy ziemi nieznanej, 
a szczególnie na występowanie w nich elementów mitycznych i zjawisk cudownych16. 
Opowieści o ziemi osobiście niedoświadczonej, lecz poparte autorytetem ojca, stryja lub 
pekińskiego dworu, zawierają niewiele mitów. Jeśli jednak autorytety podzielają pewne 
mity, to Polo przytacza je bez cienia krytyki. Przykładami mitów i zjawisk cudownych, 
które pojawiły się w opowieściach popartych autorytetem, mogą być: świątynia w Samar-
kandzie i złoto Japonii. 

Jak wspomniano wyżej, Marco najprawdopodobniej nie był w Samarkandzie, a infor-
macje na jej temat pozyskał od ojca i stryja17. Opis tego ważnego miasta jest wtrącony do 
narracji i różni się znacznie od szczegółowych przedstawień bezpośrednio poprzedzającej 
go ziemi doświadczonej (Polo, s. 144–146). Informacje dobrane są przypadkowo i podane 
w dużym skrócie, mimo podkreślenia wielkości i znaczenia miasta. W opisie brak też 
zwyczajowych wzmianek o lokalnych wyrobach, handlu i sposobie życia ludności. Po 
zdawkowym opisie samego miasta znajduje się natomiast szczegółowy opis świątyni 
nestorian, opartej na kolumnie, cudownie wiszącej w powietrzu18. Polo bezkrytycznie 
przytacza rozbudowaną, legendarną opowieść o genezie tego zjawiska, która stanowi 
najważniejszy element opisu całego miasta.

Wydaje się, że także opisy Japonii powstały na zasadzie zaufania do autorytetów. 
Ze względu na zerwanie relacji japońsko-chińskich w IX w. Wielki Chan nie dyspono-
wał znaczącą wiedzą na temat Archipelagu. Stąd w opisie Polo najbardziej precyzyjne 
informacje dotyczą przygotowań do inwazji z lat 1274 i 1281 i ich fatalnego końca, choć 
także przebieg walk jest zniekształcony i zmitologizowany (Tubielewicz, s. 166‒169). 
Mongołowie wyruszają, aby zdobyć ogromne bogactwa Japonii, w tym wielki złoty pałac 
(Polo, s. 342). Czytamy również, że japońscy wojownicy używają magicznych kamieni, 
które uodparniają ich na rany zadane żelazem (s. 346). 

16 Za zjawisko cudowne uznajemy wydarzenie, które, według Polo, nie mogłoby mieć miejsca 
bez ingerencji sił nadprzyrodzonych, zwłaszcza Boga i świętych (Guriewicz, s. 183; Pomian, s. 73).

17 Przeszkodzić mógł mu także czynnik polityczny, ponieważ między Wielkim Chanem a władcą 
Samarkandy – chanem Chajdu („Kajdu”) – trwało polityczne napięcie (Kałużyński, s. 119–120, 124).

18 Potwierdzenie istnienia tej wyjątkowej świątyni odnajdujemy w źródłach chińskich. Możliwe, że 
Niccolò i Maffeo oglądali ten gmach i przekazali informacje o nim młodemu Marco (Lewicki, s. 545).



TERRAE INCOGNITAE AZJI I AFRYKI W „OPISANIU ŚWIATA”…NR 1–2 61

Opowieści niepoparte autorytetem zawierają więcej mitów i zjawisk cudownych, nawet 
jeśli pochodzą od żeglarzy i kupców, których horyzont poznawczy wykracza daleko poza 
wiedzę Wenecjanina. Stąd Polo stosunkowo często zastrzega, że zdobył te informacje 
ex auditu, a dodatkowo przekonuje, że poddał je własnej, krytycznej analizie. Za cha-
rakterystyczne przykłady niepopartych autorytetem opisów ziemi nieznanej można uznać 
opisy Zanzibaru (Polo, s. 404–407), „Mogdaszo” (s. 402–404), gór w okolicach Lamuri 
na Sumatrze („Królestwo Lanbri”; s. 357) i Motupalli w Indiach („Królestwo Mutfili”; 
s. 372–374). Wszystkie te opisy zawierają liczne zniekształcenia i mitologizacje19.

Zanzibar, najważniejszy ośrodek handlowy na wschodnim wybrzeżu Afryki, jawi się 
w narracji Wenecjanina jako wielki i gwarny port, który leży na jego granicy poznania. Znów 
widzimy, jak rzetelne podstawy (handel kością słoniową i ambrą) są w pewnym stopniu 
zniekształcone (skarlałe żyrafy20). Pojawiają się także pierwsze oznaki mitologizacji ziemi 
nieznanej (nadnaturalnie silni, podobni do diabłów ludzie, groteskowo brzydkie kobiety).

Opis położonego dalej na południe „Mogdaszo” również wykazuje, że podstawowe 
informacje na temat tej krainy były wiarygodne. Dowiadujemy się o radzie szejków, 
rządzących wyspą, oraz o silnych prądach południowych opływających ją od wschodu. 
Jednocześnie, podróżnik informuje o żyjącym jakoby na Madagaskarze „gryfie”, przyta-
czając w ten sposób legendę o ptaku rok (ruk, ruch)21, który zajmuje poczesne miejsce 
w bliskowschodnim świecie baśni (Lewicki, s. 678). Według Wenecjanina, „gryf” nie ma 
formy pół-orła pół-lwa, jak uważano w Europie, lecz ogromnego orła – czyli faktycznie 
ma postać ptaka rok (por. Forstner, s. 342). Z uwagi na to, że informacje te pocho-
dzą od osób nie posiadających ‘autorytetu’, Polo wielokrotnie się od nich dystansuje. 
Podkreśla, że czerpie je ex auditu oraz powołuje się na świadków, którzy mieli okazję 
widzieć „gryfy”. Ostatecznie dowodzi jednak istnienia „gryfa”, wspierając się przy tym 
„autorytetem” chańskiego dworu i jego posłów. 

Szczególne miejsce wśród mitycznych opisów ziemi nieznanej zajmują opowieści 
znane powszechnie. Polo przytacza je, gdy pozyskiwane przez niego informacje nakła-
dają się na ogólnie znane legendy. Jedna z nich dotyczy tajemniczej Krainy Ciemności, 
obszaru legendarnego od czasów starożytnych (Lewicki, s. 689), który Polo przedstawia 
dość szczegółowo i rzeczowo, umiejscawiając go w okolicach Rusi. Pisze o ciemnej 
i jasnej porze roku, pozyskiwanych tam drogich futrach, biegłości tamtejszych myśliwych, 
wyglądzie mieszkańców i handlujących z nimi kupcach. Jednak kojarząc te relatywnie 
rzetelne informacje z własnymi wyobrażeniami, sięga do legend. Pisze więc, że Mon-
gołowie udają się do Krainy Ciemności na grzbietach klaczy, których źrebięta pozosta-
wiane są na granicy. W drodze powrotnej wojownicy puszczają cugle, a klacze, mimo 
panujących ciemności, odnajdują drogę do swych źrebiąt (s. 443). Legenda ta jest już 
obecna w opowieściach o czynach Aleksandra Wielkiego.

19 Możemy tu przytoczyć także opowieści o Trzech Królach (Polo, s. 118), Starcu z Gór (s. 132), 
bezkresie pustyni Lop (s. 149), Król Złotym (s. 248), wielkiej rybie (s. 321), czy legendarnych 
bogactwach Jawy (s. 350).

20 Trudno jednoznacznie zinterpretować to zniekształcenie. Być może autor przeinaczył infor-
macje od arabskich informatorów lub uznał inne zwierzę za formę skarłowaciałej żyrafy. Jest mało 
prawdopodobne, by chodziło tu o żyrafę leśną, czyli okapi (Okapia johnstoni), ponieważ zwierzęta 
te historycznie i współcześnie są gatunkiem endemicznym dla dorzecza rzeki Kongo – trudno więc 
domniemywać, by informacje o nich (lub same zwierzęta) znalazły się na Zanzibarze. Okapi zostały 
opisane przez europejską zoologię dopiero w pierwszych latach XX w.

21 Jako roc przekształcił się w Polowego „ptaka-skałę” (s. 403).



JĘDRZEJ GREŃ62 NR 1–2

Specyficznym obszarem mitycznym są Wyspy Męska i Żeńska. Polo umieszcza je 
na Oceanie Indyjskim, w odległości pięciuset mil na południe od Beludżystanu, a ich 
opis prawie w całości wywodzi się z legend o Amazonkach22. Być może jednak także to 
skojarzenie ma realne podstawy. Jeżeli wystarczającym bodźcem do przywołania legendy 
o Amazonkach byłoby brzmienie nazw wysp23, to Polo mógł mieć na myśli wyspy Androth 
i Agatti, należące do archipelagu Lakszadiwów. Leżą one niedaleko na wschód od podanej 
przez niego lokalizacji, a ich nazwy mogły wywołać u chrześcijańskiego podróżnika dość 
łatwe do przewidzenia skojarzenia: andros to mężczyzna, a święta Agata to męczennica, 
której podczas tortur odjęto pierś, co kojarzyło się z podaniami o Amazonkach. Wyspy 
te mogły stanowić ważne punkty nawigacyjne między Oceanem Indyjskim i Morzem 
Arabskim24. Polo mógł przepływać w ich pobliżu w drodze do Ormuzu. Opis ten byłby 
więc podobny do opowieści o Krainie Ciemności – autor skojarzył względnie wiarygodne 
informacje, pozyskane podczas swoich podróży, z powszechnie znanym mitem.

Znaczące mitologizacje wykazują również opisy ziemi nieznanej położonej wewnątrz 
obszarów doświadczonych przez Polo, szczególnie gór. Podczas kilkumiesięcznego pobytu 
na Sumatrze, Polo, jak twierdzi, zwiedził sześć z ośmiu tamtejszych miast (zwanych 
przez niego „królestwami”), w tym Lamuri. Obszar ten jest więc ziemią doświadczoną, 
a opis lokalnej fauny, flory i towarów handlowych jest rzeczowy i wiarygodny25. Jednak 
w bezpośrednim sąsiedztwie tej ziemi doświadczonej rozciąga się pas ziemi nieznanej – 
góry – który ulega silnej mitologizacji26. Podobnie, opisując indyjskie Motupalli, Polo 
przytacza kluczowe informacje o doświadczanej krainie, a następnie dodaje opis sposobu 
zdobywania diamentów przez tamtejszych mieszkańców w trudno dostępnych górach. 
Opis ten jest czysto legendarny i występuje także u innych autorów27.

PODSUMOWANIE

Opisy terenów nie doświadczonych przez Polo są bardzo zróżnicowane, przez co 
trudno je sklasyfikować. Wydaje się jednak, że mogą być wyróżnione ogólne zarysy 
terrae incognitae jako obiektu opisu oraz – uwarunkowane możliwościami poznawczymi 
autora – określone sposoby jej opisywania.

Nieliczne opisy ziemi nieznanej nie różnią się pod względem cech opisu od przed-
stawień dobrze znanych Wenecjaninowi miast Chin. Są one pozbawione jakichkolwiek 
mitologizacji. Można także podać pojedyncze przykłady, w których nie występują nawet 
zniekształcenia28. Zawarte w tego rodzaju opisach informacje są w przeważającej więk-
szości rzetelne i wystawiają dobre świadectwo informatorom Wenecjanina.

22 Według Polo, tamtejsi mężczyźni przez większość roku nie mieszkają wspólnie z żonami, 
„gdyż twierdzą, że przypłaciliby to życiem” (s. 398).

23 Analogiczną sytuację widzimy w opisie Wielkiego Muru i ludów „Ung” i „Munguł” – wziętych 
za biblijne Gog i Magog (s. 174).

24 Na mapie Mercatora z lat 1585–1595 północne wyspy Lakszadiwów są nienaturalnie duże, co 
może świadczyć o ich znaczeniu. Widnieje tam także nazwa „Andros” (Kieniewicz, s. 437).

25 Polo twierdzi, że przywiózł stamtąd do Wenecji nasiona drzewa farbiarskiego (s. 357).
26 Według podróżnika mieszkają tam ludzie z ogonami „wielkimi jak u psa” (s. 357).
27 „Biorą kawały krwawego mięsa i rzucają w tę głęboką przepaść. Mięso to upada na wielką mnogość 

diamentów, które weń się wbijają. […] Gdy te [orły] dostrzegą mięso w czeluści, lecą tam, porywają to 
mięso i wynoszą gdzie indziej. Ludzie zaś […] biegną tam, jak mogą najprędzej. Orły odlatują i zosta-
wiają mięso […]. Ci […] zabierają je i znajdują utkwione diamenty” (Polo, s. 373–374; Lewicki, s. 663).

28 Najlepszym przykładem jest opis aš-Šihr na Półwyspie Arabskim (Polo, s. 413–414).



TERRAE INCOGNITAE AZJI I AFRYKI W „OPISANIU ŚWIATA”…NR 1–2 63

Równie nieliczną grupę opisów stanowią rozpowszechnione legendy o obszarach 
mitycznych, które Polo umieszcza w kontekście opowieści o nieznanych terenach. Jed-
nak również w tego rodzaju opisach widzimy wiarygodne podstawy, które wywołały 
skojarzenie z powszechnie znanymi mitami.

Zdecydowanie najliczniejszą grupę opisów stanowią opowieści nie należące do tych 
dwóch skrajnych typów, które opierają się na wiarygodnych podstawach, lecz uległy licznym 
zniekształceniom i mitologizacji na skutek luk w wiedzy Wenecjanina lub przyswojenia przez 
niego już wcześniej zniekształconych czy też zmitologizowanych informacji. Mitologizacje 
te, co trzeba podkreślić, nie są zjawiskiem dominującym w opisach tego rodzaju ziemi 
nieznanej. Stanowią one raczej dodatek do – często zaskakująco rzeczowych – informacji. 
Odgrywają więc tę samą rolę, którą w opisach ziemi doświadczonej pełnią opisy oglądanych 
przez Polo „dziwów” – uatrakcyjniając ją w duchu twórczości Rustichella.

Opisy ziemi nieznanej mówią dużo o źródłach, z których korzystał Polo, oraz o samym 
autorze. Generalnie, wydaje się, że autor Opisania świata zbierał informacje w sposób 
przemyślany. Świadczą o tym rzetelne podstawy większości opisów ziemi nieznanej oraz 
ślady konkretnych, wiarygodnych informacji nawet w opisach obszarów mitycznych. 

Najbardziej rzetelne informacje zapewniły podróżnikowi źródła rodzinne i oficjalne. 
Opowieści poparte ich autorytetem zachowały się w relacji Polo w najmniej zmienio-
nej formie, ponieważ autor nie zdecydował się ich podważyć. Niepoparte autorytetem 
opowieści o ziemi nieznanej nie cieszyły się już tak dużym zaufaniem podróżnika, lecz 
również w tym wypadku dobór informatorów był stosunkowo dobry. Tego rodzaju infor-
macje uległy większym zniekształceniom, liczniej występują w nich również mitologi-
zacje i zjawiska cudowne. Trudno to jednak uznać za zarzut pod adresem Polo, ponie-
waż w średniowiecznej świadomości zjawiska cudowne były wszechobecne (Guriewicz, 
s. 182–183), a umiejscowienie ich poza granicami osobistego doświadczenia wydaje się 
tym bardziej naturalne (Tuan, s. 113).

 Można sądzić, że szczególne doświadczenia Polo jako podróżnika pozwoliły mu na 
znacznie szersze spojrzenie na świat i jego dzieje. Z jednej strony, wczesnośredniowieczny 
szacunek dla autorytetów skłaniał go do uznania pochodzących od nich informacji za naj-
bardziej wartościowe i przyjmowania ich w większości przypadków bezkrytycznie (Pomian, 
s. 136–137). Stąd też luki w wiedzy autorytetów i podzielane przez nie mity pojawiają się 
bez przeszkód w narracji. Z drugiej strony, Polo miał relatywnie bardzo szeroki horyzont 
poznawczy – geograficzny i kulturowy (Guriewicz 1996, s. 329, 335–336), dzięki czemu był 
w stanie pozyskiwać informacje w sposób bardziej świadomy. Widzimy u autora przejawy 
krytycznego namysłu nad informacjami pochodzącymi z mniej zaufanych źródeł. Narracja 
nie jest jedynie odbiciem relacji informatorów, a autor ich bezwiednym kompilatorem 
(Pomian, s. 78). Przykładowo, informacje o „dziwach” i zjawiskach cudownych, niektóre 
określane wprost mianem „cudów”29, często przytaczane są z zastrzeżeniami lub opatrywane 
świadectwem ex visione30.

Metody zbierania informacji przez autora poznajemy przede wszystkim w rozbudowa-
nych opisach ziemi doświadczonej. Ukazują go one jako dociekliwego podróżnika, który 

29 Np. ryby w jeziorze św. Leonarda w Gruzji (Polo, s. 108); unosząca się nad ziemią świątynia 
w Samarkandzie (s. 146); trująca ryba w rzece Jangcy (s. 321); pojawiający się we śnie św. Tomasz 
Apostoł (s. 376).

30 Na przykład barwny opis ucieczki dworu Songów przed najazdem mongolskim i ogromnej, 
owłosionej, trującej ryby, która im w tym przeszkodziła, Polo opatruje wyjaśnieniem, że „widział 
sam głowę owej ryby w świątyni bożków” (s. 321).



JĘDRZEJ GREŃ64 NR 1–2

szuka wiedzy w rozmaitych miejscach, a różnorodność źródeł skłania do uznania ich za 
dowód autentycznej ciekawości, a nie za zabieg retoryczny, którego celem miałoby być 
przekonanie czytelników o prawdziwości relacji. Można założyć, że także w przypadku 
ziemi nieznanej Polo starał się zdobywać informacje z jak najlepszych, jego zdaniem, 
źródeł. Wskazywałyby na to wiarygodne podstawy prawie wszystkich opisów terrae 
incognitae, w których mitologizacje pojawiają się dopiero na fundamencie wiarygodnych, 
choć czasem nieco zniekształconych informacji.

BIBLIOGRAFIA

Forstner, Dorothea. Świat symboliki chrześcijańskiej. „Pax”, 1990.
Guriewicz, Aron. Kategorie kultury średniowiecznej. PIW, 1976.
Guriewicz, Aron. „Kupiec”. Człowiek średniowiecza. Red. Jacques Le Goff, Oficyna Wydawnicza 

Volumen – Wydawnictwo Marabut, 1996, s. 303–351.
Kałużyński, Stanisław. Imperium Mongolskie. „Wiedza Powszechna”, 1970.
Kieniewicz, Jan. Historia Indii. Ossolineum, 1985.
Le Goff, Jacques. „Człowiek średniowiecza”. Człowiek średniowiecza. Red. Jacques Le Goff, Oficyna 

Wydawnicza Volumen – Wydawnictwo Marabut, 1996, s. 7–50.
Lewicki, Marian. „Przypisy”. Marco Polo, Opisanie świata. Wydawnictwo Alkazar, 1993, s. 463–694.
Lewicki, Marian. „Wstęp”. Marco Polo, Opisanie świata. Wydawnictwo Alkazar, 1993, s. 5–72.
Myśliwski, Grzegorz. Człowiek średniowiecza wobec czasu i przestrzeni. Krupski i S-ka, 1999.
Olszewska-Dyoniziak, Barbara. Człowiek, kultura, osobowość: wstęp do klasycznej antropologii kul-

turowej. Alta 2, 2001.
di Piano Carpini, Jan. „Historia Mongołów”. Spotkanie dwóch światów – stolica apostolska a świat 

mongolski w połowie XIII wieku. Relacje powstałe w związku z misją Jana di Piano Carpiniego 
do Mongołów. Red. Jerzy Strzelczyk, ABOS, 1993, s. 116–175.

Polo, Marco. Opisanie świata. Red. Marian Lewicki, Wydawnictwo Alkazar, 1993.
Pomian, Krzysztof. Przeszłość jako przedmiot wiary: historia i filozofia w myśli średniowiecza. 

PWN, 1968.
Rong, Xinjiang. Reality or Tale? Marco Polo’s Description of Khotan. „Journal of Asian History”, 

t. 49, nr 1–2, 2015, s. 161–174.
Roux, Jean-Paul. Średniowiecze szuka drogi w świat. Wiedza Powszechna, 1969.
Strzelczyk, Jerzy. Gerwazy z Tilbury: studium z dziejów uczoności geograficznej w średniowieczu. 

Ossolineum–PWN, 1970.
Strzelczyk, Jerzy. „Mongołowie a Europa. Stolica Apostolska wobec problemu mongolskiego do 

połowy XIII wieku”. Spotkanie dwóch światów – stolica apostolska a świat mongolski w połowie 
XIII wieku. Relacje powstałe w związku z misją Jana di Piano Carpiniego do Mongołów. Red. 
Jerzy Strzelczyk, ABOS, 1993, s. 7–78.

Tuan, Yi-Fu. Przestrzeń i miejsce. PIW, 1987.
Tubielewicz, Jolanta. Historia Japonii. Ossolineum, 1984.
Vogel, Hans U. Marco Polo Was in China: New Evidence from Currencies, Salts and Revenues. 

Brill, 2013.
Yule, Henry. Cathay and the Way Thither: Being a Collection of Medieval Notices on China, t. 2. 

The Hakluyt Society, 1913.
Zumthor, Paul, Catherine Peebles. The Medieval Travel Narrative. „New Literary History”, t. 25, 

nr 4, 1994, s. 809–824. JSTOR, https://www.jstor.org/stable/469375.



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.6SHAHLA KAZIMOVA
Uniwersytet Warszawski

MIĘDZY WSCHODEM A ZACHODEM: 
HYBRYDOWA TOŻSAMOŚĆ AZERBEJDŻANU 

W KONTEKŚCIE POSTKOLONIALNYM*

ABSTRACT: This article analyzes Azerbaijani identity through the lens of postcolonial 
theory, considering the influences of various empires and the fluidity of national self-
identification depending on historical and religious contexts. The author argues that 
applying postcolonial analytical tools, particularly Homi Bhabha’s concept of hybridity, 
allows for a new reading of Azerbaijan’s identity dynamics. Throughout centuries, 
Azerbaijan functioned within different empires (Persian, Ottoman, Russian, and 
Soviet), and this study emphasizes the continuity between Tsarist and Soviet colonial 
practices. Despite ideological differences, both regimes shared a fundamental approach: 
theźsystematic suppression of local traditions and the imposition of hegemonic cultural 
norms. Drawing on Homi Bhabha’s concept of hybridity, the article offers a new 
reading of Azerbaijani identity dynamics, arguing that the cultural revolution of the 
late 19th and early 20th centuries played a decisive role in shaping modern national 
self-perception. This analysis challenges previous scholarly narratives, which, failing 
to grasp the complexity of Azerbaijani identity, often assumed that it did not exist at 
all. By employing postcolonial approaches, the study highlights the specificity of the 
Azerbaijani experience and its continuous reinterpretation in response to historical 
transformations.

KEYWORDS: hybridity, postcolonial theory, Azerbaijani identity, Orientalism, colonization, 
Russia, Bhabha

WPROWADZENIE 

Podczas badań nad tożsamością i samoidentyfikacją Azerbejdżan oraz analizując spo-
sób, w jaki zachodni badacze przedstawiają ten region, zaczęłam zastanawiać się, na ile 
teoria postkolonialna ze swoim interdyscyplinarnym podejściem do analizy procesów 
społecznych może stanowić użyteczne narzędzie w badaniach nad zmianami społecz-
nymi i tożsamością zbiorową Azerbejdżan. Edward Said, który zdominował zachodni 
dyskurs na temat postkolonializmu, wprowadził paradygmat, zgodnie z którym kwestie 
dotyczące poszczególnych krajów nie powinny być analizowane bez uwzględnienia ich 
kolonialnej przeszłości (Said 2003). Zdaję sobie sprawę, że Said wprowadza dyskusję na 
temat wyobrażeń o kulturze Orientu, opierając się na wiedzy ukształtowanej w ramach 
imperialnych tradycji francuskiej, brytyjskiej i amerykańskiej (Said, s. 15–17). Ciekawym 
aspektem jest również to, że przedstawiony przez Saida świat arabski i islam funkcjo-
nuje w odniesieniu do narodów islamizowanych z tej samej pozycji relacji kolonizator 
– skolonizowany. W tym kontekście warto zauważyć, że kolonialny aparat władzy, który 

* Artykuł powstał na bazie referatu The Space of Hybridity: Azerbaijani Identity Between East 
and West wygłoszonego 15 listopada 2024 roku na konferencji The 13th International Oriental Stu-
dies Conference (14–16.11.2024), zorganizowanej na Uniwersytecie Warszawskim przez Wydział 
Orientalistyczny UW i Polskie Towarzystwo Orientalistyczne.



SHAHLA KAZIMOVA66 NR 1–2

stanowi kluczowy element teorii Foucaulta1, nie był jedynie przedmiotem teoretyczno-
-filozoficznych rozważań zachodnich badaczy, lecz pojawiał się także, choć nie wprost, 
w myśli azerbejdżańskich intelektualistów (Axundov, s. 23)2. W ich pracach odnajdujemy 
refleksję nad dominacją kultury islamu i jej wpływem na lokalną tożsamość.

Dyskurs Saidowskiej orientalizacji, opierając się na zachodnich imperialnych trady-
cjach, wpłynął również na sposób, w jaki badacze zajmujący się historią Azerbejdżanu 
interpretują jego tożsamość. W szczególności analiza relacji pomiędzy kolonizatorem 
a skolonizowanym uległa reinterpretacji dzięki rozwojowi teorii hybrydowości3 i mimi-
kry Homi  Bhabhy. W odróżnieniu od binarnej perspektywy Edwarda Saida, Bhabha 
podkreśla, że kolonializm to proces wzajemnego oddziaływania, który nieustannie się 
powtarza, przekształca i wywołuje ambiwalentne efekty (Bhabha, s. 66). To, co odróżnia 
podejście Homi Bhabhy od koncepcji Edwarda Saida, to spojrzenie na kolonializm nie 
tylko jako akt dominacji, lecz jako dynamiczny proces adaptacji, oporu i transformacji. 
W jego ujęciu hybrydowość odnosi się do specyficznych form kulturowych powstających 
na styku tradycji kolonialnej (europejskiej, globalnej) i lokalnej. 

W przypadku Azerbejdżanu tożsamość narodowa kształtowała się nie tylko w opo-
zycji do dominacji kolonialnej, lecz także poprzez procesy adaptacyjne i synkretyczne, 
w których elementy zachodnie (rosyjskie, europejskie) oraz rodzime tradycje wzajemnie 
się przenikały i przekształcały. W niniejszym artykule podjęto próbę zastosowania teorii 
postkolonialnej jako narzędzia badawczego w analizie procesów kształtowania się tożsa-
mości i samoidentyfikacji Azerbejdżan, ze szczególnym uwzględnieniem procesów spo-
łeczno-politycznej transformacji początku XX wieku. Zastosowanie narzędzi analitycznych 
zaproponowanych przez Bhabhę pozwala na głębsze zrozumienie dynamiki tożsamości 
Azerbejdżanu, uwzględniając jej zmienność i zdolność do ciągłej reinterpretacji w obliczu 
historycznych i politycznych przemian. Pozwala to dostrzec, że kolonialna obecność nie 
była jedynie narzucona siłą, ale również czynnikiem wpływającym na wielopoziomowe 
interakcje kulturowe, które wytworzyły hybrydową, elastyczną i wielowymiarową toż-
samość regionu.

1 Koncepcja „władzy-wiedzy” (pouvoir-savoir) zaproponowana przez Michela Foucaulta dostarcza 
narzędzi do analizy kolonialnych mechanizmów kontroli, ukazując, że dominacja nie ograniczała 
się jedynie do militarnej czy administracyjnej siły, ale obejmowała również produkcję wiedzy, która 
legitymizowała i utrwalała kolonialny porządek (zob. Foucault 1993).

2 Ciekawym aspektem jest krytyka arabskiego podboju Iranu przedstawiona przez XIX-wiecznego 
azerbejdżańskiego filozofa i myśliciela Mirza Fatali Axundova. Swoje stanowisko zaprezentował 
w Listach indyjskiego księcia Kamaluddovle do irańskiego księcia Dżalaluddovle, w których poruszał 
kwestie cywilizacyjne i kulturowe: „O Iranie, gdzie jest twoje państwo, gdzie jest twoja chwała, 
gdzie jest twoje szczęście? Oto od dwóch tysięcy lat dzicy Arabowie trzymają cię w nieszczęściu 
(…) wolność jest ci odebrana, a twój władca to despota. Despotyzm, jego wpływy oraz fanatyzm 
religijny sprawiły, że popadłeś w słabość i niemoc. Zdolność twojego narodu została zdławiona, 
a jego umysł pogrążony w ignorancji. To wszystko doprowadziło cię do ruiny moralnej, nędzy 
i upokorzenia. Despotyzm odebrał ci także wszelkie pozytywne cechy: sprawiedliwość, szlachetność, 
honor, uczciwość i solidarność, zastępując je hipokryzją, podstępem, zdradą i oportunizmem. Ostatnie 
tysiąc lat minęło, a ty nadal nie możesz stanąć na równej pozycji z cywilizowanymi narodami, wciąż 
pozostajesz w zacofaniu i chaosie” [tłumaczenie autorki artykułu]. 

3 W oryginale Homi Bhabha używa terminu hybridity. W moim tekście stosuję termin hybry-
dowość, zgodnie z tłumaczeniem zastosowanym w polskim przekładzie (Bhabha, s. 25). W polskiej 
przestrzeni naukowej można spotkać również termin hybrydyczność (Ewertowski, s. 249–266; Suli-
kowski, Wojtanowski 2020; Kalaga, s. 13–27).



MIĘDZY WSCHODEM A ZACHODEM…NR 1–2 67

Zanim przejdę do analizy rosyjskiej dominacji nad ludnością turkijską Południowego 
Kaukazu, należy zadać kluczowe pytanie: czy możemy w ogóle mówić o kolonializmie 
w odniesieniu do Azerbejdżanu? Aby to określić, warto rozważyć, czy dominacja Rosji 
nad tym regionem spełnia kryteria kolonizacji w sensie politologicznym, historycznym 
i kulturowym. W badaniach dotyczących okresu radzieckiego, nie wspominając o radziec-
kiej historiografii, która z oczywistych względów unikała takiego ujęcia, termin „koloni-
zator” rzadko stosuje się w odniesieniu do Rosji. Jednak skutki jej dominacji wykazują 
wyraźnie kolonialny charakter. Proces rusyfikacji, choć nie zawsze określany mianem 
„kolonizacji kulturowej”, funkcjonował jako mechanizm podporządkowania i asymilacji, 
porównywalny do działań mocarstw zachodnich w ich koloniach zamorskich.

Ewa Thompson, badaczka literatury i idei, autorka pionierskich analiz rosyjskiego 
imperializmu w kontekście postkolonialnym, w artykule A jednak kolonializm. Uwagi 
epistemologiczne (Thompson) zwraca uwagę, że kolonializm nie musi być rozumiany 
wyłącznie jako ekspansja zamorska. Jej koncepcja umożliwia zastosowanie narzędzi 
postkolonialnych do relacji wewnątrzkontynentalnych, zwłaszcza w kontekście domi-
nacji Imperium Rosyjskiego nad narodami o rozwijającej się świadomości politycznej. 
Podążając za tą koncepcją, warto wyjść poza klasyczne rozumienie kolonializmu jako 
ekspansji zamorskiej i uwzględnić jego różnorodne formy oraz mechanizmy politycznego 
i kulturowego podporządkowania. Thompson podkreśla, że 

istotą kolonializmu jest zniewolenie terytorium i ludności, której świadomość narodowa 
jest już rozwinięta lub rozwija się w okresie zniewolenia kolonialnego, eksploatacja poli-
tyczna i ekonomiczna danego terytorium oraz spowolnienie lub uniemożliwienie rozwoju 
(Thompson, s. 291). 

Perspektywa ta znajduje pełne zastosowanie w analizie podporządkowania ludności tur-
kijskiej na Południowym Kaukazie, którą dziś definiujemy jako Azerbejdżanie. Rosyj-
ska dominacja nad muzułmańską ludnością regionu nie przebiegała według klasycznych 
schematów ekspansji kolonialnych mocarstw zachodnich, lecz wpisywała się w logikę 
imperialnych podbojów Rosji, które kulturoznawca Alexander Etkind klasyfikuje jako 
„kolonializm wewnętrzny” (Etkind, s. 3–10).

INORODCY JAKO „WEWNĘTRZNI OBCY”

Kolonializm wewnętrzny, w rozumieniu Etkinda, odnosi się do sytuacji, w której impe-
rialne centrum nie traktuje podbitych terytoriów jako całkowicie odrębnych, lecz dąży do 
ich częściowej integracji na warunkach hegemonicznej kultury metropolii. W przypadku 
Rosji oznaczało to nie tylko podbój terytorialny, ale także systematyczną politykę asymi-
lacyjną. Ludność turkijska Południowego Kaukazu, którą dziś definiujemy jako Azerbej-
dżanie, była w Imperium Rosyjskim klasyfikowana jako inorodcy – kategoria obejmująca 
grupy etniczne i religijne uznawane za odmienne i potencjalnie wrogie wobec dominującej 
ludności słowiańskiej (Slocum, s. 173–190). Już na poziomie oficjalnej terminologii Rosja 
traktowała muzułmański Kaukaz jako „wewnętrznie obce” terytorium, co usprawiedli-
wiało stosowanie polityk ograniczających prawa tej społeczności oraz prowadzących 
do jej marginalizacji lub całkowitej asymilacji (Baberowski, s. 307–352). Inorodcy byli 
nie tylko odmienni kulturowo, ale także postrzegani jako element politycznie niepewny 
i podatny na wpływy zewnętrzne, co czyniło ich obiektami podejrzliwości oraz narzę-
dziem imperialnej kontroli. Taki status z góry sytuował ich w pozycji „innych /obcych” 



SHAHLA KAZIMOVA68 NR 1–2

wobec rdzennej struktury imperialnej, co znacząco wpłynęło na ich społeczno-polityczne 
położenie w ramach rosyjskiego systemu kolonialnego. W okresie rewolucji kulturowej 
lat 20. XX wieku pojęcie inorodców zostało zastąpione narracją bolszewików o narodach 
„zacofanych” (otstalyye narody), czyli tych, których styl życia i organizacja społeczna 
odbiegały od europejskich wzorców modernizacyjnych. 

Wybór okresu analizy nie jest przypadkowy. XX wiek stanowił kluczowy moment 
przebudzenia tożsamości i politycznej samoidentyfikacji Azerbejdżanów4. To właśnie 
w tym okresie nastąpił rozkwit prasy, który sprzyjał kształtowaniu nowoczesnej opi-
nii publicznej i dyskursu narodowego. Jednocześnie, powstanie świeckiej republiki 
w 1918 roku, choć krótkotrwałe, stanowiło istotny krok w stronę nowoczesnego pań-
stwowości i suwerenności. Kolejną fundamentalną zmianą było przejęcie władzy przez 
bolszewików i sowietyzacja Azerbejdżanu, w trakcie której wprowadzono szeroko zakro-
joną rewolucję kulturalną, mającą na celu unifikację społeczną i ideologiczną w ramach 
sowieckiego projektu modernizacyjnego. Historia Azerbejdżanu najlepiej daje się zrozu-
mieć przez pryzmat heterogeniczności pogranicza, przestrzeni, w której stale przenikały 
się różne porządki polityczne, religijne i kulturowe: od islamskiego dziedzictwa, perskiego 
dziedzictwa kulturowego, przez lokalne tradycje turkijskie i kaukaskie, aż po językowe 
i administracyjne wpływy rosyjskie. Taka złożona i niejednoznaczna sytuacja pogranicza 
tworzyła ambiwalentną przestrzeń tożsamościową, w której społeczeństwo funkcjonowało 
jednocześnie jako część Wschodu i obiekt zachodniego „modernizowania”. Ta wielowar-
stwowość znajduje odzwierciedlenie nie tylko w historii politycznej, ale również w dys-
kursach kulturowych, językowych i edukacyjnych, kształtujących świadomość narodową. 
Zarówno pojęcie „heterogeniczności pogranicza”, jak i „świadomości pogranicza”, które 
początkowo stosowałam, aby oddać charakter „trzeciości” jako przestrzeni międzykultu-
rowej wymiany i transformacji, są bliskie temu, co w teorii postkolonialnej określa się 
mianem hybrydowości (Kazimova).

W analizie przyjęłam perspektywę historyczno-kulturową, aby pokazać, jak kluczowe 
wydarzenia historyczne wpłynęły na narodowe odrodzenie i konsolidację tożsamości kul-
turowej Azerbejdżanu. Kluczowe miejsce zajmuje tu także analiza teorii hybrydyczności, 
która pozwala dostrzec, jak lokalna kultura azerbejdżańska adaptowała i reinterpretowała 
elementy kultury kolonizatora. 

 W niniejszym artykule omawiam związki między dominacją carskiej Rosji a okresem 
sowieckim, wskazując na ciągłość kolonialnego dyskursu, który bolszewicy przejęli i roz-

4 Termin „Azerbejdżanie” został użyty dla uproszczenia i przejrzystości wywodu, mimo świa-
domości jego problematyczności w kontekście historycznym. W drugiej połowie XIX i na początku 
XX wieku dzisiejsi Azerbejdżanie nie określali się jeszcze tym mianem w sensie etnonimu. W ówcze-
snej prasie i tekstach literackich częściej używano kategorii „muzułmanin” (w sensie religijnym) lub 
Türk (w sensie etniczno-językowym). Określenie „Turcy” w języku polskim bywa jednak mylnie 
utożsamiane wyłącznie z obywatelami współczesnej Turcji, przez co nie oddaje pełnej etnolingwi-
stycznej złożoności ludów turkijskich. W polskiej turkologii prof. Henryk Jankowski proponuje ter-
min „Turkijczyk” jako neutralny i możliwie precyzyjny odpowiednik. Sama ciągle mierzę się z tą 
trudnością: z jednej strony pojawiają się głosy, że używanie terminu „Azerbejdżanin” w kontekście 
historycznym przed XX wiekiem jest anachronizmem, z drugiej, że brak jego użycia wprowadza 
niepotrzebne komplikacje. Osobiście skłaniałabym się ku pozostawieniu formy „Tiurkowie”, która 
moim zdaniem najlepiej oddaje samoidentyfikację historyczną i językową tej grupy. Jednak termin 
ten nadal budzi kontrowersje i niejednoznaczność wśród moich polskich kolegów zajmujących się 
zarówno turkologią, jak i historią regionu. Zdecydowałam się zatem na kompromis terminologiczny, 
zaznaczając jego ograniczenia w niniejszym przypisie.



MIĘDZY WSCHODEM A ZACHODEM…NR 1–2 69

wijali po upadku caratu. Pomimo ideologicznych deklaracji odmienności, bolszewicy kon-
tynuowali imperialną narrację o „cywilizacyjnej misji” wobec społeczeństw „zacofanych”. 
Ten sposób myślenia, zainicjowany już w polityce carskiej Rosji, stał się fundamentem 
sowieckiego podejścia do zarządzania narodami zamieszkującymi peryferia imperium, 
w tym muzułmańskim Kaukazem. Wprowadzając system edukacji, administracji oraz 
kultury, bolszewicy dążyli do głębokiej transformacji lokalnych społeczności, uzasadniając 
swoje działania potrzebą „modernizacji” i „oświecenia” tych regionów. Zarówno w car-
skim, jak i w sowieckim okresie wykorzystywano model centrum-peryferie, w którym 
Rosja pełniła dominującą rolę. 

TEORIA HYBRYDYCZNOŚCI HOMI BHABHY A SPECYFIKA AZERBEJDŻANU

Pojęcia ‘hybryda’ i ‘hybrydyczność’, wywodzące się pierwotnie z biologii, w ostatnich 
dekadach zyskały szerokie zastosowanie w naukach humanistycznych. W kontekście lite-
raturoznawczym pojęcie to zostało wprowadzone przez Michaiła Bachtina, który stosował 
je w analizie konstrukcji językowych i stylowych w powieści. Bachtin definiuje hybrydę 
jako wypowiedź, która formalnie należy do jednego podmiotu mówiącego (gramatycznie 
i kompozycyjnie spójna), lecz zawiera różne głosy lub perspektywy (Bachtin 1975). 
Przykładem może być narracja, w której autor wplata język bohaterów z odmiennych 
środowisk kulturowych i społecznych, co nadaje powieści charakter dialogiczny, otwarty 
na wielość punktów widzenia.

Konstrukcją hybrydyczną nazywamy taką wypowiedź, która pod względem cech grama-
tycznych (składniowych) i kompozycyjnych należy do jednego mówiącego, lecz w której 
w rzeczywistości mieszają się dwie wypowiedzi, dwa charakterystyczne sposoby mówienia, 
dwa style, dwa „języki”, dwa horyzonty znaczeń i wartości (Bachtin 1982).

W kontekście kulturowym pojęcie hybrydowości rozwijane jest w ramach teorii postko-
lonialnej, zwłaszcza przez Homi Bhabhę (Bhabha). Bhabha wprowadził pojęcie in-between 
(ang.), określające stan pośredni, w którym jednostki lub grupy znajdują się między 
różnymi kulturami, językami, tożsamościami i ideologiami. Jest to przestrzeń liminalna, 
w której dochodzi do spotkania i mieszania się wpływów kolonizatora i kolonizowanego, 
prowadząc do powstania nowej, hybrydowej tożsamości, niezależnej od żadnej z kul-
tur. Bhabha określa tożsamość kolonizowanego jako mimikrę (ang. mimicry), ponieważ 
kolonizowany jest postrzegany jako „prawie taki sam, ale jednak inny” w stosunku do 
kolonizatora. Brak jasno określonych wyróżników tożsamości sprawia, że kolonizowany 
jest zmuszony do niepełnego naśladowania kolonizatora, co budzi ambiwalentne uczucia, 
zarówno dążenie do asymilacji, jak i poczucie obcości. Bhabha odnosi się do brytyjskiej 
polityki kolonialnej w Indiach, odwołując się do poglądów T. B. Macaulaya5, który postu-
lował stworzenie nowej klasy ludzi, którzy byliby Hindusami „z krwi i koloru skóry”, 
ale angielskimi „w gustach, opiniach, moralności i intelekcie”. Celem było uformowanie 
lojalnej wobec metropolii warstwy społecznej, stanowiącej pomost między kolonizatorami 

5 Thomas Babington Macaulay (1800–1859) – brytyjski polityk, historyk i eseista, kluczowa 
postać w debacie nad polityką edukacyjną w Indiach w okresie kolonialnym. Jako członek Rady Naj-
wyższej Indii (1834–1838) był autorem „Minute on Indian Education” (1835), dokumentu, w którym 
argumentował za nadaniem językowi angielskiemu statusu języka wykładowego w Indiach, kosztem 
języków lokalnych; zob. Bhabha, s. 82.



SHAHLA KAZIMOVA70 NR 1–2

a rdzenną ludnością (Bhabha, s. 82). ‘Człowiek naśladowca’ w dyskursie kolonialnym 
„jest efektem skrzywionej kolonialnej mimesis, jest prawie taki sam, ale nie całkiem” 
(Bhabha, s. 82, 84).

W mojej rodzinie, o tradycyjnych wartościach, w domu posługiwaliśmy się językiem 
azerbejdżańskim. Jednak miałam kolegów i koleżanki, którzy mimo braku zewnętrznego 
przymusu, używali rosyjskiego także w przestrzeni domowej. Pamiętam sytuację, w której 
określiłam koleżankę jako „zruszczoną” (obruszewszaja), gdyż nie potrafiła posługiwać 
językiem azerbejdżańskim. To specyficzne zjawisko można wyjaśnić w kontekście teorii 
Homi Bhabhy, który opisuje mimikrię jako mechanizm kolonialny, w którym kolonizowany 
naśladuje kolonizatora, ale nigdy nie osiąga pełnej z nim tożsamości. W rezultacie powstaje 
stan „prawie taki sam, ale nie całkiem”, który pozwala na utrzymanie hierarchii kolo-
nialnej. Po wielu latach teoria Homi Bhabhy dostarczyła mi odpowiedzi na to zjawisko:

Efekty tożsamości (…) są zawsze zasadniczo rozszczepione (…). Rozszczepienie dyskursu 
kolonialnego wytwarza dwie postawy wobec rzeczywistości zewnętrznej – jedna z nich 
przyjmuje rzeczywistość do wiadomości, podczas gdy druga jej zaprzecza, zastępując 
ją produktem pragnienia, które powtarza i reartykuluje „rzeczywistość” jako mimikrę 
(Bhabha, s. 86–87). 

W tym kontekście postawa mojej koleżanki, która z jednej strony uważa się za Azer-
bejdżankę, a z drugiej nie chce i nie potrafi posługiwać się swoim rodzimym językiem, 
doskonale wpisuje się w ten mechanizm. Tożsamość kolonizowanego zostaje rozszcze-
piona między przyjęciem narzuconej rzeczywistości (języka kolonizatora) a jednoczesnym 
zaprzeczeniem własnym korzeniom, co prowadzi do sytuacji mimikry, „prawie takiej 
samej, ale nie do końca”.

W przestrzeni azerbejdżańskiej wpływy kultury turkijsko-muzułmańskiej i dominującej 
rosyjskiej (później także sowieckiej) kształtowały się asymetrycznie. Kultura rosyjska, 
a następnie sowiecka, utrzymywała rolę dominującą, co znajduje odzwierciedlenie nie 
tylko w hybrydowości gatunków sztuki i literatury, ale także na poziomie języka.

Homi Bhabha w swojej teorii hybrydowości podkreśla, że przestrzeń kolonialna nie 
jest jednokierunkowa. Elementy kultur kolonizatora i kolonizowanego przenikają się 
i ulegają reinterpretacji. Przykładem tego procesu są lata 20. XX wieku, kiedy sowiec-
ka propaganda częściowo orientalizowała własne przekazy, adaptując elementy tradycji 
wschodnich w celach ideologicznych, choć w sposób przejściowy i instrumentalny.

W tym kontekście warto przywołać koncepcję ‘efektu bumerangu’, opisaną przez 
Foucaulta. Mechanizmy kolonialne stosowane przez metropolię wobec podbitych ludów 
powracają do niej samej, przekształcając struktury władzy i represji. Nie tylko kolonie 
stają się zależne od centrum. Centrum również ulega zmianie pod wpływem kolonialnych 
doświadczeń (Foucault 2003, s. 103). Alexander Etkind rozwija tę koncepcję w odnie-
sieniu do Rosji, opisując jej mechanizmy kolonialne stosowane zarówno na zewnątrz 
(np. w Azji Środkowej), jak i wewnątrz imperium. W ten sposób techniki dominacji, 
represji i asymilacji, pierwotnie rozwinięte wobec podbitych narodów, zaczęły być sto-
sowane także wobec własnych obywateli (Etkind, s. 24).

Efekt bumerangu możemy dostrzec również w sowieckiej polityce kulturalnej. Na 
początku lat 20. XX wieku ZSRS eksperymentował z adaptacją lokalnych tradycji, co 
prowadziło do hybrydyzacji socjalistycznych wzorców z kulturą narodów wschodnich 
(Dobrenko, s. 376). Przejawiało się to m.in. we wtapianiu terminów i symboliki socjalizmu 



MIĘDZY WSCHODEM A ZACHODEM…NR 1–2 71

w ludową poezję narodów Wschodu. Z drugiej strony, można zauważyć orientalizację 
socrealistycznej kultury, czego wyrazem były wizerunki Lenina i Stalina umieszczane na 
kobiercach, tradycyjnie kojarzonych z kulturą Wschodu. Ten proces wpisuje się w efekt 
bumerangu, mechanizmy symboliczne wypracowane na peryferiach kolonialnych wracały 
do centrum i były ponownie używane jako narzędzia propagandy.

Mimo tej pozornej wymiany kulturowej nie sposób dostrzec rzeczywistej symetrii 
między tymi procesami. Już w latach 30. XX wieku, w okresie stalinizmu, rosyjska kul-
tura nabrała roli dominującej, a wcześniejsza otwartość na elementy lokalnych tradycji 
ustąpiła agresywnej polityce unifikacji i rusyfikacji.

W przypadku Azerbejdżanu hybrydyzacja tożsamości objawiała się w różnych sferach: 
od języka i literatury po struktury edukacyjne i ideologie polityczne. Można dostrzec 
dwa wymiary hybrydyczności: opresyjny i emancypacyjny. W tym kontekście badanie 
azerbejdżańskiej tożsamości wymaga nie tylko analizy relacji dominacji i oporu, ale 
także uwzględnienia dynamiki wymiany kulturowej oraz powstawania nowych form spo-
łecznych, które nie mieszczą się w binarnych podziałach kolonizator – skolonizowany.

Z jednej strony dominacja rosyjska, a następnie sowiecka, narzucała lokalnej kulturze 
obce wzorce i formy, wpływając na kształtowanie się nowej tożsamości. Z drugiej strony 
Azerbejdżanie aktywnie adaptowali te elementy, co świadczyło o zdolności do zachowania 
własnej odrębności kulturowej. Wprowadzone przez Rosję formy edukacji w regionach 
zamieszkanych przez narody muzułmańskie, w tym na Kaukazie, nie miały na celu 
wspierania lokalnej tożsamości, lecz służyły asymilacji i integracji tych społeczności 
z rosyjskim systemem kulturowym. Polityka oświatowa i administracyjna prowadziła do 
marginalizacji kultury muzułmańskiej, co w konsekwencji wywołało opór, przejawiający 
się twórczym przekształcaniem narzuconych wpływów.

Przykładem takiej kulturalnej syntezy, będącej odpowiedzią na presję asymilacyjną, jest 
działalność Uzeyira Hadżybeyova6, który w 1908 roku stworzył pierwszą mugam-operę, 
gatunek hybrydowy, łączący elementy tradycyjnego wschodniego mugamu (modalnego 
stylu muzyki) z zachodnią formą operową. Innowacyjność tej syntezy przejawiała się nie 
tylko w połączeniu dwóch odmiennych systemów muzycznych, ale także we wprowadze-
niu chóru, elementu wcześniej obcego muzyce wschodniej. Libretto, oparte na poemacie 
Lejli i Madżnun Fizuliego, napisanym w języku będącym ważnym etapem w rozwoju 
literackiego języka azerbejdżańskiego, ukazywało siłę symboliki i poetyki sufizmu, ułą-
wiając odbiór tego gatunku wśród lokalnej publiczności. Mugam-opera Hadżybeyova stała 
się wyjątkowym przykładem adaptacji obcych wpływów do rodzimego kontekstu kultu-
rowego, umożliwiając zachowanie i wyrażenie własnej tożsamości (Huseynova, s. 38).

Kolejnym przykładem hybrydowości była operetka, którą Hadżybeyov osadził w naro-
dowym kontekście, przekształcając ją w formę bardziej dostosowaną do lokalnych odbior-
ców. Podobną hybrydę stworzył w okresie sowieckim. W 1943 roku, na kanwie utworu 
Nizamiego Gandżawiego napisał romans Sənsiz (‘Bez ciebie’). Było to oryginalne połą-
czenie perskiej i arabskiej formy gazalu z rosyjskim romansem. Oba te gatunki łączyła 
wspólna nuta melancholii, szczególnie w tematyce nieodwzajemnionej miłości, rozłąki 
i tęsknoty, co stworzyło naturalną nić łączącą wschodnie i zachodnie tradycje artystyczne. 
Gazale, wykonywane przy akompaniamencie tradycyjnych instrumentów, uwypuklały 
emocjonalne i filozoficzne aspekty poezji muzułmańskiego Wschodu, podczas gdy roman-

6 Uzeyir Hadżybey (1885–1994) azerbejdżański kokompozytor, publicysta i działacz społeczny. 
Uznawany za twórcę współczesnej profesjonalnej muzyki azerbejdżańskiej; zob. Məmmədli.



SHAHLA KAZIMOVA72 NR 1–2

se akcentowały liryzm i dramatyzm poprzez akompaniament fortepianowy, typowy dla 
rosyjskiej tradycji muzycznej.

O swoistej podatności do hybrydyzacji świadczy również powstanie unikalnego gatun-
ku mugam-jazzu, stworzonego przez Vagifa Mustafazade (1940–1979) – azerbejdżańskie-
go pianistę jazzowego i kompozytora. Mustafazade dokonał w swoich kompozycjach 
wyjątkowej syntezy dwóch odmiennych podejść muzycznych. W twórczości tej połączył 
złożoną harmonię jazzową z modalnością charakterystyczną dla mugamu, tworząc har-
monijne brzmienia, w których znajome motywy wschodnie współgrały z rytmicznym 
jazzowym swingiem. Mustafazade stosował techniki zarówno jazzowej, jak i mugamowej 
ornamentyki melodycznej, co pozwalało mu na płynne przechodzenie między stylami 
i nadawanie kompozycjom wielowymiarowej głębi (Blair).

Proces adaptacji obcych elementów kulturowych opierał się na przekształcaniu nowych 
idei artystycznych i technik w sposób zgodny z lokalnymi warunkami. Literatury narodowe 
musiały przejść proces lokalizacji zapożyczonych idei, motywów i obrazów; początkowo 
„ubierano” je w narodowe atrybuty, osadzając w kontekście lokalnej geografii i specy-
fiki społecznej. Przykłady tej adaptacji stanowią komedie Mirza Fath Ali Achundova, 
nazywanego azerbejdżańskim Molierem (Świętochowski, s. 40), satyryczne czasopismo 
Molla Nasreddin, które wykorzystywało karykatury jako środek przekazu, oraz dramaty 
realistów azerbejdżańskich, takich jak Nadżaf Bej Vazirov i Dżalil Mammadguluzade. 

HYBRYDYCZNOŚĆ W JĘZYKU

Muzułmańska inteligencja z Baku, będącego polityczno-ekonomicznym centrum regio-
nu w Cesarstwie Rosyjskim, stopniowo przechodziła od wpływów języka osmańskiego, 
który sam był hybrydowy, do dwujęzyczności azerbejdżańsko-rosyjskiej. W okresie sta-
linizmu, wraz z rosnącą dominacją języka rosyjskiego, proces ten ewoluował w kierunku 
jednojęzyczności. Prestiż języka rosyjskiego systematycznie wzrastał, co doprowadziło 
do jego powszechnego stosowania nawet w życiu prywatnym, niezależnie od presji poli-
tycznej. Widocznym efektem tej asymilacji językowej było przenikanie bezpośrednich 
zapożyczeń z języka rosyjskiego do słownictwa azerbejdżańskiego, co przyczyniło się 
do umocnienia licznych rusycyzmów, obejmujących zarówno terminologię codzienną, jak 
i abstrakcyjną, a temu służyło ich szerokie zastosowanie w komunikacji, mediach oraz 
technice. W szczególności dotyczyło to słownictwa związanego z transportem i technolo-
gią, np. terminy takie jak: ‘maszyna’ (машина – maşın), ‘rower’ (велосипед – velosiped), 
‘dworzec’ (вокзал – vağzal), ‘telefon’ (телефон – telefon), ‘telewizor’ (телевизор – 
televizor), ‘motocykl’ (мотоцикл – motosiklet), ‘autobus’ (автобус – avtobus).

Jednym z przykładów śladów postkolonializmu w Azerbejdżanie jest obecność sło-
wiańskich końcówek w nazwiskach, co widać szczególnie w zakończeniach typu -ov 
(dla mężczyzn) i -ova (dla kobiet). Takie końcówki, typowe dla języków słowiańskich, 
nie występują bezpośrednio w nazwiskach gruzińskich czy ormiańskich, a ich wpro-
wadzenie w Azerbejdżanie stanowi efekt wpływów rosyjskich. Co więcej, ta zmiana 
obejmowała również kategorię rodzaju gramatycznego, charakterystyczną dla języków 
słowiańskich. W języku azerbejdżańskim, który nie rozróżnia rodzaju gramatycznego, 
dodawanie końcówek płciowych było obce, ale stało się wymogiem w czasie panowa-
nia rosyjskiego. Podobna rusyfikacja dotyczyła także nazwisk, które dostosowywano do 
rosyjskiej fleksji poprzez dodanie charakterystycznych końcówek lub przekształcenie ich 
fonetyki. Przykładem takich zmian są nazwiska Şıxlinki – Şıxlinkaya, w których żeń-



MIĘDZY WSCHODEM A ZACHODEM…NR 1–2 73

ska forma została utworzona poprzez dodanie końcówki -aja, odpowiadającej rosyjskiej 
głosce я (wymawianej ja). 

Do grupy zapożyczeń z języka rosyjskiego w języku azerbejdżańskim należą nazwy 
przedmiotów codziennego użytku, takich jak meble czy elementy garderoby (np. palto 
– ‘palto’, ‘płaszcz’, skaf – ‘szafa’, stol – ‘stół’, podnos – ‘taca’, yolka – ‘choinka’, itd.), 
a także określenia, które, mimo dostępnych odpowiedników w literackim języku azer-
bejdżańskim, stały się powszechne w mowie potocznej, np. szapka – ‘czapka’ (rdzenna 
nazwa papaq), apelsin – ‘pomarańcza’ (portağal), wisznia – ‘wiśnia’ (albalı), mandarin 
– ‘mandarynka’ (naringi), sup – ‘zupa’ (şorba), sok – ‘sok’ (şirə).

W szczególnym miejscu znajdują się zapożyczenia z okresu sowieckiego, tzw. sowie-
tyzmy, które stały się trwałym elementem azerbejdżańskiej leksyki. Te wyrażenia, w tym 
kowchoz – ‘kołchoz’, sowchoz – ‘sowchoz’, partia – ‘partia’, kollektiv – ‘kolektyw’, 
brygadir – ‘brygadier’ itp., przyjęły się bez adaptacji fonetycznej czy morfologicznej 
i funkcjonują w niemal niezmienionej formie. Odzwierciedlają one struktury polityczne, 
społeczne i ideologiczne Związku Radzieckiego, ilustrując politykę ujednolicania języka 
na terenach całego kraju.

Przykładem zmian językowych o podłożu kolonialnym są również zapożyczone 
nazwy miesięcy. W wyniku reorganizacji kalendarza i narzucenia sowieckiego systemu 
dotychczasowe arabskie nazwy miesięcy, związane z kalendarzem księżycowym, zostały 
całkowicie zastąpione rosyjskimi odpowiednikami. Proces ten nie stanowi jednak przy-
kładu hybrydyzacji językowej, ponieważ rosyjskie nazwy miesięcy zostały bezpośrednio 
zaadaptowane jako zamienniki poprzednich, a nie elementy współistniejące z lokalnymi 
odpowiednikami. Złożoność języka azerbejdżańskiego, wynikająca z jego wielowiekowej 
interakcji z różnymi kulturami, wyraźnie widoczna jest również w terminologii dotyczącej 
dni tygodnia. Nazwy dni w języku azerbejdżańskim pochodzą z trzech głównych trady-
cji językowych: turkijskiej, perskiej i arabskiej. Po inkorporacji Azerbejdżanu do Rosji, 
gdzie układ tygodnia oparty był na systemie, w którym pierwszym dniem roboczym był 
poniedziałek, a dniem wolnym – niedziela, turkijska społeczność muzułmańska, dla której 
dniem odpoczynku tradycyjnie był piątek, musiała dostosować swoje nazewnictwo dni 
tygodnia do nowej rzeczywistości administracyjnej. W rezultacie powstały określenia takie 
jak: birinci gün (‘pierwszy dzień’ – ‘poniedziałek’), ikinci gün (‘drugi dzień’ – ‘wtorek’), 
üçüncü gün (‘trzeci dzień’ – ‘środa’) itd., co odzwierciedlało nowy podział tygodnia 
pracy i wypoczynku. Należy jednak zauważyć, że w kontekstach religijnych, zwłaszcza 
w odniesieniu do rytuałów muzułmańskich, wciąż używane są tradycyjne nazwy dni 
tygodnia pochodzenia arabskiego lub perskiego. W szczególności piątek, dzień modlitwy 
i odpoczynku dla muzułmanów, pozostaje określany jako Cümə (z arabskiego Jumu’ah), 
podkreślając jego sakralny charakter. Równie istotną rolę w tradycji azerbejdżańskiej 
pełni czwartek, nazywany Cümə axşamı (dosłownie: ‘wieczór piątku’). Ma on szczegól-
ne znaczenie w kontekście obrzędów pogrzebowych i pamięci o zmarłych. W tradycji 
muzułmańskiej zmarłych chowa się tego samego dnia, ale dalsza rodzina i znajomi, którzy 
nie zdążyli przybyć na pogrzeb, mogli odwiedzić rodzinę zmarłego i złożyć kondolen-
cje w najbliższy czwartek po śmierci. Ponadto, przez kolejne czterdzieści dni w każdy 
czwartek organizowane są mini-stypy (Cümə axşamı), podczas których recytowany jest 
Koran, odwiedza się grób zmarłego, a bliscy gromadzą się, by uczcić jego pamięć. 

Obserwowane zapożyczenia leksykalne w języku azerbejdżańskim nie są efektem 
naturalnej wymiany kulturowej, lecz stanowią konsekwencję procesu kolonizacji, który 
narzucił nowe terminy i pojęcia zgodne z rosyjskimi realiami społecznymi, politycznymi 



SHAHLA KAZIMOVA74 NR 1–2

oraz obrzędowymi. W wyniku tego wpływu w języku azerbejdżańskim pojawiły się wyra-
żenia takie duş qəbul etmək (‘kąpać się’) – będące dosłownym odpowiednikiem rosyjskiego 
prinimat’ dush (принимать душ), tibb bacısı (‘pielęgniarka’) – analogiczne do medsestra 
(медсестра), təcili yardım (‘pogotowie’) – odpowiadające skoraja pomoszcz (скорая 
помощь), czy dəmir yol vağzalı (‘dworzec kolejowy’) – będące kalką żeleznodorożny wok-
zal (железнодорожный вокзал). Terminologia ta nie jest wynikiem naturalnej wymiany 
kulturowej czy dobrowolnej adaptacji, lecz stanowi efekt wdrażania rosyjskiego systemu 
instytucjonalnego i organizacyjnego, który narzucał określone struktury administracyjne 
i językowe, prowadząc do trwałej obecności rusycyzmów w języku azerbejdżańskim.

Podobny wpływ widoczny jest w terminologii związanej z życiem osobistym i obrzę-
dowością, jak na przykład w określeniu həyat yoldaşı – ‘małżonek’, będący bezpośred-
nim odwzorowaniem rosyjskiego wyrażenia спутник-супруг – ‘towarzysz życia’. Zapo-
życzenie to ilustruje wprowadzenie rosyjskich koncepcji społecznych, które stopniowo 
zastępowały rodzime określenia, przekształcając język i tożsamość kulturową w sposób 
odzwierciedlający normy kolonizatora. Również szeroko stosowany termin ad günü – 
‘dzień imienia’, ‘imieniny’, używany zamiast tradycyjnego azerbejdżańskiego doğum 
günü – ‘urodziny’, pokazuje, jak rzeczywistość kolonialna przyczyniła się do stworzenia 
nowego słownictwa i zwyczajów.

Interesującą grupę leksykalną stanowią wyrazy i wyrażenia dyskursywne. Nie wnoszą 
one nowych informacji na temat omawianego zagadnienia, lecz pełnią funkcję potwierdza-
jącą lub wzmacniającą więź z rozmówcą. W przeciwieństwie do innych klas słownictwa, 
funkcjonują w dialekcie bez jakiejkolwiek adaptacji. Przykłady takich wyrażeń to: uże 
(уже) – ‘już’, prosta (просто) – ‘po prostu’, sawsem (совсем) – ‘zupełnie’, ‘całkowicie’, 
dawaj (давай) – ‘chodź!’, ‘zróbmy to!’, ‘dawaj!’, itd.

Kolonialna przeszłość Azerbejdżanu znajduje odzwierciedlenie nie tylko w języku, ale 
także w świętach wprowadzonych przez władze radzieckie, które mają korzenie w tradycji 
rosyjskiej.  W azerbejdżańskim kodzie kulturowym zima tradycyjnie kojarzy się z nega-
tywnymi konotacjami, czego wyrazem jest symbolika święta Nowruz Bayram, święta 
odwołującego się do cyklu natury, odrodzenia. W tej symbolice zima personifikowana 
jest przez postać Kosy, której nazwa odnosi się także do mężczyzn o rzadkim owłosieniu, 
uznawanych za mniej męskich. W pieśniach ludowych Kosa jest wyszydzany, a jego 
broda porównywana do ogona psa, co dodatkowo podkreśla nieprzychylny stosunek do 
zimy jako pory roku.

W folklorze wschodniosłowiańskim, w tym w rosyjskim, symbolika zimy i star-
szych postaci związanych z mrozem jest odmienna. Zima przedstawiana jest jako okres 
przyjazny i magiczny, a starzec powiązany z mrozem często występuje jako bohater 
bajek o dobrodusznym charakterze. Kiedy więc w okresie sowieckim komuniści zastą-
pili Świętego Mikołaja postacią świeckiego Dziadka Mroza, wprowadzono go również 
w republikach muzułmańskich, w tym w Azerbejdżanie. Azerbejdżańska kalka Dziadka 
Mroza – Şaxta Baba przynosił dzieciom prezenty w samym środku zimy, co jednak 
pozostawało w sprzeczności z lokalnym wyobrażeniem świąt i pory zimowej, która była 
dla Azerbejdżan symbolem chłodu i głodu, a nie okresu obdarowywania i radości. Tra-
dycyjny Nowy Rok w Azerbejdżanie wiąże się przede wszystkim z nadejściem wiosny, 
co odzwierciedla naturalne pragnienie odrodzenia i ciepła.

Narzucona symbolika Dziadka Mroza, od początku obca lokalnej tradycji, pozostaje 
zjawiskiem dynamicznym, ulegającym ciągłym przemianom w zależności od dominują-
cych wyobrażeń o nowoczesności i europejskości. W czasach radzieckich rolę wzorca 



MIĘDZY WSCHODEM A ZACHODEM…NR 1–2 75

„cywilizacyjnego” odgrywała Rosja, narzucając własne koncepcje modernizacji i kultury 
świątecznej. Współcześnie, wraz ze zmianą geopolitycznych i kulturowych odniesień, 
coraz bardziej atrakcyjnym punktem odniesienia stał się Zachód, którego konsumpcyjna 
estetyka i wizerunek Świętego Mikołaja jako Santa Claus stopniowo zastępują dawną 
radziecką ikonografię. Proces ten ukazuje, jak narzucone elementy kulturowe, nieza-
korzenione głęboko w lokalnej tradycji, ulegają ciągłym przemianom, adaptując się do 
dominujących wzorców globalnej modernizacji. Natomiast symbolika Nowruzu pozostaje 
niezmienna, zachowując swoją tradycyjną formę i znaczenie, niezależnie od zmieniających 
się koncepcji modernizacji.

Uniwersalizacja standardów i narzucanie dominujących wzorców tożsamościowych, 
charakterystycznych dla chrześcijańskich społeczeństw Zachodu, często prowadzą do 
marginalizacji oraz negacji istnienia odmiennych wspólnot kulturowych. Niniejsza praca 
stawia hipotezę, że rozwój wielowymiarowych form kulturowych w Azerbejdżanie świad-
czy o istnieniu unikalnego komponentu tożsamościowego, który sprzyjał kształtowaniu 
odrębnej, hybrydowej tożsamości społecznej i kulturowej. Konfrontacja kultury azer-
bejdżańskiej z europejskimi modelami rozwoju, często postrzeganymi jako „dojrzałe” 
i uniwersalne, nie doprowadziła do ich prostej imitacji. Przeciwnie, analiza ujawnia 
powstawanie autonomicznych modeli kulturowych, które w twórczy sposób łączą ele-
menty rodzime z zapożyczonymi, czerpiąc zarówno z dziedzictwa dawnych imperiów, 
jak i z lokalnych tradycji, filozofii oraz systemów wierzeń.

Z perspektywy postkolonialnej, omawiany dyskurs pozwala lepiej zrozumieć proces 
przyswajania przez Azerbejdżan struktur narzuconych przez dominujące ośrodki poli-
tyczne i kulturowe. Struktury te nie tylko wpływały na miejscową tożsamość zgodnie 
z interesami kolonialnego centrum, ale również ograniczały przestrzeń dla samodzielnego 
rozwoju kulturowego.

Podsumowując, analiza elementów kultury Azerbejdżanu w ujęciu postkolonialnym 
ukazuje, że choć kraj ten znajdował się pod wpływem dominujących wzorców rosyjskich 
i sowieckich, potrafił wykształcić własne, hybrydowe formy kultury. Zjawisko to nie tylko 
odzwierciedla złożoną dynamikę relacji centrum–peryferia, ale także wzmacnia pozycję 
Azerbejdżanu jako przestrzeni kulturowego pogranicza i dialogu.

BIBLIOGRAFIA

Axundov. Mirzə Fətəli. Əsərləri. Üç cilddə, II c. Şərq-Qərb, 2005.
Bachtin, Michaił. Problemy poetyki Dostojewskiego. Państwowy Instytut Wydawniczy, 1975.
Bachtin, Michaił. Słowo w powieści, przeł. Wincenty Grajewski, Czytelnik, 1982. Dostępne na: https://

zdocs.pl/doc/mbachtin-slowo-w-powiesci1-436o73082d1l [18.03.2025].
Baberowski, Jörg. „Tsivilizatorskaia missiia i natsionalizm v Zakavkaz’ie: 1828–1914 gg.”. Novaia 

imperskaia istoriia postsovetskogo prostranstva, red. Ilya Gerasimov, Sergey Glebov i inni, Tsentr 
Issledovanij Natsionalizma i Imperii, 2004, s. 307–352.

Bhabha, Homi. Miejsca kultury, przeł. T. Dobrogoszcz, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, 
2010.

Blair, Betty. Vagif Mustafazadeh: Mugham Jazz, Musical Roots in Baku’s Old City, “Azerbaijan 
International”, t. 12, nr 3, Autumn 2004, s. 62–69. Dostępne na: https://azer.com/aiweb/categories/
magazine/ai123_folder/123_articles/123_vagif_mustafazade_eng.html [18.03.2025].

Chawrilska, Irena. Hybrydy i hybrydyczności. Z pogranicza literatury i sztuk wizualnych. Wydawnictwo 
Bernardinum, 2020, Repozytorium Open. Dostępne na: https://open.icm.edu.pl/items/ca3cee45-
-dd1d-4bac-aaf2-36ad19ae1c44 [10.03.2025].



SHAHLA KAZIMOVA76 NR 1–2

Dobrenko, Evgenij. Metafora vlasti. Literatura stalinskoj epochi w istoricheskom osveshchenii. Verlag 
Otto Sagner, 1993.

Etkind, Alexander. Internal Colonization: Russia’s Imperial Experience. Polity Press, 2011.
Ewertowski, Tomasz. „Hybrydyczność a literackie obrazy poturczenia i rusyfikacji w romantyzmie serb-

skim i polskim”. Romantyzm środkowoeuropejski w kontekście postkolonialnym, red. M. Kuziak, 
B. Nawrocki, Instytut Badań Literackich PAN, 2017, s. 249–266.

Foucault, Michel. Nadzorować i karać, tłum. T. Komendant, Aletheia, 1993.
Foucault, Michel. Society Must Be Defended: Lectures at the Collège de France, 1975–76, red. Mauro 

Bertani, Alessandro Fontana, François Ewald & David Macey, Picador, 2003.
Gradskova, Yulia. Svoboda kak prinuzhdenie? Sovetskoe nastuplenie na «zakrepoщenie zhenshchiny» 

i nasledie imperii (seredina 1920 – nachalo 1930-kh gg., Volgo-Uralskiy region). “Ab Imperio”, 
2013/4, s. 125.

Huseynova, Aida. Music of Azerbaijan: From Mugham to Opera. Indiana University Press, 2016.
Kazimova, Shahla. „W kwestii nazwy Azerbejdżańskiej Republiki Demokratycznej”. Idee, narody, 

państwa, pogranicza: tom wykładowców na jubileusz 30-lecia, Monografia zbiorowa, red. Jan 
Malicki, Studium Europy Wschodniej UW, Uniwersytet Warszawski, 2022, s. 207–224.

Kalaga, Wojciech. Tożsamości hybrydyczne: trzecia przestrzeń. „Rocznik Naukowy Kujawsko-Pomor-
skiej Szkoły Wyższej w Bydgoszczy. „Transdyscyplinarne Studia o Kulturze i Edukacji”, nr 15, 
2020, s. 13–27.

Məmmədli, Qulam. Üzeyir Hacıbəyov: 1895–1948. Həyatı və yaradıcılıq salnaməsi. Yazıçı, 1984.
Said, Edward. Orientalism. 25th anniversary edition, with a New Preface by the Author, Vintage 

Books, 2003.
Slocum, John W. Who, and When, Where the Inorodtsy? The Evolution of the Category of ‘Aliens’ 

in Imperial Russia. “The Russian Review”, nr 57, kwiecień 1998, s. 173–190.
Shchurko, Tatsiana. „Zhenshchina Vostoka: sovetskiy gendernyy poryadok v Tsentral’noy Azii mezhdu 

kolonizatsiey i emancipatsiey”. Ponyatiya o sovetskom v Tsentral’noy Azii: Almanakh Shtaba, 
red. Georgij Mamedov, Oksana Shatalova, Shtab-Press, 2016.

Sulikowski, Adam i Mateusz Wojtanowski. Postkolonialna koncepcja hybrydyczności a prawa wła-
sności kulturowej. Repozytorium Uniwersytetu Wrocławskiego, 2020. oai:repozytorium.uni.wroc.
pl:121605 [18.03.2025].

Świętochowski, Tadeusz. Azerbejdżan i Rosja. Kolonializm, islam i narodowość. Instytut Studiów 
Politycznych PAN, 1998.

Thompson, Ewa. A jednak kolonializm. Uwagi epistemologiczne. „Teksty Drugie” nr 6, IBL PAN 
2011, s. 289–302, https://rcin.org.pl/dlibra/doccontent?id=48486 [18.03.2025].



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.7KAROLINA KŁOSZEWSKA
University of Warsaw

SOUTH INDIAN HINDU FOOD OFFERINGS 
AND THE IMPORTANCE OF THEIR RITUAL TEMPERATURE 

ABSTRACT: The furious Heat Goddess Mariyamman (Ta. Māriyammaṉ) is extensively 
praised in numerous verses found in Tamil folk hymns. These popular songs express 
various local beliefs about food offerings that roughly match the principles of Siddha 
medicine. Such offerings have both hot and cold properties that are specifically aimed 
at taming/cooling the goddess in question. Mariyamman mainly manifests herself in the 
form of Karu (Ta. Karumāri) or Muttu Mari (Ta. Muttumāri), an angry figure widely 
considered responsible for afflicting people with several so-called “hot” diseases like 
smallpox, chicken pox, measles, and cholera. She accepts blood offerings and demands 
mortification of the flesh; in other words, she requires performing ritual activities 
considered by Tamil tradition to be “hot.” According to her poems, one of the most 
reliable ways to reduce her heat is to please her with food offerings believed to cool 
her when she consumes them. When one offers her ritually “cooling” products, it is 
believed she will transform from manifesting as a vicious demoness into a benign and 
caring deity that will then focus on curing diseases and nurturing abundance. 

KEYWORDS: ritual temperature, Tamil goddess, ritual gastronomy, Siddha, food offerings

INTRODUCTION

The role of food is significant across the world. It creates a communal identity of 
various ethnic groups more generally. As an important medium of sociocultural reflection 
(Fajans, pp. 160–161) the food people serve helps to illustrate the collective habits that 
link to the history of their given society. Furthermore, food is widely used to pay respect 
to the gods, to commemorate mythological events. It can also be used to physically heal 
the individual bodies and to reunite a body with its underlying soul. Many religions 
have specific dietary laws, fasting traditions and symbolic foods that play a key role in 
worship and ritual activity. Indian philosophy, for example considers food to be a gift 
from the gods (Sarkar, p. 97) whereas for South Indians sharing food with gods “is just 
as natural an act as the serving of food to family or guests” (Ferro-Luzzi 1977, p. 529). 
Notwithstanding the intended purpose or a specific ritual food, offering any edible item 
to the deity means that it must be prepared with particular care. This is a way human 
devotees can celebrate their affection towards God and show their gratitude for desired 
boons. Even though the kind of food offerings selected for a God may differ depending 
on the occasion, the region and the tradition or caste identity of the worshipper1 will all 
play a role in the choices made. But the food selected will also take into consideration 
their temperature as well as the temperature of the receiving divinity at that given time – 
cool or hot.2 Referencing their own deep knowledge of the divinity in question, a ritual 

1 It is also important to consider factors such as availability and economic accessibility (Ferro-
Luzzi 1977, p. 535). 

2 For instance, Shiva (Ta. Civaṉ, Skt. Śiva) is frequently portrayed in a meditative state and 
is associated with both creation and destruction – attributes that align with a notion of a ‘cool’ or 



KAROLINA KŁOSZEWSKA78 NR 1–2

specialist or local priest devoted to a particular deity will often recommend what foods 
should be offered. 

This paper attempts to expound the multitude of beliefs considering food offerings 
(Ta. paṭaittal)3 for Mariyamman (Ta. Māriyammaṉ) – a Tamil goddess of contagious 
diseases, documented in folk poetry (Ta. nāṭṭuppuṟa/ciṟanta ilakkiyam). Poems, songs 
and verse hymns of this literary tradition, considered to be „the literature of the poor” 
(Aravintaṉ, p. 4), are composed in a folk music style and they are meant to be sung 
with the accompaniment of a small drum called Udukkai (Ta. uṭukkai, Skt. ḍamaru). 
Poems are believed to be ancient, though there are some references to the western type 
of instrument like clarinet4 or the invasion of Marathas5 in the collection of poems 
entitled: ‘Lullabies [for] Mariyamman’ (Ta. Māriyammaṉ tālāṭṭu).6 And due to these later 
additions poems should be approached as a contemporary record of ancient oral tradition 
(Ta. eḻutāta ilakkiyam), praising Mariyamman and her miraculous powers. The wealth 
of examples of food offerings in songs exposes the idea of thermal properties of food 
(hot and cold) affecting human body. This humoral concept is a foundational principle of 
Siddha medicine (Ta. citta vaittiyam),7 the ethno-pharmacology; the core stone of Tamil 
religio-medical form of therapy.8 A closer look at Siddha principles delivers answers to 
a key question of this paper and explains how religiously sanctioned food is projected 
into hot and cold scale to restore a good health (with healing “coolness” assigned to it), 
after suffering from one of so called “hot-based” diseases sent by Mariyamman.

FOUNDATIONAL DOCTRINES ON FOOD IN SIDDHA MEDICINE

In Tamil Nadu the tapestry of religious practices concerning food is deeply ingrained 
in traditional systems of medicinal knowledge and folk wisdom handed down through 
generations. Therefore, the relation between religion, healthcare and dietary patterns is 
some kind of a blend of modernity and tradition on a daily basis. In rural areas, where 
many has no health facilities in their reach, local beliefs about diseases are commonly 
based upon Hindu theologies and ritual practices, underpinned by the knowledge of local 
healers (Ta. vaittiyaṉ, Skt. vaidya; lit. ‘a doctor, physician’), especially the practitioners 
of Siddha medicine. Building upon previous findings it can be observed that 

detached cosmic presence, embodying balance and restraint. In contrast, Tamil village goddesses are 
generally regarded as particularly ‘hot’, marked by intense emotionality and volatility. 

3 A Verbal Noun form – ‘giving, offering’ – derived from a Tamil root patai- (Ta. paṭai) that 
means ‘to offer (food, etc. to a deity); to give (feast);’ Kriyāviṉ taṟkālat tamiḻ akarāti, p. 667.

4 The clarinet was introduced to Indian Carnatic music during the reign of King Sarabhoji II 
of Tanjavur – a pensioner of the British in 1799; https://sriramv.com/2008/09/09/the-carnaticisation-
of-the-clarinet/ [15.03.2025].

5 The Marathas captured the city of Tiruchirappalli (Ta. Tiruccirāpaḷḷi) in 1682.
6 https://www.scribd.com/document/318079910/Mariamman-Thalattu [11.02.2025].
7 Siddha shares several foundational concepts with Ayurveda (Ta. āyurvētam, Skt. āyurveda), 

including the crucial principle of the hot – cold dichotomy in food classification.
8 Dating Siddha literature remains a complex and often speculative endeavor, owing to its pre-

dominantly oral transmission, esoteric nature, and the absence of clear historical markers. Neverthe-
less, scholars have proposed approximate chronologies for various strata of Siddha texts. Among 
these, the medical – or medico-alchemical – tradition is generally dated to the period beginning in 
the 15th or 16th century. 



SOUTH INDIAN HINDU FOOD OFFERINGS…NR 1–2 79

Modern medicine recognizes Siddha medicine as an alternative East Indian Medical System 
prevalent among Tamil-speaking people (Shukla, pp. 48–9). 

In Tamil the word siddha9 which is derived from Sitti/Sittan (Ta. citti/cittaṉ), is 
generally understood to mean ‘success, attainment of perfection’ and ‘heavenly bliss’ 
(A Comprehensive Tamil-English Dictionary, p. 448) that flows down on the patient 
during recovery. Siddha, which is closely related to Ayurveda but has its own distinctive 
concepts, practices, and historical development, represents a holistic approach toward 
health care and includes a variety of practices that efficiently deal with any sickness. 
Accordingly, Siddha practitioners during making a diagnosis take into consideration the 
person as a whole (his body, soul and mind along with also dietary habits) in order 
to develop the recovery solution. Even the external conditions are examined what is 
consistent with a Tamil belief that: 

An accomplished doctor prescribes a remedy after considering the patient’s nature, the 
disease’s nature and the time of year (Tirukkuṟaḷ, p. 412; verse 949). 

Tamil Siddha medical tradition, which, in comparison to Ayurveda, is a less known 
indigenous Indian medical system, but also recognized and supported by the Ministry of 
AYUSH,10 is listed along with Unani (a traditional system of medicine that originated in 
ancient Greece and was later developed by Arab and Persian physicians) as three officially 
recognized medicinal systems in India (Weiss, p. 6). It’s closely associated with ancient 
Tamil culture and spiritual traditions, and is attributed to the Siddhars – 18 enlightened 
sages who were both mystics and scientists that possessed deep spiritual insight and 
medicinal knowledge. The Tirumandiram (Ta. Tirumantiram)11 is a foundational Tamil 
spiritual text, a source text for Siddha Tradition (Kędzia, p. 107) composed by the sage 
Tirumular (Ta. Tirumūlar), one of the celebrated Siddhars. While it is primarily a Shaiva 
tantric and yogic scripture, it also contains profound insights into Siddha medicine, 
seamlessly blending spirituality, yoga, alchemy, and healing. However, what is crucial 
for this study, Siddha has contributed much to local dietary customs as well. One of 
the basic beliefs concerning food based upon Siddha is an old Tamil proverb: ‘food 
is a medicine, medicine is food’ (Ta. uṇavē maruntu maruntē unavu). Thus, it can be 
argued that varied kinds of edibles are the remedy for different health problems. The 
classification of food, however, is determined not by its nutritional content but by its 
inherent thermal properties eighter self-generated (cultural belief – Siddha) or gained 
(religious sanction – temple food offerings), as according to Siddha, every kind of food 
is involved in a network of thermal properties (Ta. kuṇam) of ‘heaty’ (Ta. vemmai) and 
‘cooling’ (Ta. taṇmai) that affect the body while consuming.12 

9 In Sanskrit, the term siddha (‘perfected,’ ‘accomplished,’ etc.) is derived from the verbal root 
sidh, which means ‘to be accomplished or fulfilled,’ ‘to succeed,’ or ‘to attain the highest objective’.

10 The Ministry of AYUSH, a governmental body under the Government of India, is tasked with 
the development, regulation, and promotion of traditional and alternative systems of medicine and 
health care. The acronym “AYUSH” represents the following systems: A – Ayurveda, Y – Yoga and 
Naturopathy, U – Unani, S – Siddha, and H – Homeopathy.

11 According to Zvelebil (1993, p. 72), the text dates back to the seventh century. 
12 Specific items categorized as “hot” or “cold” may differ regionally. 



KAROLINA KŁOSZEWSKA80 NR 1–2

THE HUMORAL THEORY OF SIDDHA MEDICINE

The thermal classification of foods is present in many Asian cultures.13 The humoral 
theory is a foundational concept in Siddha medicine as well, and it explains health and 
disease in terms of the balance and imbalance of three fundamental humors (or vital 
energies) in the body. This theory is similar in structure to Ayurveda’s Dosha system 
(Ta. tōcam, Skt. doṣa), but it has unique Tamil terminology, cultural grounding, and 
applications. According to Sanskrit texts, Dosha is a bodily fluid or element that circulates 
internally and causes disease when it becomes deficient or excessive (Wujastyk, p. 30)14 and 
it has been created in accordance to what energy the food emanates during the digestion. 
Excessive intake of any kind of food, eighter classified as “cold” or “hot,” can cause 
Dosha’s dissonant in human body. In humoral theory, term Dosha has been applied to three 
biological energies (Ta. uyir tāttukkaḷ, Skt. tridoṣa) – basic humors which are chemical 
systems regulating human physical and mental health (Shukla, p. 49).15 These energies 
are Vatha (Ta. vātam, Skt. vāta), Pitha (Ta. pittam, Skt. pitta) and Kapha (Ta. kapam, 
Skt. kapha), respectively: wind, bile and phlegm. They fluctuate in the body according 
to the seasons, time of a day or type of food consumed and they play a crucial role in 
maintaining balance and harmony within the body. Proportions of individual humors 
(different for every human being) are understood as ones’ basic nature and they determine 
the condition of human organism. The illness occurs when any of these body’s energies 
becomes deficient or excessive (Sarkar, p. 98), often by intake of too much food of one 
kind. Moreover, it is under the influence of the Siddha tradition that people in Tamil 
Nadu tend to harmonize their dietary practices with seasonal variations, prevailing weather 
conditions,16 and, more critically, with their individual bodily constitution – particularly in 
terms of internal temperature. This approach exhibits a strong conceptual affiliation with 
a phenomenon which, for the purposes of this paper, I shall refer to as ‘ritual gastronomy 
regulations’ – a term encompassing various forms of edibles, whether specific food items 
or distinct dishes, that may or may not be offered to a deity and subsequently consumed by 
devotees. Within Hinduism, food that has already been offered to the deity – believed to 
be imbued with divine power (Czerniak-Drożdżowicz, p. 177) – is subsequently distributed 
among devotees and taken home as Prasada (Ta. piracātam, Skt. prasāda), commonly 

13 For instance, Chinese or Corean medicine systems.
14 Contemporary scholarship highlights numerous interpretive challenges and translation issues 

surrounding the concept of Dosha, with some experts arguing that it should no longer be understood 
merely as a ‘humor’ (see: Leslie). 

15 The concept of Doshas was already familiar to the ancient Tamil people during the Sangam 
period, as evidenced in the Thirukkural (Ta. Tirukkuṟaḷ) – a revered collection of Tamil “Sacred 
Couplets” dating back to approximately A.D. 450–500, attributed to the poet-philosopher Thiruval-
luvar (Ta. Tituvaḷḷuvar); Zvelebil 1975, p. 124. This work has had a profound influence on the daily 
lives and ethical worldview of Tamil society. It states: “both the excess and deficiency of the Three 
regarded by the wise men as the air and the rest [in the body] cause diseases.” Mikiṉum kuṟaiyiṉum 
nōyceyyum nūlōr viḷimutalā eṇṇiya mūṉṟu (Tirukkuṟaḷ, p. 412; verse 941). Thus, to keep the body 
– an “open, fluent, and impacted by flows and transactions of foods and other substances” (Kantor, 
p. 2) – balanced, South Asians tend to regulate hot and cold flows in it by controlling the intake of 
edibles with the same properties. 

16 People avoid hot foods in summer and cold foods in cooler seasons to prevent excessive 
heating or cooling of the body. Moreover, the Siddha medical principle that cooling foods should 
be consumed during the hot season is vividly reflected in the everyday practices of Tamil people. 



SOUTH INDIAN HINDU FOOD OFFERINGS…NR 1–2 81

referred to as “sacred leftovers.” It is widely held that each deity possesses a preferred 
food, which – by virtue of its association with the divine – is regarded as auspicious. 
This concept will be examined in greater detail in the following sections.

According to Tamil folk classification, thermal qualities such as ‘hot’ and ‘cold’ 
are not attributed solely to edibles; rather, this taxonomy extends to a broad range of 
phenomena – including religious festivals, seasons, and even individuals or deities – which 
are believed to possess inherent thermal properties capable of influencing the human body. 

A HUMORAL PERSPECTIVE ON THE NATURE OF THE DIVINE 

A paradigmatic example of the binary opposition between hot and cold within the 
broader Tamil religio-cultural context is Mariyamman, the fierce “Heat Goddess.” This 
folk deity, rooted in non-Brahmanical traditions and widely regarded as responsible for 
the transmission of numerous viral diseases in India, typically manifests in the forms 
of Karu (Ta. Karumāri) or Muttu Mari (Ta. Muttumāri). These fierce goddesses are 
believed to cause so-called “hot-based” illnesses, including smallpox, chickenpox, measles, 
cholera, AIDS, and even COVID-19. Moreover, the malevolent manifestations of the 
goddess accept blood offerings and demand mortification of the flesh; in other words, 
they necessitate the performance of ritual practices classified within Tamil Tradition as 
inherently “hot.”17 Nevertheless, as Beck (p. 553) observes, “in ritual, as in mythology, 
heat must be encompassed or surrounded by cooling elements.” Accordingly, substantial 
evidence within the cult of Mariyamman suggests that the goddess is also intimately 
associated with notions of coolness. Ultimately, Mariyamman is also revered as the 
goddess of fertility and rain, the bestower of health and prosperity – attributes traditionally 
associated with coolness. The very name of the goddess evokes a sense of coolness: the 
etymology of Mari (Ta. māri)18 in Tamil folklore encompasses a range of concepts related 
to coolness, including ‘water,’ ‘rain,’ ‘shower,’ and ‘cloud’ (Tamil Lexicon, p. 3173), 
while Amman (Ta. ammaṉ) signifies ‘mother,’ ‘goddess,’ or ‘lady’ (Tamil Lexicon, 
p. 98). It is commonly believed that Mariyamman and rain are one and the same. She 
is regarded as the embodiment of rain, referred to as Malai (Ta. maḻai; ‘the Rain’) or 
karu mekam (Ta. karu mēkam; ‘Rainy Cloud’, lit. ‘black cloud’), and alternately as 
kārmēkak kūṭṭaṅkoṇṭa vāṉaṅkaḷ – ‘the sky with rainy clouds.’ These exalted epithets, 
alongside Para Cakti (Ta. parācakti, Skt. parāśakti) meaning ‘the Highest Goddess,’ 
are frequently invoked in folk songs that praise Mariyamman and beseech her to grant 
abundant crops and prosperity: 

Oh, sky [adorned with] countless black clouds!
Oh, our Para Cakti! 

17 In the village worship of Mariyamman, blood constitutes the very essence of diverse ritu-
als. Devotees sometimes offer their own blood to the goddess as an expression of gratitude or as 
fulfillment of vows (Ta. nērttikkaṭaṉ). Historically, Hindu traditions have emphasized ecstatic trance 
states and the cultivation of supernatural powers through austerity. Moreover, there exists a tradi-
tional inclination to compel the gods to grant requests via extreme practices of self-discipline and 
self-mortification (Ward, p. 326). Blood offerings hold particular significance in the cult of village 
goddesses, as bloodletting is symbolically linked to fertility (Cid, p. 48), while simultaneously rep-
resenting dangerous heat and intensity (Beck, p. 558). 

18 Despite the fact that ‘Mariyamman’ is commonly written with a long vowel ā (Ta. māri).



KAROLINA KŁOSZEWSKA82 NR 1–2

Oh, you who embody true beauty!19 
(Śrī makā māriyammaṉ muḷappāri, kummi pāṭalkaḷ, p. 36).

Furthermore, numerous festivals (Ta. tiruviḻā/kōṭaiviḻā) dedicated to Mariyamman are 
held during the Tamil month of Adi (Ta. āṭi, mid-July to mid-August), which marks the 
onset of the rainy season in Tamil Nadu. This period signifies the end of the prolonged 
dry spell, prompting communities to enthusiastically welcome the rain, an essential element 
for agricultural prosperity. Within Tamil folklore, Mariyamman as the embodiment of 
rain is believed to cool the parched earth, stimulate vegetation, and symbolically cleanse 
the sins of devotees. Consequently, folk songs vividly capture the tense anticipation of 
the rains intertwined with the joyous arrival of the goddess: 

She arrives! Om Shakti reveals herself, om Shakti!
The rain descends, 
[Accompanied by] lightning and thunder illuminating the sky
Oh, Goddess Para Shakti, our deity, Para Shakti!20

(Cakala aicvaryaṅkaḷ tarum teyvīka tutippāṭalkaḷ, p. 39).

OFFERINGS, HUMORS, AND HEALING: RITUAL FOOD 
AND THE REGULATION OF DIVINE AND SOCIAL BODIES IN TAMIL RELIGION

A study of folk songs indicates that offerings of food made to the goddess Mariyamman 
can also be understood within the framework of humoral theory. Just as human health 
depends on the balance of the three bodily humors, the goddess’s disposition – often 
imagined as ‘hot’ when wrathful – can be pacified through the offering of ‘cooling’ foods. 
These offerings do not merely symbolize devotion but act as ritual technologies aimed at 
restoring equilibrium both in the divine body and the collective body of the community. 
Except for one case: products/dishes categorized as “hot” are strictly prohibited in South 
Indian “ritual gastronomy.” The attributes and value of “hot” offerings are believed to 
be harmful and should be avoided as they raise the level of Pitha Dosha (the phlegm), 
primarily connected with fire (Potter, p. 83). According to Siddha medicine, Pitha 
governs metabolism, digestion, and the generation of heat within the body. Consequently, 
an elevation in Pitha levels results in increased internal heat, which manifests as high 
fever and dermatological conditions, predominantly rashes and pustules (Totad, p. 134).21 
In parallel, within Hindu belief systems, the presence of a deity or an intensification 
of emotion is often characterized as “hot.” Specifically, Mariyamman’s afflictions are 
attributed to her enduring wrath. The goddess is regarded as furious – “hot” – since anger 

19 Kārmēkak kūṭṭaṅkoṇṭa vāṉaṅkaḷē – eṅkaḷ
parācakti meyyaḻakai pāṭuṅkaḷē.

20 Varuvāḷ ōmcakti kāṭci taruvāḷ ōmcakti
vāṉil iṭiyāki miṉṉal maḻaiyākum
Tēvi parācakti eṅkaḷ teyvam parācakti.

21 The health problems caused by “hot” foods are vividly illustrated in Tamil folklore. One 
story recounts the consequences of eating eggplant: “[The eggplant] causes heat within the body. 
If one eats it, his body will heat up and will be all covered with pustules. It will [also] be itchy 
with [some] skin diseases. That is why we should never taste [an eggplant]” (Cōti, p. 96). Uṭalil 
cūṭṭai uṇṭākkum taṉmai uṭaiyatu. atai uṇṭāl uṭal cūṭāki āṅkāṅkē koppuḷaṅkaḷ tōṉṟum. uṭalil arippu 
ēṟpaṭum. tōl nōykaḷ uṇṭākum.



SOUTH INDIAN HINDU FOOD OFFERINGS…NR 1–2 83

(Ta. kōpam) in Tamil Tradition is intrinsically linked with fire, symbolizing a disruption of 
internal equilibrium. This imbalance typically manifests in the form of skin eruptions such 
as rashes, pustules, or burn-like lesions. Furthermore, ailments attributed to Mariyamman 
are commonly accompanied by high fever, metaphorically described as the “flame of 
Mariyamman’s passion” (Kłoszewska, p. 99). It is thus unsurprising that during possession 
rituals, when Mariyamman is believed to enter the devotee’s body, her divine presence 
precipitates a rise in body temperature to potentially life-threatening levels (Kłoszewska, 
p. 119).22 Schuler (p. 21) articulates this correlation between Mariyamman and heat, 
describing the association as follows: 

The goddess’s dominant emotion is traditionally linked with heat. For a similar link 
between fire and emotion, one may compare the figure of Kaṇṇaki in the Cilappatikāram. 

Therefore, it is (not) surprising that the summer season preceding the onset of the monsoon 
(Ta. kōṭaikkālam) is also associated with Mariyamman. Here, the social body and the 
divine body – offerings aim at a shared regulation, based on the belief that the goddess’s 
wrath stems from a disturbance of balance – whether moral, emotional, or climatic – 
which ultimately manifests as physical illness within the community. According to folk 
beliefs, the summer heat and drought are simply another shape of Mariyamman’s anger. 
Summer is also identified, according to Siddha medicine, as the period during which 
the level of bile (Pitha) within the body increases (Zysk, p. 7). This corresponds with 
the cultural assumption that, during summer, 

the land is dry, and the bodies are dry. The dryness leads to disease (...). The remedy 
for both is coolness.23 

Consequently, devotees endeavor to mitigate Mariyamman’s wrath and avoid exacerbating 
the already elevated internal heat by refraining from offering or consuming items classified 
as “hot” either prior to or following the goddess’s possession. Instead, offerings with 
cooling properties are presented to the goddess. In popular belief, Mariyamman, as an 
embodied entity, “consumes” these offerings and is thus subject to humoral principles 
herself. When provided with appropriate, cooling sustenance, she is pacified, “cooled,” 
and restored to a state of balance. Accordingly, the prescriptions of “ritual gastronomy” 
articulated in devotional poetry are unequivocal: the goddess must be cooled – by any 
means necessary – to ensure her benevolence and auspiciousness. This is why food 
offerings presented to Mariyamman during the Adi celebrations are systematically 
classified according to their thermal properties, with “hot” foods generally avoided and 
“cold” foods preferred, often taking on elaborate and diverse forms. 

One of the most significant foods referenced in devotional poetry is koozh (Ta. kūḻ), 
a traditional village beverage in Tamil Nadu offered to Mariyamman. This preparation, 
a type of porridge made from finger millet (Ta. kēḻvaraku, Eleusine coracana), features 
prominently in nearly every song dedicated to the goddess. It is presented by devotees 
who seek her blessings for abundant harvests and good health. Renowned for its cooling 

22 Nonetheless, Mariyamman’s visit is regarded as a blessing and, therefore, should be welcomed 
and embraced with reverence.

23 https://ruralindiaonline.org/or/articles/in-coimbatore-death-disease-and-divinity/ [10.02.2025].



KAROLINA KŁOSZEWSKA84 NR 1–2

properties, koozh is predominantly prepared during the summer months, a period marked 
by the peak incidence of diseases and heightened activity of Mariyamman (Yuvaraj, p. 75). 
Additionally, it is esteemed as an effective remedy for sunburns resulting from intense 
summer heat. As an essential component of the healing diet, Koozh holds considerable 
cultural significance. Tamil aetiologias regard it as a principal remedy for heat-related 
illnesses, attributing to it the capacity not only to reduce bodily temperature but also 
to restore physiological equilibrium. Within the poetic corpus, it is evident that when 
Mariyamman partakes of Koozh, she is pacified and cooled, thereby graciously liberating 
her devotees from the burden of sins accrued through the cycle of rebirth. The following 
stanza exemplifies Mariyamman’s benevolence, which is believed to be “activated” upon 
receiving Koozh:

Oh, Mother of the Poor, you drink koozh when offered,
[And thereby] cleanse the sins [carried over] from past life!24

(Cakala aicvaryaṅkaḷ tarum teyvīka tutippāṭalkaḷ, p. 32).

Another illustration of Mariyamman’s auspiciousness facilitated through koozh 
offerings is found in a devotional song that also references the neem tree (Ta. vēmpu/
vēppu, Azadirachta indica), an integral element in nearly every cooling ritual associated 
with Mariyamman. Within the cultural framework of thermal classification, neem 
symbolizes the “cold” principle. In Siddha medicine, neem has been employed to treat 
various dermatological ailments and to reduce high fever (Khanpara, p. 131) – conditions 
associated with elevated body temperature. Tamil folklore documents numerous ritual 
practices involving neem aimed at alleviating fever: these include placing neem branches 
on the body of the afflicted, fanning with neem leaves, or suspending them at the household 
entrance as an indication of Mariyamman’s presence (Łaszewska, p. 261). Notably, the 
referenced stanzas also depict the annual temple celebrations for Mariyamman in (Periya) 
Palayam (Ta. Periyapāḷaiyam) – the district of Chennai (Ta. Ceṉṉai). Each year, devotees 
convene near the temple to don garments woven from neem leaves, commemorating the 
divine blessing by which Shiva granted the neem tree its curative power against smallpox 
(Kłoszewska, p. 203)25. This festival is held to “activate” Mariyamman’s healing potential, 
a spirit that is vividly captured in the following poem: 

Oh, Mother of Palayam, 
Clad in garments of neem leaves, we worship [you].

Oh, incomparable Deity!
We came to sing your praises, oh Mother of the Temple.

Though we falter, you forgive 
And you bestow [your] grace! Oh, Mariyamma.

24 Ēḻaikaḷiṉ āttāḷē
Kūḻpaṭaiccā kuṭippavaḷē ūḻviṉakaḷai eṭuppavaḷē.

25 According to the myth, Mariyamman wore clothes made of neem leaves to cover her naked 
body after her saree was burnt by fire. 



SOUTH INDIAN HINDU FOOD OFFERINGS…NR 1–2 85

Oh, Mother, you grant [us] boons unfailingly
Whenever we approach [you] in your temple.
Oh, Mother of the Poor! 
Among the Seven,26 you alone are [adorned] with pearls!27

You partake of koozh when it is offered!
You remove the afflictions that plague the village!28

(Cakala aicvaryaṅkaḷ tarum teyvīka tutippāṭalkaḷ, p. 39).

During annual festivals, it is customary not only to pour Koozh (Ta. kūḻ vārttu) as 
an offering, but also to present Pongal (Ta. poṅkal) to Mariyamman – a porridge-like 
dish prepared from rice and lentils. Pongal holds deep cultural and religious significance. 
Although it does not possess the cooling properties attributed to Koozh and thus does not 
directly regulate bodily temperature, it remains an indispensable element in the repertoire 
of Mariyamman’s “ritual gastronomy.” The act of cooking Pongal until it overflows 
symbolically represents abundance, overflowing joy, and good health. It is traditionally 
offered to the goddess during major festivals and auspicious occasions: 

It is the festival of grace for those who come here seeking boons
It is the festival of daily puja [held in honour of] Mariyamman.

Oh, Mother! The universal festival of love is celebrated – here
The universal festival of love is celebrated, Mother!

It is the festival where pongal is offered to the goddess,
The festival of Mari, whom we worship with the pouring of koozh.29

(Camayapuram aruḷmiku śrī māriyammaṉ varalāṟum pāmālaiyum, p. 35).

Another item from Mariyamman’s “ritual gastronomy” illustrates that not only 
conventional edible typical of the Tamil region, but also substances intended primarily 
for external application rather than consumption, are classified according to their thermal 

26 The Seven (Ta. eḻuvar) refer to a group of seven maidens or mother-goddesses linked to dis-
eases and plagues. They are commonly depicted together as seven consecrated stones covered with 
turmeric, rather than in anthropomorphic form. These Seven Maidens are culturally and religiously 
associated with the pan-Indian concept of the Saptamatrikas (Skt. saptamātṛka), a group of seven 
mother goddesses worshipped across India. 

27 In the cult of Mariyamman, the pearl (Ta. muttu) symbolically represents a smallpox pustule. 
28 Vēppilaiyil āṭaikaṭṭi vēṇṭi vantōm pāḷaiyattammā

oppillāta teyvam uṉṉai pōṟṟi vantōm ālayattammā
tappētum ceytālum poṟuttaruḷum māriyammā
eppōtum uṉ kōvil nāṭavaram tārumammā
eḻuvarilē muttavaḷē ēḻaikaḷiṉ āttāḷē
kūḻ paṭaiccā kuṭippavaḷē ūḻviṉakaḷai eṭuppavaḷē.

29 Varam vēṇṭi iṅku varuvōrkku aruḷ viḻā
nāḷum māriammaṉukku pūjaiviḻā
naṭakkutammā ulakellām aṉpuviḻā – iṅku
naṭakkutammā ulakaellām aṉpuviḻā
poṅkaliṭṭu ammaṉukku paṭaikkum viḻā
kūḻ vārttu koṇṭāṭum māriviḻā.



KAROLINA KŁOSZEWSKA86 NR 1–2

properties.30 One such substance is sacred ash (Ta. vipūti, tirunīṟu, cāmpal; Skt. vibhūti). 
Although not intended for consumption, many temple visitors nevertheless ingest it, 
believing in its unparalleled capacity to ritually cool the body. Devotional poems even go 
so far as to declare that food becomes unnecessary, so long as sacred ash is within reach: 

Even if times may change, 
The ash [from] cow dung bestowed by Karu Mari
Becomes sacred ash, a remedy for all afflictions, 

(…) Oh, Goddess! Karu Mari! 
When [we] say: „We need protection,” 
Will she remain silent?
She will grab a trident!

Oh, Goddess! Oh, Goddess, Oh Goddess! Mother Karu Mari!
There is no need for food, sacred ash is enough, Mother!
When Makamayi31 is [with us], nothing more is needed, 

We are empowered to rule the world, 
[As] we worship [our] Goddess!32

(Śrī makā māriyammaṉ muḷappāri, kummi pāṭalkaḷ, p. 48).

Sacred ash is traditionally prepared from burnt wood, cow dung, or, as described in 
Siddha medical literature, 

obtained by the incineration of wood or by burning various vegetables to extract salt 
from their solution (Pillai 2017). 

In India, ash has long held profound ritual significance. One of the sixty-three revered 
Śaiva Bhakti poet-saints (Ta. Nāyaṉmār), the 7th-century CE devotee of Śiva, Campantar 
(Ta. Campantar), composed hymns extolling the sanctity and spiritual potency of holy 
ash. In one such hymn, he praises its transformative and protective powers: 

30 In Siddha medicine, there exists a category of preparations known as Parpam (Ta. paṟpam; 
literally ‘ash’), designed for internal administration in small doses to achieve their full therapeutic 
effect. Parpam refers to specially prepared mineral or metallic powders that undergo rigorous purifica-
tion and calcination processes to ensure safety and medicinal efficacy. Remarkably, these preparations 
can have a shelf life extending up to a hundred years (Kumar 1). Intriguingly, the same term Parpam 
is also employed to denote sacred ash within ritual contexts.

31 Mahamayi (Ta. Makamāyi) – ‘Great Mother.’ 
32 Kālaṅkaḷ māṟiṉālum karumāri tarukiṉṟa

karuñcāmpal tirunīṟu kavalaikku maruntākutē
(…) Ammā karumāri ātarikka vēṇṭumeṉṟāl
cummā iruppāḷā cūlam eṭuppāḷē
ammā ammā ammā karumāriyammā
cāppāṭu tēvaiyillai cāmpal pōtumammā
makamāyi irukkaiyilē maṟṟetuvu tēvaiyillai
jekattai āṇṭiṭalām tāyai vēṇṭiṭuvōm.



SOUTH INDIAN HINDU FOOD OFFERINGS…NR 1–2 87

The sacred ash has mystic power,
’Tis worn by dwellers in the sky.
The ash bestows true loveliness.
Praise of the ash ascends on high.
The ash shows what the Tantras mean,
And true religion’s essence tells,
The ash of Him of Alavay,
In whom red-lipped Uma dwells (Kingsbury, p. 23).

Sacred ash, commonly applied to the forehead as a mark of devotion to the deity, 
symbolizes purity and the cleansing of sins. Devotees customarily anoint themselves with 
ash during regular visits to Mariyamman’s temples; however, being smeared with ash during 
annual festivals is essentially obligatory. This ritual practice exemplifies the hot-cold dichotomy 
prevalent in Tamil folklore, wherein the ash’s cooling effect on the afflicted is regarded as 
unparalleled. Moreover, there exists a widespread belief that the ash enhances Mariyamman’s 
healing powers, enabling the cure of all ailments, including those considered incurable: 

 
Do you know that a sacred ash is a cure?
Do you know that a sacred ash is a cure?
Do you understand that wearing it daily
You will honor [Mariyamman]?33

(Cakala aicvaryaṅkaḷ tarum teyvīka tutippāṭalkaḷ, p. 44).

Similar to Koozh, sacred ash is customarily offered to Mariyamman alongside neem 
leaves, as both are believed to possess cooling properties that aid in the purification of sins:

When [we] apply sacred ash,
The pockmarks fade away.

Whenever neem [leaves] touch [us], 
[Our] transgressions are carried off, Mother!

As the leaves make contact, 
Sins depart, Mother!

When sacred ash is applied, 
In that very moment, transgressions vanish, Mother!34

(Śrī māriyammaṉ tālāṭṭu, p. 46).

The significance of these three substances – koozh, neem, and sacred ash – is further 
heightened by the belief that Mariyamman disapproves of conventional medical interventions. 
Among Tamil devotees, it is widely held that seeking a doctor’s aid is perceived by the 
goddess as an offense, provoking her wrath and intensifying her “heat.” This reaction 

33 Tirunīril maruntirukkum teriyumā?
Tirunīril maruntirukkum teriyumā?
Atai tiṉam aṇintāl pukaḻ irukkum teriyumā?

34 Viputiyaip pōṭṭu iṟakkiviṭu muttiraiyai
vēppilai paṭṭaviṭam viṉaikaḷ paṟantōṭumammā.



KAROLINA KŁOSZEWSKA88 NR 1–2

stems from Mariyamman’s possessiveness and her expectation that devotees continually 
honor her through song, prayer, and ritual offerings. Such devotion, it is believed, would 
be disrupted if the sick resort to conventional treatments, thereby diminishing the goddess’s 
role in the healing process. Consequently, devotees employ all available ritual substances 
simultaneously in an effort to appease Mariyamman, prompting her to depart and alleviate 
suffering. The goddess is believed to especially value worship involving sacred ash, alongside 
the dedicated efforts of her followers to satisfy her. Continuous attention, a steady flow of 
worshippers, and unceasing adoration serve to enhance Mariyamman’s cooling powers by 
reinforcing her elevated status within the Hindu pantheon. In turn, the goddess manifests 
benevolence and generously rewards such fervent devotion: 

Oh Mariyamman, our Mariyamman –
We worship you, Karu Mariyamman! 
Mariyamman! Goddess, [we] say:

We have come truthfully to the temple where you dwell.
Your glory [ever present] in [our] hearts!
When we seek refuge [in you],
You grant [us] all the boons we desire.

Oh, Mariyamman! A vast assembly of devotees is here!
As we apply sacred ash, [our] hearts are filled with joy,
And all uncurable diseases are brought to an end (…)35

(Śrī makā māriyammaṉ muḷappāri, kummi pāṭalkaḷ, p. 29).

The final edible among the most prominent products comprising Mariyamman’s ritual 
gastronomy is turmeric (Ta. mañcaḷ, Curcuma longa), also referred to as “Indian saffron.” 
Turmeric holds significant cultural symbolism and is a widely utilized spice, renowned for 
both its distinctive flavor and therapeutic properties. Across numerous cultures, particularly 
in Asia, the vibrant yellow hue of turmeric is emblematic of purity, fertility, and prosperity. 
It frequently features in religious rituals, weddings, and birth ceremonies, where it is 
believed to confer protection and auspiciousness.”36 Turmeric has been known for over 
4,000 years, dating back to the Vedic culture (Bhowmik, p. 87). Within Siddha and 
Ayurveda, as well as Tamil folklore, turmeric is traditionally used to treat ailments such 
as chickenpox, smallpox, and fever (Bhowmik 102). Moreover, this herbal medicine is 
employed to address digestive disorders, which are understood to result from an elevated 
level of Pitha Dosha. Additionally, “turmeric water” (Ta. mañcaḷ nīr) is a widely favored 
cooling agent in Tamil culture. It is commonly consumed as a beverage and also used 
ritualistically – for sprinkling over devotees, performing abhisheka (Ta. apiṣēkam, Skt. 
abhiṣeka), the ceremonial anointing of deity idols, or bathing girls who have just attained 

35 Māriyammā eṅkaḷ māriyammā – uṉṉai
vaṇaṅkukiṉṟōm karumāriyammā māriyammā
nēriṉilē nīyirukkum kōvililē vantu
neñcamatil uṉpukaḻē tañcam koṇṭu
kōrum varam yāvum tantiṭuvāy eṉṟu
kūṟutammā aṉpar tirukkūṭṭmellām iṅku māriyammā.

36 https://www.turmerictrove.com/articles/the-cultural-significance-of-turmeric-in-weddings-and-
rituals.html [12.02.2025].



SOUTH INDIAN HINDU FOOD OFFERINGS…NR 1–2 89

puberty, a practice aimed at rapidly restoring bodily coolness (Ta. mañcaḷ nīrāṭi tiruviḻā). 
In the cult of Mariyamman, the goddess is believed to bathe in turmeric water to attain 
a fully benevolent and gracious state: 

She bathes in turmeric, takes neem leaves 
And drives evil spirits away.37

(Camayapuram aruḷmiku śrī māriyammaṉ varalāṟum pāmālaiyum, p. 35).

In the cult of Mariyamman, the yellow color of turmeric is especially emphasized 
for its cooling qualities. Numerous poems depict the goddess tying or wearing a yellow 
saree, symbolizing this cooling aspect – She has folded clothes in yellow color and 
came38 (Camayapuram aruḷmiku śrī māriyammaṉ varalāṟum pāmālaiyum, p. 30). Or more 
frequently, she is depicted with a yellow-hued face, symbolically covered with turmeric 
– The one who has a yellow face has come in a ceremonial procession39 (Camayapuram 
aruḷmiku śrī māriyammaṉ varalāṟum pāmālaiyum, p. 31). Both contexts, well established 
in Mariyamman’s mythology, reflect the goddess’s ascetic nature (Ta. tavam, Skt. tapas). 
She undertakes ascetic practices to gain greater respect among other deities within the 
Hindu pantheon and to renew her divine powers (Kłoszewska, p. 203). In Hindu belief, 
asceticism is understood to generate an excessive accumulation of heat within the body; 
the severity of the ascetic practice directly correlates with the amount of heat produced. 
Consequently, it becomes essential to dress and anoint Mariyamman’s idols in yellow – 
a color associated with turmeric – to counterbalance this internal heat.

This mythological theme is frequently echoed in devotional poems, which often recount 
episodes where the goddess seats herself in a specific location, typically a forest clearing, 
and erects a protective enclosure to shield herself from demonic forces. To maintain 
control over her overheated energy, Mariyamman is described as wearing a yellow saree 
and sitting upon a dais made of sacred ash:

We have come seeking Mari’s palace, 
Where she dons [her] saree of yellow hues.

We have came seeking the goddess’ temple, 
Where a fort of kumkumam has been erected.

We have come seeking Mother’s sanniti,40

Who has built a dais from sacred ash41 
(Camayapuram aruḷmiku śrī māriyammaṉ varalāṟum pāmālaiyum, p. 14).

37 Mañcaḷ nīrāṭikkoṇṭu vēppilaiyai eṭuttukkoṇṭu
pēykaḷaiyē viraṭṭiṭuvāḷ.

38 Avaḷ mañcaḷ niṟa āṭaikaṭṭi vantiṭuvāḷ.
39 Pavaṉi vantiṭum mañcaḷ mukattāḷē.
40 Sanniti (Ta. caṉṉiti) – (in a temple) a place where the deity resides. 
41 Mañcaḷil āṭaikaṭṭum – māri

māḷikai tēṭivantōm!
Kuṅkumk kōṭṭaikaṭṭum – tēvi
kōvilait tēṭivantōm
cāmpalil mēṭaikaṭṭum – tāyē
caṉṉiti tēṭivantōm!



KAROLINA KŁOSZEWSKA90 NR 1–2

CONCLUSIONS

In conclusion, it can be argued that Tamil ritual gastronomy – traditional food practices 
embedded in religious and cultural contexts – demonstrates a profound alignment with 
the principles of Siddha medicine. These two traditions largely agree as to the thermal 
qualities and recommended applications of various food products. Ritual food offerings 
serve to calm the goddess – many of the items presented to Mariyamman are cooling 
or soothing in nature, which can be interpreted as an attempt to reduce an excess of 
“heat” (Pitha), both in the goddess herself and in the community afflicted by disease 
(such as smallpox). 

The utilitarian and ritual uses of food meet up in Tamil devotional poems where 
edibles are ordered on a scale that describes their thermal properties, on top of which an 
entire concept of worship has been built. The warming and cooling properties of various 
foods have thus become a unique cultural idiom through which the broader system of folk 
beliefs about nutrition is expressed. Moreover, the analysis of poems discussed here shows 
that the South-Indian assignment of thermal qualities to foods is very well represented in 
Tamil in the display or food offerings generally presented to Mariyamman, and it includes 
various concepts shared with Siddha Tradition on “temperature” of different items used in 
many Tamil devotional settings. The core principle of the hot – cold dichotomy – namely, 
that ‘hot’ foods should be avoided in the treatment of heat-induced illnesses – is clearly 
reflected in the cult of Mariyamman. For instance, Prasadam intended for healing purposes 
must be taken from a form of the goddess who has already been ‘cooled.’ Unsurprisingly, 
the list of ‘cooling’ offerings – many of which are explicitly favored by Mariyamman 
in devotional poetry – aligns closely with the dietary principles prescribed in Siddha 
medicine and is notably extensive. Moreover, Tamil theologies usually speak about the 
hot temperament of the Divine in reference to epidemic diseases, and they make mention 
the dynamic of cooling and heating concepts. The dual nature of Mariyamman – as both 
fierce and benevolent – can be interpreted through the Siddha humoral framework as well. 
Her ‘hot,’ disease-bringing form aligns with an excess of Pitha, the humor associated 
with fire and inflammation. Conversely, her ‘cool,’ protective aspect reflects a restored 
humoral balance, or the nurturing qualities of Kapha. Thus, her shifting temperament 
symbolically mirrors the internal states of the human body, where health and illness arise 
from the interplay and imbalance of elemental forces. For this reason, Mariyamman is 
considered to be particularly eager to express her heated condition by afflicting individuals 
with pox-related diseases when she is manifesting her power using one of her very 
fierce forms. But, through the prism of multiple socio-religious situations,42 the heat that 
comes with Mariyamman’s hot temper is highly unwelcome and avoided, if possible. By 
contrast, coolness is the most revered attribute of the goddess and is reserved for the 
highest forms of praise in Tamil poetics. In Siddha medicine – the food-based traditional 
medical system – cold foods are considered beneficial to the body, while hot foods are 

42 In Siddha medicine, heat holds multiple socio-religious and therapeutic significances that 
intertwine physical healing with spiritual and cultural practices. For instance, fire and heat are sacred 
elements in many South Indian rituals linked to Siddha philosophy (ritual fasting and seasonal dietary 
adjustments often emphasize heating the body during cold seasons or illness as well as control and 
harnessing of internal heat through yoga and meditation are part of Siddha’s holistic approach). Fur-
thermore, heat symbolizes transformation and purification, reflecting the Siddha concept that diseases 
arise from impurities and imbalance, which can be cleansed through heat-related rituals and medicines.



SOUTH INDIAN HINDU FOOD OFFERINGS…NR 1–2 91

viewed as potentially harmful. Consequently, humoral conceptions of food profoundly 
inform folk healing practices, where the latent powers of certain substances are ritually 
and therapeutically harnessed. Just as language and symbolism are employed in literary 
expression, food functions as a powerful medium through which culturally significant 
concepts are articulated and reinforced (Priyadarshini, p. 3809). 

REFERENCES

Aravintaṉ Mu. Vai. Tamiḻaka pāṭṭup pāṭalkaḷ. Pirakāṣ Patippu, 1965.
Beck, Brenda. “Colour and Heat in South Indian Ritual.” Man, vol. 4, no 4, 1969, pp. 553–72.
Bhowmik, Debjit and Balasundaram Jayakar. “Turmeric: A Herbal and Traditional Medicine.” Scholars 

Research Library, vol. 1, no 2, 2009, pp. 86–108.
(Lack of author’s last name). Cakala aicvaryaṅkaḷ tarum teyvīka tutippāṭalkaḷ. Pālāji Nōṭ Puks, 

(no date of issue), Civakāci.
(Lack of author’s last name). Camayapuram aruḷmiku śrī māriyammaṉ varalāṟum pāmālaiyum. Śrī 

Pālāji Puks, (no date of issue), Civakāci.
Cid, Alejandro. Jimenez. “Blood for the Goddess. Self-mutilation Rituals at Vajreśvarī Mandir, Kāngṛā.” 

“Indi@logs,” vol. 3, 2016, pp. 37–55. 
Cōti, E. Paḻamḻikkatakaḷum paḻamoḻi viḷakkak kataikaḷum. Naṉmoḻi atippakam, 2011, Putuccēri.
Esakkimuthu, Seenisamy et al. “A Study on Food-medicine Continuum Among the Non-institutionally 

Trained Siddha Practitioners of Tiruvallur district, Tamil Nadu, India.” Journal of Ethnobiology 
and Ethnomedicine, vol. 14, no. 1, 2018, pp. 1–29.

Czerniak-Drożdżowicz, Marzenna. “The Food of Gods – Naivedya/nirmālya in the Pāñcarātrika sour-
ces.” A World of Nourishment. Reflections on Food in Indian Culture, ed. Pieruccini, Cinzia; 
Rossi, Paola Milano, Università degli Studi di Milano, Dipartimento di Studi Letterari, Filologici 
e Linguistici – LEDIZIONI, 2016, pp. 177–190.

Fajans, Jane. “The Transformative Value of Food: A Review 1988 Essay.” Food and Foodways, 
vol. 3, 1988, pp. 143–166. 

Ferro-Luzzi, Gabriela. “Food Avoidances of Indian Tribes.” Anthropos, vol. 70, no 3/4, 1975, 
pp. 385–427.

Ferro-Luzzi, Gabriela. “The Logic of South Indian Food Offerings.” Anthropos, vol. 72, no 3/4, 
1977, pp. 529–556.

Fuller, Chrostoper. John. The Camphor Flame: Popular Hinduism and Society in India. Princeton 
University Press, 2004.

Kantor, Hayden. “A Body Set Between Hot and Cold: everyday sensory labor and attunement in 
an Indian village.” Food, Culture & Society, vol. 22, no 2, 2019, pp. 237–252.

Kędzia, Ilona. “Global Trajectories of a Local Lore: Some Remarks about Medico-Alchemical Lite-
rature of the Two Tamil Siddha Cosmopolites.” Cracow Indological Studies, vol. XVIII, 2016, 
pp. 93–118.

Khanpara, Pooja; Jadeya, Yuvrajsinh. “A complete Review on Medicinal Plant: Margosa Tree.” Journal 
of Medicinal Plants Studies, vol. 10, no 5, 2022, pp. 131–140. 

Kingsbury, Francis; Phillips, Godfrey. Edward. Hymns of the Tamil Śaivite Saints. Oxford University 
Press, 1921.

Kłoszewska, Karolina. Bogini Marijamman: Mitologia i kult na podstawie tamilskich pieśni religij-
nych. Dom Wydawniczy ELIPSA, 2019.

(Lack of author’s last name) Kriyāviṉ taṟkālat tamiḻ akarāti. Kriyā, 1992.
Kumar, Ganesh et al. “Scientific Characterization of the Siddha Medicine Pavala parpam Manufac-

turing.” Journal of Ayurveda and Integrative Medicine, vol. 16, 2025, pp. 1–8.
Leslie, Charles. “Interpretations of Illness: Syncretism in Modern Ayurveda.” Paths to Asian Medicinal 

Knowledge, ed. Charles Leslie, University of California, 1992, pp. 177–208.
Łaszewska, Karolina. “The Neem Tree [Azadirachta Indica]: Its Significance in Tamil Folklore.” 

‘Pandanus’13 – Nature in Literature, Myth, Art and Ritual, vol. 7, no 2, 2013, pp. 49–65.



KAROLINA KŁOSZEWSKA92 NR 1–2

Pillai, T.V.S. Tamil-English Dictionary of Medicine, Chemistry, Botany and Allied Sciences. The Rese-
arch Institute of Siddhar’s Science, 1931.

Potter, Bhagya et al. “A Concept of the Correlation Between Pitta and Agni in Ayurveda.” Ayusdhara, 
vol. 10, no 1, 2023, pp. 83–86.

Priyadarshini, S., et al. “Gastronomic Identities: The Role of Food in Cultural Belonging.” Journal 
of Ecohumanism, vol. 3, no 7, 2024, pp. 3809–3815.

Sarkar, Preetam, et al. “Traditional and Ayurvedic Foods of Indian Origin.” Journal of Ethnic Foods, 
vol. 2, 2015, pp. 97–109.

Schuler, Barbara. “The Dynamics of Emotions in the Ritual of a Hot Goddess.” Nidān: International 
Journal for the Study of Hinduism, vol. 24, 2012, pp. 16–40.

Shukla, Shiv, et al. “Fundamental Aspect and Basic Concept of Siddha Medicines.” Systematic Reviews 
in Pharmacy, vol. 2, no 1, 2011, pp. 48–54.

(Lack of author’s last name) Śrī makā māriyammaṉ muḷappāri, kummi pāṭalkaḷ. Śrī taṉalaṭcumi 
puttaka nilaiyam, Ceṉṉai, (no date of issue).

(Lack of author’s last name) Śrī māriyammaṉ tālāṭṭu. Giri Trading Agency Private Limited, 2008.
Tamil Lexicon. University of Madras, 1982.
Tirukkuṟaḷ. Abhinav Publications, 2000.
Totad, Channabasavva and Santoshkumar Utlaskar. “A Critical Review on Skin Care Routine Accor-

ding to Ayurveda.” Journal of Ayurveda and Integrated Medical Sciences, vol. 8, no 1, 2023. 
pp. 133–136.

Ward, Colleen. “Thaipusam in Malaysia: A Psycho-Anthropological Analysis of Ritual Trance, Cere-
monial Possession and Self-Mortification Practices.” Ethos, vol. 12, no 4, 1984, pp. 307–334.

Weiss, Richard. Recipes for Immortality: Medicine, Religion, and Community in South India. Oxford 
University Press, 2009.

Winslow, Miron. Comprehensive Tamil-English Dictionary. Asian Educational Services, 2004.
Wujastyk, Dominik. The Roots of Ayurveda: Selections from Sanskrit Medical  Writings. Penguin 

Books India, 1998.
Yuvaraj, K.P. “Medicinal Value of Ancient Tamilnadu Authentic Food – A Detail Study.” Internatio-

nal Journal of Latest Technology in Engineering, Management & Applied Science, vol. 8, no 4, 
2019, pp. 74–78.

Zvelebil, Kamil. Tamil Literature, Brill, 1975.
Zvelebil, Kamil. The Poets of the Powers: Magic, Freedom, and Renewal. Integral Publishing, 1993. 
Zysk, Kenneth. “Siddha medicine in Tamil Nadu.” Tranquebar Initiatives Skriftserie, vol. 4, 2008, 

pp. 1–20.

INTERNET SOURCES

https://ruralindiaonline.org/or/articles/in-coimbatore-death-disease-and-divinity/ [10.02.2025].
https://sriramv.com/2008/09/09/the-carnaticisation-of-the-clarinet/ [15.03.2025].
https://www.turmerictrove.com/articles/the-cultural-significance-of-turmeric-in-weddings-and-rituals.

html [12.02.2025].



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.8JAKUB KRÓLCZYK
Uniwersytet Warszawski

LITERATURA WIETNAMSKA XVIII WIEKU: 
PRZEŁOM TRADYCJI I NOWOCZESNOŚCI 

W EPOCE PÓŹNYCH LÊ I TÂY SƠN

ABSTRACT: The aim of this article is to analyze 18th-century Vietnamese literature in the 
context of the dynamic socio-cultural transformations of that period. Literature, not only 
as a form of artistic expression but also as a mirror of the times, helps us understand how 
various factors – from political to philosophical – influenced the shaping of Vietnam’s 
cultural identity. The 18th century was a time when traditional literary patterns gradually 
evolved under the influence of both internal and external changes, giving rise to new 
forms of creativity. The main objective of the article is to identify these processes and 
attempt to understand their significance for the development of Vietnamese literature.

KEYWORDS: Vietnamese literature, 18th century, cultural identity, socio-cultural 
transformation, literary evolution

1. WPROWADZENIE

XVIII wiek był w historii Wietnamu jednym z bardziej burzliwych okresów. Na 
początku stulecia kraj znajdował się pod rządami dynastii Lê w dużej mierze zależnej 
od potężnych rodów szlacheckich. Wewnętrzne konflikty polityczne doprowadziły do 
wieloletniego podziału kraju na dwie części, co wpłynęło na odmienny rozwój kulturowy 
i literacki obydwu regionów (Taylor).

W drugiej połowie XVIII wieku doszło w Wietnamie do wybuchu powstania Tây Sơn, 
które nie tylko zakończyło władzę dynastii Lê, ale również doprowadziło do znaczących 
zmian społecznych. Rebelia kierowana przez braci Nguyễn miała na celu przełamanie 
obowiązującej hierarchii społecznej, w tym dominacji wielkich rodów i klas wyższych. 
W kontekście literackim oznaczała szansę na pojawienie się nowych możliwości twór-
czych oraz spopularyzowanie zainteresowania tematyką ludową, a także codziennymi 
doświadczeniami prostych ludzi (Whitmore, s. 55–74).

W tym samym czasie Wietnam wciąż pozostawał pod silnym wpływem kultury oraz 
języka chińskiego. Zależność ta była konsekwencją zarówno bliskości geograficznej oby-
dwu krajów, jak i długotrwałych stosunków politycznych je łączących. Rozpowszechnio-
ne w Chinach systemy filozoficzno-religijne miały fundamentalne znaczenie także dla 
kultury Wietnamu (Li 1984, s. 246). XVIII wiek przyniósł jednak coraz śmielsze próby 
odchodzenia od tej dominacji. W tym miejscu mozna postawić pytanie, w jaki sposób 
literatura wietnamska XVIII wieku odzwierciedlała napięcie między tradycją konfucjańską, 
a rosnącą potrzebą wyrażania tożsamości narodowej.

LITERATURA JAKO ZWIERCIADŁO ZMIAN SPOŁECZNO-KULTUROWYCH

Wietnamska literatura XVIII wieku odzwierciedlała nie tylko wewnętrzne napięcia 
społeczne, ale też szerokie przemiany kulturowe. Była przestrzenią, w której tradycyjne 
wartości konfucjańskie zderzały się z nowymi ideami (Woodside). Z jednej strony twórcy 



JAKUB KRÓLCZYK94 NR 1–2

wciąż chętnie korzystali z klasycznych form literackich w języku chińskim, podkreślają-
cych ideały harmonii, ładu i moralności, z drugiej natomiast, rosnące znaczenie języka 
wietnamskiego i motywów ludowych wskazywało na potrzebę sięgania po doświadczenia 
zwykłych ludzi (Huỳnh). Coraz większą popularność zyskiwały tematy takie jak niespra-
wiedliwość społeczna, tęsknota za pokojem w czasie politycznego chaosu czy refleksja 
nad pięknem lokalnej przyrody.

Wietnamska literatura XVIII wieku była nie tylko wytworem epoki, ale również 
aktywnym uczestnikiem przemian kulturowych i społecznych. Analiza jej specyfiki pozwa-
la lepiej zrozumieć procesy, które ukształtowały tożsamość Wietnamczyków, a także 
wyznaczyły kierunek rozwoju kulturowego w kolejnych stuleciach (Whitemore, s. 55).

2. KONTEKST HISTORYCZNY I KULTUROWY

PODZIAŁ WIETNAMU NA DWIE STREFY WPŁYWÓW (PÓŁNOC I POŁUDNIE)

XVIII wiek to w Wietnamie okres głębokiego podziału politycznego. Kraj był kontro-
lowany przez dwa potężne rody – Trịnh na północy oraz Nguyễn na południu, podczas 
gdy formalna władza pozostawała w rękach dynastii Lê. W rzeczywistości jednak cesarze 
byli jedynie marionetkami, a realną kontrolę nad państwem sprawowali rządzący w ich 
imieniu mandaryni pochodzący z dwóch wspomnianych rodów (Taylor, s. 321).

Rozbicie na dwie strefy wpływów miało istotne znaczenie dla rozwoju kultury, 
a w szczególności literatury. Na północy objętej dominacją rodu Trịnh większy nacisk 
kładziono na tradycyjne wartości konfucjańskie i rozwój literatury klasycznej w języku 
chińskim (chữ Hán). Z kolei południe pod kontrolą rodu Nguyễn wykazywało większą 
otwartość na eksperymenty literackie oraz rozwój języka wietnamskiego, co było zwią-
zane z dynamicznym rozwojem gospodarczym i większym kontaktem z różnorodnymi 
grupami etnicznymi (Li 1984, s. 246).

Podział kraju znalazł swoje odbicie również w tematyce obecnej w literaturze. Na 
północy dominowały dzieła wyrażające tęsknotę za stabilnością polityczną i moralno-
ścią społeczną, natomiast na południu popularność zdobywały motywy ludowe, a także 
opowieści o miłości i codziennym życiu zwykłych ludzi. 

RZĄDY DYNASTII TÂY SƠN

Powstanie Tây Sơn (1771–1802), które rozpoczęło się w wiosce o tej samej nazwie, 
pociągnęło za sobą duże zmiany społeczne i polityczne. Rebelia zainicjowana przez 
trzech braci – Nhạc, Huệ i Lữ – początkowo miała na celu obalenie lokalnych rządów 
rodu Nguyễn na południu, lecz szybko przerodziła się w rewolucję obejmującą cały kraj 
(Whitemore, s. 55).

Rządy nowopowstałej dynastii Tây Sơn to czas dynamicznych reform społecznych, 
dążących do zmniejszenia nierówności społecznych i ograniczenia władzy arystokracji. 
Z punktu widzenia kultury okres ten przyniósł odświeżenie poruszanej tematyki oraz 
większe zainteresowanie problemami zwykłych ludzi (Woodside, s. 104). Literatura chęt-
nie podejmowała motywy takie jak niesprawiedliwość społeczna, cierpienie ludu oraz 
potrzeba zmiany.



LITERATURA WIETNAMSKA XVIII WIEKU…NR 1–2 95

KONTAKT Z KULTURĄ CHIŃSKĄ

Wietnam od wieków pozostawał pod silnym wpływem kultury chińskiej, co miało 
ogromne znaczenie dla rozwoju literatury i sztuki. Oczywiście poza kulturą chińską na 
Wietnam wpływała też kultura Kambodży, Królestwa Syjamu czy też europejska (tak 
zwana zachodnia), ale na potrzeby tego artykułu decyduje się na skoncentrowanie na 
wpływach chińskich. 

Konfucjanizm, buddyzm i taoizm stanowiły fundamenty filozoficzne przenikające 
niemal wszystkie aspekty życia kulturalnego i intelektualnego Wietnamu. Literatura XVIII 
wieku w dużej mierze opierała się na tradycjach chińskich, nie tylko pod względem 
języka i formy, ale również treści (Nguyễn 1998, s. 245).

Konfucjanizm podkreślał wagę hierarchii i harmonii społecznej. Taoizm i buddyzm 
natomiast wprowadzały do literatury elementy kontemplacji natury oraz refleksji nad 
przemijalnością życia. Owe filozoficzne tradycje były widoczne zarówno w twórczości 
klasycznej, jak i w dziełach ludowych, które czerpały dodatkową inspirację z lokalnych 
wierzeń i mitologii (Li 1984, s. 253).

Warto zwrócić też uwagę na zjawisko dwujęzyczności charakterystyczne dla literatury 
tego okresu. Twórcy posługiwali się zarówno językiem chińskim (zapisywanym w syste-
mie chữ Hán), jak i wietnamskim, zapisywanym za pomocą systemu znaków chińskich 
(chữ Nôm, w odróżnieniu od późniejszego quốc ngữ, zapisywanego za pomocą alfabe-
tu łacińskiego). Język chiński służył do tworzenia dzieł klasycznych, takich jak eseje, 
poezja konfucjańska czy teksty filozoficzne, podczas gdy język wietnamski pozwalał na 
pełniejsze wyrażanie tożsamości lokalnej.

Choć w XVIII wieku kultura chińska wciąż utrzymywała dominujący wpływ, to jed-
nak coraz bardziej widoczne stawały się próby rozwijania literatury wietnamskiej jako 
odrębnego fenomenu. W szczególności wzrost popularności zapisu w systemie chữ Nôm 
świadczył o rosnącej świadomości narodowej i potrzebie odwoływania się do wartości 
bliskich niższym warstwom społecznym (Huynh, s. 15).

3. GŁÓWNE NURTY LITERACKIE

LITERATURA KLASYCZNA W JĘZYKU CHIŃSKIM (CHỮ HÁN)

Język chiński (chữ Hán) był językiem elity intelektualnej oraz podstawowym środkiem 
wyrażania idei filozoficznych, politycznych czy literackich (Taylor, s. 327). Twórcy posłu-
gujący się chữ Hán często nawiązywali do chińskich wzorców, zarówno pod względem 
formy – klasyczna ośmiozgłoskowa poezja czy eseje konfucjańskie, jak i treści – ideały 
harmonii, porządku oraz moralności.

Najważniejszymi motywami literatury w języku chữ Hán były kwestie związane 
z życiem społecznym i politycznym. Poezja konfucjańska, tworzona przez urzędników-
-mandarynów, stanowiła nie tylko dowód ich wykształcenia czy zdolności literackich, ale 
była także medium pozwalającym wyrazić troskę o stan państwa i ludu. Warto zauważyć, 
że zgodnie z myślą konfucjańską zastana hierarchia społeczna jest niezmienna, a relacje 
pomiędzy poszczególnymi grupami są z góry określone (tzw. niebiański porządek). Mimo 
czerpania z owego dosyć konserwatywnego poglądu, literatura wietnamska w języku 
chińskim nie była całkowicie oderwana od dynamicznie zmieniającej się rzeczywistości. 
W utworach tworzonych przez mandarynów pojawiały się aluzje do bieżących wydarzeń, 
takich jak konflikty wewnętrzne czy trudności życia codziennego, co czyniło je zwier-
ciadłem dokonujących się zmian społecznych (Whitmore, s. 55).



JAKUB KRÓLCZYK96 NR 1–2

Przykładem tego nurtu są dzieła Nguyễn Trãi i Nguyễn Bỉnh Khiêm. Ich późniejsi 
naśladowcy kontynuowali tradycję refleksji nad etyką i powinnościami władców wobec 
poddanych (Li 1984, s. 246).

ROZWÓJ LITERATURY W JĘZYKU WIETNAMSKIM (ZAPISYWANEJ PISMEM CHỮ NÔM)

Równolegle do literatury klasycznej w języku chińskim rozwijała się także literatu-
ra wietnamska, zapisywana za pomocą chińskiego systemu znaków (chữ Nôm). Język 
wietnamski pozwalał na pełniejsze wyrażanie lokalnej tożsamości oraz uwzględnianie 
tematów związanych z życiem codziennym Wietnamczyków (Woodside, s. 114). W XVIII 
wieku język wietnamski zaczęł zyskiwać na znaczeniu jako narzędzie literackiego wyrazu.

Jednym z najważniejszych osiągnięć pisarzy tego okresu było wprowadzenie do lite-
ratury tematów nowych, bardziej zrozumiałych i bliskich ludowi. Twórcy tacy jak Hồ 
Xuân Hương, poetka znana z używania ironii i aluzji, wykorzystywali język wietnamski 
do podejmowania tematów życia codziennego, relacji międzyludzkich, a nawet krytyki 
społecznej. Literatura stała się bardziej inkluzywna i łatwiej dostępna, docierając do 
szerszego grona odbiorców (Ho 2000).

Rozwój literatury tworzonej w języku wietnamskim był ponadto związany z rosnącą 
popularnością liryki narracyjnej. „Pieśń pałacowego żalu” (Cung oán ngâm khúc) Nguyễn 
Gia Thiềua czy późniejsza „Opowieść o Kiều” (Truyện Kiều) Nguyễn Du, wykorzystując 
język wietnamski, nie tylko oddawały piękno rodzimej mowy, ale pełniły też funkcję 
moralnego zwierciadła, w którym odbijały się społeczne i polityczne napięcia epoki 
(Nguyễn 1998, s. 248).

LITERATURA LUDOWA: WPŁYW FOLKLORU I CODZIENNEGO ŻYCIA 
NA TEMATYKĘ LITERACKĄ

Motywy ludowe przenikały zarówno do literatury klasycznej, jak i tej tworzonej 
w języku wietnamskim. W liryce i epice XVIII wieku powszechnie pojawiały się ele-
menty zaczerpnięte z wierzeń ludowych, legend czy opowieści o duchach. Utwory, choć 
formalnie inspirowane wzorcami chińskimi, nierzadko podejmowały tematy związane 
z lokalną rzeczywistością, takie jak trudności życia chłopów, niesprawiedliwość społeczna 
czy piękno wietnamskiego krajobrazu (Huynh, s. 20). Utwory literackie zyskały unikatowy 
lokalny charakter, odzwierciedlający specyfikę kultury wietnamskiej.

Twórczość oparta na motywach ludowych była najczęściej przekazywane ustnie – były 
to głównie pieśni ludowe (ca dao) oraz ballady narracyjne (truyện thơ). W literaturze 
pisanej te same motywy były rozwijane przez autorów wykorzystujących je do krytyki 
społeczeństwa lub refleksji nad wartością prostego wiejskiego życia. Dzięki tym zabiegom 
literatura mogła stać się narzędziem do zachowania wietnamskiej tożsamości w obliczu 
politycznych i kulturowych wyzwań epoki (Nguyễn 2000).

4. NAJWAŻNIEJSZE DZIEŁA I TWÓRCY

NGUYỄN DU (1765–1820) – TWÓRCA EPOSU NARODOWEGO

Jednym z najważniejszych twórców literatury wietnamskiej XVIII i początku XIX 
wieku był Nguyễn Du. Jego „Opowieść o Kiều” (Truyện Kiều) uznaje się za narodo-
wy epos Wietnamu. Utwór napisany w języku wietnamskim stanowi arcydzieło liryki 
narracyjnej, łączące elementy ludowe z wpływami literatury chińskiej (Taylor, s. 330).



LITERATURA WIETNAMSKA XVIII WIEKU…NR 1–2 97

Historia życia młodej kobiety o imieniu Kiều opowiada o rzeczywistości zdominowanej 
przez konieczność podejmowania trudnych wyborów moralnych i osobistych w obli-
czu przeciwności losu. Dzieło porusza uniwersalne tematy, takie jak miłość, lojalność, 
cierpienie czy nierówności społeczne. Nguyễn Du, mistrzowsko posługując się piórem, 
oddaje zarówno piękno języka wietnamskiego, jak i głęboką refleksję nad kondycją 
ludzką (Huỳnh, s. 15).

„OPOWIEŚĆ O KIỀU” (TRUYỆN KIỀU), NGUYỄN DU 
– FRAGMENTY BALLADY (TRUYỆN THƠ) (HUỲNH, S. 20)

Cảnh buồn người thiết tha lòng,
Cành cây sương đượm tiếng lòng xót xa.
Cỏ non xanh tận chân trời,
Cành lê trắng điểm một vài bông hoa.

Smutny widok porusza serce,
Gałąź drzewa skąpana w rosie oddaje 

żałosne uczucia.
Młoda trawa rozciąga się po horyzont,
A białe kwiaty gruszy zdobią gałąź 

kilkoma płatkami.

W tych wersach Nguyễn Du wykorzystuje opis przyrody jako odbicie wewnętrznego 
świata bohaterki. Smutek, nostalgia i emocjonalne napięcie Kiều znajdują swoje odzwier-
ciedlenie w krajobrazie poprzez użycie słów takich jak cảnh buồn (‘smutny widok’) 
czy sương đượm (rosa osiadająca jak cień żalu). Otaczająca bohaterkę natura staje się 
projekcją jej duszy – las, niebo i rośliny „przemawiają”. Zielone trawy sięgające aż po 
horyzont (cỏ non xanh tận chân trời) symbolizują nie tylko młodość i niewinność, ale 
także tęsknotę za czymś odległym. Z kolei gałązki gruszy (cành lê trắng) z nielicznymi 
białymi kwiatami – to subtelny obraz ulotnego piękna i samotności. 

Rằng hồng nhan tự thuở xưa,
Cái điều bạc mệnh cũng là lời chung.
Oán chi những khách tiêu phòng,
Mà xui phận bạc nằm trong má đào.

Że piękne kobiety od zarania dziejów,
Na złowrogi los skazane są jednakowo.
Cóż winni są ci, co szukają rozkoszy?
Skoro zły los ukryty jest w różanych 

policzkach.

Ten fragment ukazuje pesymistyczną refleksję nad losem kobiet – w szczególności 
tych, które obdarzone są urodą. Zwrot hồng nhan (‘różana twarz’, czyli ‘piękna kobieta’) 
od wieków funkcjonuje w tradycji wietnamskiej i chińskiej jako określenie kobiecego 
piękna, ale też zapowiedź tragicznego losu. Nguyễn Du wychodzi z założenia że piękno 
idzie w parze z cierpieniem (bạc mệnh – ‘zły, okrutny los’). Dodatkowo twierdzi że, 
tragiczny los kobiet jest czymś powszechnym i powtarzalnym (lời chung).

W kolejnych wersach poeta przestrzega przed obwinianiem khách tiêu phòng – męż-
czyzn, którzy korzystają z usług kobiet w domach rozkoszy. To nie oni są bezpośrednio 
winni, sugeruje autor, lecz system społeczny, który dopuszcza, a wręcz narzuca, taki los 
pięknym kobietom. Obraz phận bạc nằm trong má đào (tragiczny los skryty w różanym 
policzka) podkreśla kontrast pomiędzy powierzchownym pięknem, a ukrytym cierpieniem. 
W ten sposób Nguyễn Du ukazuje kobiece doświadczenie jako nieodłączny element 
strukturalnej niesprawiedliwości społecznej.

Nguyễn Du czerpał inspiracje zarówno z literatury chińskiej, w szczególności z chiń-
skiej powieści Jin Yun Qiao („Przypadki pięknej Qiao”) (Nguyễn 2000), jak i z wiet-



JAKUB KRÓLCZYK98 NR 1–2

namskiego folkloru. Jego twórczość jest głęboko zakorzeniona w realiach XVIII wieku, 
ukazując napięcia społeczne, polityczne oraz zmieniające się wartości moralne (Li 1984, 
s. 246).

NGUYỄN GIA THIỀU (1741–1798) – POETA MELANCHOLII I KRYTYKI SPOŁECZNEJ

„Pieśń pałacowego żalu” (Cung oán ngâm khúc) autorstwa Nguyễn Gia Thiều to przy-
kład liryki narracyjnej, która łączy elegancję formy z głęboką refleksją nad losem czło-
wieka w obliczu przemijania i niesprawiedliwości (Nguyễn 2000).

Poemat opowiada historię młodej kobiety, która zmuszona do życia w odosobnieniu 
cesarskiego dworu zmaga się z samotnością i tęskni za utraconą wolnością. Nguyễn Gia 
Thiều mistrzowsko wykorzystuje metafory, by podkreślić nie tylko cierpienie jednostki, 
ale także ułomności systemu społecznego, w którym los człowieka jest podporządkowany 
interesom władzy (Whitemore, s. 60).

„PIEŚŃ PAŁACOWEGO ŻALU (CUNG OÁN NGÂM KHÚC), NGUYỄN GIA THIỀU 
– FRAGMENTY POEMATU (NORMAN 2005, S. 69)

Cảnh phù du trông thấy mà đau, 
Thấy xanh xanh lại thấy bạc đầu. 
Lạ gì bỉ sắc tư phong, 
Trời kia quen thói má hồng đánh ghen.

Widok marności boli, gdy się nań patrzy, 
Widzisz zieleń, a już siwizna na 

skroniach. 
Nie dziwi, że uroda przemija, a sława się 

zmienia, 
Niebo zwykło zazdrościć 

różanym policzkom.

Autor, poprzez symboliczne odniesienia, dotyka uniwersalnych tematów nietrwałości 
egzystencji, przemijania młodości oraz społecznego i emocjonalnego wykluczenia kobiet. 
Pierwsze dwa wersy – Cảnh phù du trông thấy mà đau, Thấy xanh xanh lại thấy bạc 
đầu – ukazują kontrast między młodością a starością. Zieloność, będąca metaforą życia, 
witalności i nadziei, zostaje zderzona z obrazem siwych włosów – znakiem starości. 
Autor w ten sposób wprowadza efekt melancholii i gorzkiej refleksji nad przemijaniem.

Wers trzeci, Lạ gì bỉ sắc tư phong, to aluzja do zmienności losu: piękno i status, który 
wydaje się być gwarantem trwałości, szybko może zostać utracony. Nguyễn Gia Thiều 
sięga tutaj po idiomatyczne wyrażenie, zaczerpnięte z klasycznej literatury chińskiej, by 
podkreślić paradoks losu kobiet – ich wartość w systemie dworskim była nierozerwalnie 
związana z urodą, która z czasem nieuchronnie przemija.

Czwarty wers, Trời kia quen thói má hồng đánh ghen, niesie w sobie gorzką iro-
nię – niebo (los, natura, czy bóstwo) ma zwyczaj karać piękne kobiety. To uosobienie 
złośliwego losu, który zdaje się działać wbrew sprawiedliwości, wpisuje się w szerszy 
motyw tragizmu i poczucia niesprawiedliwości.

Nguyễn Gia Thiều nie tylko operuje subtelnym językiem, ale także buduje psycholo-
gicznie złożony portret kobiety, której piękno staje się jednocześnie błogosławieństwem 
i przekleństwem. Podobnie jak Nguyễn Du, Nguyễn Gia Thiều czerpał inspirację z chiń-
skiej tradycji literackiej. Jego dzieła wyróżniają się jednak głębokim zakorzenieniem 
w wietnamskich realiach oraz wyjątkowo kunsztownym użyciem języka wietnamskiego, 
co uczyniło go jednym z najważniejszych twórców epoki.



LITERATURA WIETNAMSKA XVIII WIEKU…NR 1–2 99

ANONIMOWE UTWORY LUDOWE

Wietnamska literatura XVIII wieku była bogata również w dzieła anonimowe. Pieśni 
ludowe (ca dao) i ballady narracyjne (truyện thơ) odgrywały kluczową rolę w podtrzy-
mywaniu wartości kulturowych, historii oraz wierzeń prostych ludzi (Woodside, s. 118).

Anonimowe utwory ludowe często poruszały tematykę miłości, relacji rodzinnych, 
pracy na roli czy walki z przeciwnościami losu. Przykładem nurtu są liczne pieśni z połu-
dniowego Wietnamu, opowiadające o życiu codziennym mieszkańców tej części kraju 
oraz ich zmaganiach z trudnościami związanymi z uprawą ryżu i życiem w deltach rzek 
(Nguyễn 2000).

FRAGMENT PIEŚNI LUDOWEJ (CA DAO), AUTOR NIEZNANY

Thân em như tấm lụa đào,
Phất phơ giữa chợ biết vào tay ai?

Moje ciało jak różowy jedwab,
Trzepocący na targu – nie wiem, w czyje 

ręce trafi.

Ten krótki, ale wymowny fragment pieśni ludowej ukazuje dramat kobiety w spo-
łeczeństwie feudalnym. Wers Thân em như tấm lụa đào – wykorzystuje jedwab, aby 
oddać kruchość, piękno i wartość kobiety. Jedwab (lụa) symbolizuje tutaj coś szlachet-
nego i pożądanego, ale też łatwego do uszkodzenia. W dodatku kolor đào (‘różowy’, 
‘brzoskwiniowy’) niesie konotacje młodości, niewinności i kobiecości. W całej tej deli-
katności zawarta jest jednak bezbronność – kobieta jawi się jako przedmiot, którego los 
nie zależy od niej samej.

Drugi wers – Phất phơ giữa chợ biết vào tay ai?§ – jeszcze silniej akcentuje utratę 
podmiotowości. Lekkie trzepotanie jedwabiu na targu, w przestrzeni publicznej, symboli-
zuje los kobiety zdanej na decyzje innych, często przypadkowe i nieodwracalne. Miejsce 
akcji – targowisko – jest znaczące: to przestrzeń kupna i sprzedaży, a więc miejsce, gdzie 
człowiek (w tym przypadku kobieta) staje się towarem, pozbawionym własnej woli i wpły-
wu na swój los. Pytanie „kto mnie weźmie?” nie tylko wyraża niepewność, ale i głęboki 
smutek związany z brakiem wpływu na własne życie oraz zależność od kaprysów innych.

Utwór ten, mimo przynależności do twórczości ludowej, ukazuje mistrzowskie ope-
rowanie metaforą i nastrojem. Ca dao, jako forma poezji przekazywana ustnie, stanowiła 
przez wieki głos ludu – często kobiet – który rzadko znajdował przestrzeń w oficjalnych 
dyskursach. Mimo pozornej prostoty, pieśni te ukazują skomplikowane emocje i relacje 
społeczne, a także sprzeciw wobec niesprawiedliwości społecznej i opresji patriarchal-
nych struktur.

Twórczość ludowa stanowiła źródło dalszych inspiracji dla wykształconych twórców, 
którzy czerpali z niej nie tylko tematykę, ale także stylistyczne formy wyrazu. Granica 
między literaturą elitarną a ludową stawała się coraz bardziej zatarta.

5. MOTYWY LITERACKIE I ICH ROLA W KSZTAŁTOWANIU TRADYCJI

Motywy powszechnie pojawiające się w literaturze wietnamskiej XVIII wieku były 
wynikiem nie tylko panującej mody, ale dodatkowo odbiciem społecznych, kulturowych 
oraz politycznych transformacji dokonujących się na oczach twórców. Co więcej, poprzez 
sposób ich ujęcia i rozwinięcia, konkretni autorzy – jak Nguyễn Du czy Nguyễn Gia 
Thiều – tworzyli podwaliny nowoczesnej wrażliwości literackiej, wpływając na rozwój 
tematów i stylów, które trwale wpisały się w kanon literatury narodowej.



JAKUB KRÓLCZYK100 NR 1–2

ROZDARCIE MIĘDZY TRADYCJĄ A ZMIANĄ: KONFUCJAŃSKA HARMONIA 
A NOWOCZESNE DĄŻENIA

Literatura chętnie konfrontowała tradycyjne wartości konfucjańskie, takie jak harmo-
nia społeczna, hierarchia czy lojalność wobec rodziny, z nowymi prądami myślowymi 
i pragnieniem zmian. W „Opowieści o Kiều” (Truyện Kiều) ukazany zostaje wewnętrzny 
konflikt bohaterów, którzy stają przed wyborem między posłuszeństwem wobec zastanych 
norm społecznych, a pragnieniem osobistej wolności. Kiều, zmuszona do poświęcenia 
własnych pragnień w imię dobra rodziny, nie tylko ucieleśnia klasyczne cnoty konfu-
cjańskie, ale również zapowiada nowy typ bohatera tragicznego – jednostki świadomej 
swojej podmiotowości i rozpiętej pomiędzy powinnością a pragnieniem. Utwór ten nie 
tylko komentował przemiany ale aktywnie je kształtował, stając się punktem odniesienia 
dla późniejszych twórców i ważnym głosem w dyskusji o wartościach i nowoczesnej 
tożsamości (Taylor, s. 284).

W liryce i epice zauważalne są refleksje nad chaosem wynikającym z konfliktów 
wojennych i istniejących podziałów społecznych. Dramatyczne zmiany wywołują potrzebę 
przewartościowania tradycyjnych pojęć, a także eksploracji nowych ścieżek myślowych, 
które silniej odzwierciedlałyby indywidualistyczne spojrzenie na świat (Nguyễn 1998, 
s. 320).

LITERACKI OBRAZ KOBIETY W KONTEKŚCIE NORM I PRZEMIAN 

Kwestia pozycji kobiety w społeczeństwie była nie tylko częstym motywem literackim, 
ale również przestrzenią, w której dokonywało się przeformułowanie literackiego spojrzenia 
na jednostkę. Przykładem może być bohaterka „Pieśni pałacowego żalu” (Cung oán ngâm 
khúc), której los w uniwersalny sposób ukazuje samotność i cierpienie kobiet zamknię-
tych za pałacowymi murami. Ballada Nguyễn Gia Thiều stanowi głos sprzeciwu wobec 
nierówności płci i ograniczeń narzucanych przez normy społeczne (Nguyễn 2000, s. 175).

Podobnie Kiều, tytułowa bohaterka eposu Nguyễn Du, będąc niezwykle utalentowaną 
i piękną, zmuszona jest do życia pełnego poświęceń i cierpienia, co ukazuje dramatyczny 
los jednostki w epoce feudalnej. Motyw ten zyskał ponadczasowy wymiar, a literac-
kie opisy stały się zarówno krytyką społeczeństwa, jak i próbą zrozumienia kobiecego 
doświadczenia (Huỳnh, s. 25). Wprowadzają do literatury nurt społecznej krytyki, który 
będzie rozwijany przez kolejne pokolenia. Ich twórczość miała charakter formujący – 
zarówno jeśli chodzi o tematykę, jak i styl. Wykorzystując wyrafinowaną formę wersyfi-
kacyjną, język oraz motywy ludowe, tworzyli nową jakość literacką, integrując refleksję 
społeczną z mistrzostwem artystycznym.

TEMATYKA MIŁOŚCI I MELANCHOLII

Miłość i melancholia to motywy przewodnie wielu utworów, odzwierciedlające 
zarówno osobiste doświadczenia autorów, jak i uniwersalne ludzkie emocje. Nguyễn 
Du mistrzowsko posługuje się wietnamskim, oddając emocjonalne bogactwo swoich 
bohaterów. Miłość Kiều do Kim Trọnga zostaje ukazana uczucie jako głębokie i czyste, 
jednakże skazane na porażkę z powodu nacisków zewnętrznych. Melancholia przenika 
cały utwór, będąc wyrazem smutku związanego z niemożnością spełnienia osobistych 
pragnień w obliczu społecznych oczekiwań (Nguyễn 2000, s. 145). W ten sposób autor 
nie tylko komentował losy bohaterów, ale też wprowadzał wzorzec emocjonalnego reali-
zmu, który z czasem został rozwinięty zarówno w poezji, jak i prozie XIX i XX wieku.



LITERATURA WIETNAMSKA XVIII WIEKU…NR 1–2 101

Tematykę tę można rozpoznać także w pieśniach ludowych (ca dao), które nierzadko 
opowiadają o tęsknocie, miłości i stracie. Utwory odzwierciedlają codzienne życie ludzi, 
ich rozterki i nadzieje. Powszechne wykorzystanie prostych odniesień do codziennych 
przedmiotów, przykładowo do chustki (khăn), jako symbolu miłości i tęsknoty. Nadaje 
to literaturze tej epoki szczególny charakter (Li 1986, s. 42).

6. ZNACZENIE LITERATURY XVIII WIEKU DLA PÓŹNIEJSZYCH EPOK

Twórczość XVIII wieku odegrała kluczową rolę w kształtowaniu tożsamości kulturo-
wej Wietnamu i stanowiła mocny fundament dla wielu późniejszych nurtów literackich. 
Nieprzeceniony jest również jej wpływ na proces rozwoju języka wietnamskiego jako 
uznanego medium literackiego.

ZNACZENIE DLA LITERATURY DALSZYCH EPOK

Wietnamska literatura kolejnych stuleci czerpała obficie z motywów i technik lite-
rackich zaproponowanych w XVIII wieku, w tym z bogatego emocjonalnie języka oraz 
głębokich refleksji nad kondycją człowieka. Utwory Nguyễn Du nie tylko zyskały miano 
ponadczasowych, ale także inspirowały autorów do tworzenia dzieł poruszających tematy 
miłości, smutku i przemijania (Huỳnh, s. 25). Zdolność literatury do oddawania ludzkich 
emocji w kontekście konfliktów społecznych i osobistych była często rozwijana w nowych, 
bardziej introspektywnych formach (Woodside, s. 101).

XIX-wieczni twórcy, jak na przykład Cao Bá Quát (1809–1855), chętnie nawią-
zywali do melancholijnych obrazów i tragicznych losów bohaterów literatury XVIII 
wieku, aby wyrazić tęsknotę za wolnością i dążenie do indywidualizmu. „Opowieść 
o Kiều” (Truyện Kiều) stały się literackim punktem odniesienia, którego styl, struktura 
i uniwersalny przekaz emocjonalny były naśladowane w twórczości kolejnych pokoleń 
(Nguyễn 2000, s. 145).

ROZWÓJ JĘZYKA WIETNAMSKIEGO JAKO MEDIUM LITERACKIEGO

Literatura XVIII wieku odegrała kluczową rolę w procesie umacniania znaczenia 
języka wietnamskiego jako pełnoprawnego medium literackiego. Mimo wcześniejszej 
dominacji literatury w języku chińskim, dzięki takim autorom jak Nguyễn Du czy Hồ 
Xuân Hương język wietnamski zaczął zdobywać uznanie jako narzędzie wyrażania naro-
dowej tożsamości i doświadczeń (Nguyễn 1998, s. 320).

Nguyễn Du udowodnił, że język wietnamski jest zdolny do przekazywania złożonych 
emocji i skomplikowanych treści filozoficznych, z powodzeniem rywalizując z klasyczną 
literaturą chińską. Wykorzystanie języka wietnamskiego umożliwiło większą dostępność 
literatury dla niższych warstw społeczeństwa, co z kolei przyczyniło się do wzrostu 
świadomości narodowej i kulturowej (Taylor, s. 284).

W XIX wieku język wietnamski stał się istotnym narzędziem literackim dla ruchów 
patriotycznych. Dzieła Hồ Xuân Hương, pełne humoru i ironii, odzwierciedlały codzienne 
życie, a jednocześnie wzmacniały pozycję języka wietnamskiego jako środka wyrażania 
zarówno piękna, jak i krytyki społecznej (Li 1986, s. 42). Ten proces rozwoju języka 
osiągnął swoje apogeum w okresie kolonialnym, kiedy system zapisu chữ Nôm zaczął 
ustępować alfabetowi łacińskiemu (quốc ngữ), jednak nadal odgrywał ważną rolę jako 
symbol tradycji narodowej (Phan, s. 95).



JAKUB KRÓLCZYK102 NR 1–2

7. PODSUMOWANIE I WNIOSKI

Literatura wietnamska XVIII wieku to wyjątkowe świadectwo burzliwych czasów, w któ-
rych wielowiekowa tradycja spotyka się z nowymi prądami myślowymi. Epoka kształtowana 
przez podział kraju na dwie strefy wpływów, rządy dynastii Tây Sơn oraz kontakt z kulturą 
chińską, stworzyła warunki do narodzin dzieł, które przekraczają jej granice.

Widoczne rozdarcie pomiędzy konfucjańskim dążeniem do harmonii a nowoczesnym 
pragnieniem indywidualnej wolności stanowi dowód głębokiego zakorzenienia w kon-
tekście społeczno-politycznym. Szczególną uwagę przyciąga obraz losu kobiet, zarówno 
jako krytyka niesprawiedliwości społecznej, jak i uniwersalna refleksja nad kondycją 
człowieka. Melancholijna miłość oraz wyraźne wpływy folkloru dodatkowo wzbogacają 
literaturę epoki, nadając jej ponadczasowy charakter.

Wiek XVIII odegrał również kluczową rolę w procesie transformacji językowej. Lite-
ratura w języku wietnamskim zaznaczyła swoją odrębność, zyskała prestiż, a dodatkowo 
umożliwiła dotarcie do szerokich grup społecznych. Jej znaczenie dla twórczości kolejnych 
pokoleń jest trudne do przecenienia.

Wietnamska literatura XVIII wieku nie tylko zachwyca estetyką i formalnym kunsztem, 
ale również pełni rolę zwierciadła dla przemian społecznych i kulturowych, stanowiąc 
bogaty materiał do badań historycznych, literackich i językowych.

BIBLIOGRAFIA

Hồ Xuân Hương. Spring Essence: The Poetry of Hồ Xuân Hương. Tłumaczenie i opracowanie 
J. Balaban, Copper Canyon Press, 2000.

Huỳnh Sanh Thông (red. i tłum.). The Tale of Kiều. Yale University Press, 1983.
Li, T. Confucian Thought in Vietnamese Literature of the Lê Dynasty. „Journal of Southeast Asian 

Studies”, t. 15, nr 2, 1984.
Li, T. Folklore and Literary Tradition in Vietnam. „Asian Folklore Studies”, vol. 45, no. 1, 1986.
Nguyễn Đăng Na. Con đường giải mã Văn học trung đại Việt Nam. Nhà xuất bản Đại học Sư 

phạm, 2021.
Nguyễn Gia Thiều. Cung oán ngâm khúc, L’Odalisque Mécontente, Forgotten Books, 2018.
Norman, G. O. The Emergence of Modern Southeast Asia: A New History. University of Hawai’i 

Press, 2005.
Phan Huy Lê. Lịch sử văn hóa Việt Nam. Nhà xuất bản Giáo dục, 2003.
Taylor, K. W. A History of the Vietnamese. Cambridge University Press, 2013.
Whitmore, J. K. The Impact of the Tây Sơn Uprising on Vietnamese Society and Culture. „Journal 

of Asian History”, t. 20, nr 1, 1986.
Woodside, A. B. Vietnam and the Chinese Model: A Comparative Study of Nguyen and Ch’ing 

Civil Government in the First Half of the Nineteenth Century. Harvard University Press, 1971.



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.9BEATA KUBIAK HO-CHI
Uniwersytet Warszawski

SHŌNO YORIKO: LITERATURA JAKO POLE WALKI

ABSTRACT: The article presents the work of the renowned contemporary Japanese writer 
Shōno Yoriko, which is an original example of socially engaged postmodern literature. 
It falls in the Heisei era (1989–2019) – a time of the bursting of the Japanese economic 
bubble, crisis and related social unrest, globalization and the supremacy of the global 
free-market economy. Shōno’s avant-garde fiction, which is for her a field, where 
she stands up for the rights of women, children, the elderly, animals, but also for the 
increasingly less appreciated high literature, treated in the contemporary neoliberal 
world as an ordinary free-market commodity, is a rare combination of high literature 
and science fiction, the Japanese “I – novel” and fantasy. The analysis of Shōno’s 
representative works, such as the novels Time Warp Complex, Restless Dream, System 
Closed in Crystal, as well as the essays and newspaper articles collected in The Don 
Quixote “Debate” allowed to present in the article her literature as a tool in the writer’s 
struggle against the evil of this world.

KEYWORDS: contemporary Japanese literature, Heisei literature, engaged literature

Shōno Yoriko (ur. 1956), jedna z najbardziej oryginalnych pisarek w historii Japonii, 
zajmuje niepodważalną pozycję we współczesnej literaturze japońskiej. Należy do tych 
nielicznych twórców, którzy mogą się poszczycić otrzymaniem tak zwanej potrójnej 
korony (sankan), czyli trzech najważniejszych nagród literackich – Akutagawy, Nomy 
i Mishimy1. Jej dojrzała twórczość przypadająca na erę Heisei (1989–2019) – czasy kry-
zysu wywołanego pęknięciem bańki ekonomicznej, związanych z nim napięć i niepokojów 
społecznych, globalizacji i supremacji światowej gospodarki wolnorynkowej – jawi się 
jako niekończąca się walka ze złem tego świata. Zaciekły bój Shōno o literaturę wysoką 
artystycznie w Japonii ponowoczesnej2, zdominowanej przez kulturę masową i komercja-
lizm, przyniósł jej rozgłos i miano „bóstwa opiekuńczego literatury wysokiej” (junbungaku 
no shugojin)3. Czasami podkreśla się, że jest to „samotne” bóstwo opiekuńcze (kokō no 

1 Przez kolejne osiemnaście lat Shōno była jedyną pisarką, która zdobyła te trzy najważniejsze 
nagrody. Później sukces ten został powtórzony przez kolejne pisarki: Maki Kashimadę (2012), Yukiko 
Motoyę (2015), Muratę Sayakę (2016) i Imamurę Natsuko (2019).

2 Termin „Japonia ponowoczesna”, czy też „postmodernistyczna” odnosi się wg filozofa Azumy 
Hirokiego przede wszystkim do ponowoczesnego społeczeństwa japońskiego, które wyróżnia się roz-
winiętymi technologiami informacyjnymi, rynkiem masowym, konsumpcjonizmem, wielokulturowością 
i subkulturą, fragmentacją oraz globalizacją gospodarczą. Azuma podkreśla potrzebę rozróżnienia 
postmodernizmu w sensie społeczeństwa postmodernistycznego od ideologii postmodernistycznej. 
Postmodernizacja społeczeństwa japońskiego trwa nadal współcześnie, natomiast teorie postmoderni-
styczne, na początku lat 80. XX wieku popularne w kręgach akademickich, po kilku latach straciły 
na znaczeniu i ostatecznie nie odegrały w Japonii dużej roli (Murakami, s. 3). 

3 Określenie to, szeroko znane i stosowane w odniesieniu do literatury Shōno, zostało spopu-
laryzowane dzięki blurbowi na tylnej okładce wydania kieszonkowego, zawierającego trzy ważne 
wczesne powieści Shōno, które przyniosły jej uznanie (Shōno 2007b). 



BEATA KUBIAK HO-CHI104 NR 1–2

shugojin)4, co uwydatnia zarówno unikalność postawy tej pisarki, jak i swego rodzaju 
społeczną alienację, będącą jej udziałem od młodości. Samotną walkę na polu literatury 
prowadzi Shōno bowiem już od czasów swojego debiutu prozatorskiego w 1981 roku. 
Początkowo były to zmagania o uznanie dla własnego pisarstwa. Z czasem przerodziły 
się one w walkę o godne miejsce w społeczeństwie i prawa „wszystkich słabszych”. Jak 
sama wyjaśnia, pod pojęciem tym kryją się „wszystkie osoby dyskryminowane, w tym 
kobiety” (McCaffery i in.). Shōno, niczym wojownik, walczy więc w swojej literackiej 
fikcji i metafikcji, w esejach i artykułach prasowych o kobiety, dzieci, starców, zwierzęta, 
ale też o coraz mniej docenianą literaturę wysoką artystycznie, traktowaną często we 
współczesnym neoliberalnym świecie jak zwykły towar wolnorynkowy. 

To właśnie praktykom polityczno-ekonomicznym neoliberalizmu, będącego formą 
kapitalizmu, w którym nastąpiło bezprecedensowe rozszerzenie zasad rynkowych na 
wszystkie dziedziny życia, Shōno sprzeciwia się najzacieklej. Upatruje w nim głów-
nych przyczyn zaostrzających się nierówności społecznych, opresyjności władzy, dys-
kryminacji ze względu na płeć, wykluczenia jednostki. Jej postawa nie wynika przy 
tym z zaangażowania politycznego czy ideologicznego (choć pisarka stoi otwarcie po 
stronie feminizmu), nie jest rezultatem szczególnego zainteresowania ekonomią, ani nie 
ma związku z aktywizmem społecznym. Shōno sytuuje swoją literaturę całkowicie poza 
tymi dziedzinami, określając ją po prostu jako „walczącą awangardową fikcję literacką” 
(tatakau avangyarudo to shite no riterarī fikushon; Shōno 2001a, s. 262). 

PISARKA I JEJ BROŃ. OD „BEZIMIENNEJ” DO „HERETYCZNEJ” 
TWÓRCZYNI LITERATURY WYSOKIEJ

Awangardowa fikcja Shōno, będąca polem, na którym walczy, a jednocześnie narzę-
dziem jej walki, wymyka się prostym próbom kategoryzacji, stanowiąc rzadkie połączenie 
literatury wysokiej i science fiction, japońskiej „powieści o sobie” (shishōsetsu) i fantasty-
ki, rzeczywistości i świata snu. Ceniony specjalista z dziedziny japońskiej i amerykańskiej 
literatury science fiction, Tatsumi Takayuki, uznaje Shōno za pisarkę slipstreamową (1998, 
s. 212), łączącą w swojej postmodernistycznej prozie elementy surrealizmu, magicznego 
realizmu i niepokojącej science fiction. Niezależnie od kontrowersji i wykluczających 
się często definicji literatury slipstreamowej5, jej teoretycy są zgodni co do tego, że do 
perfekcji dekonstruuje ona granice pomiędzy literaturą mainstreamową a literaturą science 
fiction (Tatsumi, s. 330). Za prekursora japońskiego slipstreamu, którego początki przy-
padają na lata 90. XX wieku, uznawany jest pisarz pierwszej generacji twórców rodzimej 
science fiction6, Tsutsui Yasutaka (1934). W latach 90. XX w. uznanych japońskich 

4 Zob. posłowie Shōno do wznowionej w 2020 r. powieści Suishōnai seido (System wewnątrz 
kryształu), wydanej po raz pierwszy w 2003 r. (Shōno 2020, s. 277). 

5 Literatura slipstreamowa to rodzaj literatury spekulatywnej, postmodernistycznej science fic-
tion, która jest mieszanką różnych gatunków. Termin ten został ukuty przez cyberpunkowego pisarza 
Bruce›a Sterlinga w 1989 roku. Za pisarzy slipstreamowych uważa się zazwyczaj Kurta Vonneguta, 
Thomasa Pynchona, Kathy Acker, Jamesa Patrica Kelly›ego, Johna Kessela i in.

6 Wyróżnia się cztery główne okresy formatywne japońskiej SF XX w.: 1) generację pisarzy lat 60., 
pozostających pod dużym wpływem anglo-amerykańskiej SF lat 50., 2) generację pisarzy lat 70., którzy 
zasymilowali Nową Falę i czerpali z SF dla lepszego opisu rzeczywistości, 3) pokolenie pisarzy lat 80., 
w większości współczesnych anglo-amerykańskim pisarzom postnowofalowym i przedcyberpunkowym, 
4) generację pisarzy późnych lat 80. i 90., którzy doskonale przyswoili sobie światową tradycję SF, 
wraz z cyberpunkiem i poetyką yayoi (Tatsumi, s. 328–329). 



SHŌNO YORIKO: LITERATURA JAKO POLE WALKINR 1–2 105

pisarzy literatury wysokiej (junbungaku), takich jak Murakami Haruki (1949), Shimada 
Masahiko (1961), Murakami Ryū (1952), Hisama Jūgi (1953), Matsuura Rieko (1958), 
a nawet Ōe Kenzaburō (1935–2023), który opublikował w 1990 r. powieść Chiryōtō 
(Wieża uzdrowienia), zaczęło inkorporować do swoich utworów elementy science fic-
tion, bądź realizmu magicznego (Tatsumi, s. 330). Kiedy więc Shōno pisze o sobie jako 
o „heretycznej twórczyni literatury wysokiej” (2005b, s. 26), która „próbuje przejrzeć 
rzeczywistość, posługując się fantasy jako metodą literatury wysokiej” (2001, s. 262), 
ma z pewnością na myśli nie tylko swoją nieprzejednaną postawę w dyskusji o litera-
turze wysokiej, lecz również swój slipstreamowy styl, wymykający się konwencjom tej 
literatury. W ultrapersonalnej powieściowej narracji Shōno, cechującej się rizomatyczną 
chaotycznością, rzeczywistość splata się bowiem z surrealistycznym, slapstikowym, prze-
pełnionym humorem i ironią, odrealnionym sposobem ekspresji artystycznej. Powieści 
Shōno są przy tym pełne metafor, symboli, intertekstualnych gier, kalamburów, skrótów, 
onomatopei i neologizmów, dzięki którym rodzi się unikalny „język Shōno”, tak ory-
ginalny, że czasami niełatwy do zrozumienia nawet dla czytelników japońskich. Choć 
trudno go nazwać pięknym w tradycyjnym tego słowa znaczeniu, jest to język niezwykle 
wypracowany, wyrafinowany. To w nim kryje się tajemnica trudności przebicia się utwo-
rów tej pisarki poza Japonię – tłumacz onieśmielony jest złożonością wielopoziomowych 
asocjacji myślowych, wymagających mitologicznych i kulturowych odniesień. 

Eksperymentalny język powieści Shōno obecny był w jej twórczości w zasadzie 
od samego początku. Pisarka, która wychowywała się w Ise, urodziła się w portowym 
mieście Yokkaichi, skąd pochodziła jej matka, i gdzie spędzała wiele czasu z ukochaną 
babcią, będącą poetką haiku. To ona nauczyła wnuczkę zwracać baczną uwagę na słowa, 
tak ważne przy tworzeniu tej najkrótszej, siedemnastosylabowej formy poetyckiej. Prze-
bywając w domu babki, Shōno już jako trzynastolatka czytała literaturę poważną, pisaną 
wymagającym, trudnym językiem – Mishimę, Tanizakiego, Takamiego Juna, Saikaku, 
Sartre’a (Yamazaki, s. 278). Sama pisać zaczęła w wieku osiemnastu lat, gdy w Nagoyi 
przez dwa lata przygotowywała się do egzaminów na studia. Rodzice chcieli, by została 
lekarzem, lecz ostatecznie ukończyła studia prawnicze na Uniwersytecie Ritsumeikan 
w Kioto, w 1980 roku. Studiując prawo cywilne, które nauczyło ją posługiwania się 
językiem logicznym, a przy tym sytuującym się na wysokim poziomie abstrakcji, w wieku 
dwudziestu jeden lat zaczęła wysyłać swoje pierwsze utwory na konkursy dla debiutan-
tów, ogłaszane przez czasopisma literackie (Yamazaki, s. 279). Pierwszy sukces nadszedł 
dopiero po czterech latach, w 1981 roku, kiedy to za krótką powieść Gokuraku (Raj), 
której głównym tematem są urojenia i mroczne myśli ceramika, obsesyjnie malującego 
piekło buddyjskie (Shōno 2001b), otrzymała Literacką Nagrodę Gunzō dla Debiutantów. 
Jej kandydaturę poparł wtedy znany pisarz shishōsetsu, Fujieda Shizuo (1907–1993), 
którego twórczość Shōno niezwykle ceni. Ośmieliło ją to do dalszego pisania, lecz, jak 
poetycko ujmuje to Shimizu Yoshinori, autor biografii literackiej Shōno, lata 80. były 
dla pisarki „czasami mroku” (ankoku jidai) (2006, s. 10). Potrzeba było aż dziesięciu lat 
wytężonej pracy, graniczącej z walką, by Shōno zdobyła uznanie w zmaskulinizowanym 
i konserwatywnym środowisku literackim (bundan). Jak sama ironizuje, musiała minąć 
cała dekada, by zasłużyła sobie wreszcie, w wieku trzydziestu pięciu lat, na miano 
mumei sakka – „nieznanej pisarki”. I nie traktowała bynajmniej tego określenia jak 
czegoś obraźliwego – wreszcie, stając się Nieznaną Pisarką, zaczęła być rozpoznawana 
jako pisarka (Shōno 1995, s. 226–227). To uznanie środowiska literackiego pojawiło się 
niespodziewanie w 1991 roku, rozpoczynając pasmo sukcesów Shōno – wtedy to po raz 



BEATA KUBIAK HO-CHI106 NR 1–2

pierwszy jej teksty, dotąd pojawiające się jedynie w czasopismach, ukazały się w wydaniu 
książkowym, w zbiorze Nani mo shite nai (Nic nie robię), a tytułowa powieść w tym 
samym roku została wyróżniona Nagrodą Literacką Nomy dla Debiutantów. Trzy lata 
później, w 1994 roku, niemal jednocześnie Shōno otrzymała Nagrodę Literacką Mishimy 
za Nihyakkaiki (Dwusetna rocznica) i Nagrodę Literacką Akutagawy za Taimu surippu kon-
bināto (Kombinat zakrzywionej czasoprzestrzeni, dosł. ‘Podróż w czasie z kombinatem’). 

Wczesna twórczość Shōno nie przystawała do atmosfery Japonii lat 80. – czasu 
prosperity i konsumpcjonizmu. Do czytelników nie przemawiała jej proza, zbyt mało 
rozrywkowa, a jednocześnie nazbyt fantasmogoryczna. Oto jak pisarka wspomina tamte 
trudne czasy: 

Odrzuciłam fikcję, którą w latach 80. zaakceptowała literatura wysoka. Nie jestem popowa, 
nie jestem narracyjna, nie jestem młodzieżowa, nie jestem prosta, a tytuł mojej pierwszej 
książki brzmiał ‘Nic nie robię’. Te dziesięć lat naprzemiennego afirmowania i zaprzecza-
nia własnej płci, rzeczywistości, czasów, stanowiły ślepy zaułek (Shōno 2001a, s. 262)7.

Dopiero po roku 1990, kiedy to wraz z pęknięciem bańki ekonomicznej przyszedł 
kryzys, Shōno została zauważona. Jej literatura, oddająca nastrój niepokoju i zagubie-
nia współczesnego człowieka nieradzącego sobie w świecie bezwzględnej, neoliberalnej 
gospodarki, dostrzegająca nierówności i niesprawiedliwości społeczne, znalazła wreszcie 
zrozumienie. A ona sama, w końcu usłyszana i doceniona, mogła wyjść na zewnątrz 
z dumnie podniesioną głową: 

[W]ydostałam się ‘na zewnątrz’ (soto), na moje ‘pole walki’ (senjō), na punkt styku 
rzeczywistości i iluzji (genjitsu to gensō no setten) (Shōno, 2001a, s. 262) 

– pisała o sobie w początkach lat 90. 
To metaforyczne „pole walki”, o którym pisze Shōno, jest jej światem zewnętrznym, 

wobec którego od młodości odczuwała dyskomfort, jak też jej literaturą, pozwalającą jej 
w tym świecie egzystować. Konsekwentna postawa literacka Shōno polega na stawianiu 
czoła rzeczywistości poprzez zacieranie granic pomiędzy realnością a iluzorycznością. 
Polifoniczni bohaterowie wielu jej utworów powstałych po roku 1990 (ale również tych 
wcześniejszych) są zazwyczaj zawieszeni pomiędzy snem a jawą, niepewni realności 
swoich słów, czynów, relacji z osobami z zewnątrz. A jednocześnie, pomiędzy ciągiem 
ich nieskładnych działań, naznaczonych intensywnością afektu, pojawiają się obrazy, 
będące świadectwem kontestacyjnego oglądu rzeczywistości Shōno. 

Sawano, główna bohaterka powieści „Kombinat zakrzywionej czasoprzestrzeni” (Taimu 
surippu konbināto), uhonorowanej najbardziej prestiżowym wyróżnieniem w dziedzinie 
literatury wysokiej, Nagrodą Akutagawy, wyrusza w przedziwną oniryczną podróż po 
Tokio i jego obrzeżach w poszukiwaniu Tuńczyka, swego rodzaju cyborga o głowie ryby 
i ciele mężczyzny, w którym jest platonicznie zakochana. Tuńczyk – najprawdopodobniej 
on, lecz Sawano nie jest tego do końca pewna – zadzwonił do niej we śnie i nalegał, 
żeby pojechała do Umishibaury, gdzie znajduje się produkująca telewizory i elektronicz-
ne oprzyrządowanie fabryka Tōshiby. Podczas tej podróży rozróżnienie na sen i jawę 
w zasadzie nie istnieje. Bo rzeczywistość często bywa równie absurdalna i przerażająca 

7 Wszystkie tłumaczenia w tekście są autorki artykułu, chyba że zaznaczono inaczej. 



SHŌNO YORIKO: LITERATURA JAKO POLE WALKINR 1–2 107

jak sen, a świat zewnętrzny, doświadczany przez Sawano po części wbrew jej woli, jest 
bolesny i chaotyczny jak senny koszmar. Czas linearny, który mógłby wnieść w opowia-
daną historię nieco porządku, nie ma w tej powieści żadnego zastosowania – przeszłość, 
teraźniejszość i przyszłość wślizgują się jedna w drugą, załamują i przenikają. Wspo-
mnienia Japonii z czasów Shōwa, lat 60. XX w. i nadziejach na nigdy niekończący się 
rozwój gospodarczy, który właśnie wtedy się rozpoczął i którego fabryka Tōshiby, była 
doskonałym przykładem, przenikają się z mrocznymi obrazami Tokio ery Heisei. Sen 
o bogactwie i potędze legł w gruzach wraz z pęknięciem bańki ekonomicznej. Żałośnie 
prezentuje się napis, który Sawano widzi na ścianie fabrycznego budynku Tōshiby, gdy 
dociera do Umishibaury: 

Podążajmy wraz z fabryką w XXI wiek, czasy wiecznego postępu (Shōno 2007c, s. 76). 

A przecież postępu nie ma, a zubożały przemysłowy krajobraz okolic Tokio ery Heisei, 
przypomina postapokaliptyczną scenerię postindustrialnego Los Angeles z futurystycznego 
arcydzieła Ridleya Scotta Blade Runner8. 

Jednym ze sposobów odczytania tej powieści jest upadek mitu Japonii jako wielkiej, 
światowej potęgi ekonomicznej. Zubożenie ludności i pogłębienie nierówności społecz-
nych, jakie przyniosło pęknięcie bańki, stały się powszechną rzeczywistością. 

Walka Shōno z mitami stała się jeszcze bardziej radykalna w powieści Resutorēsu 
dorīmu (Restless dream9, 1994), którą pisarka uważa za reprezentatywną dla swojej 
twórczości. Jej cztery części publikowane były w czasopismach pomiędzy rokiem 1992 
a 1994, a ostateczna wersja książkowa ukazała się nakładem Kawade Shobō Shinsha 
w 1994 roku. Również w tej powieści Shōno wykorzystuje do zbudowania fabuły sen, 
a co więcej, jej akcja dzieje się w śnionym wirtualnym świecie gry komputerowej, co 
znacznie pogłębia iluzoryczny charakter tego wielowątkowego utworu. Postacią śnioną 
przez główną bohaterkę, która zajmuje się pisaniem na edytorze tekstów, jest Momo-
ki Tobihebi. Miejscem akcji gry jest Sprattle City, miasto z koszmaru, które zabija 
przybywających do niego śniących ludzi, by zamienić ich w zombie. Momoki musi 
z nimi walczyć, gdyż zombi nie tolerują jej inności i braku uległości – mężczyźni jej 
nie pociągają, nie zakochuje się, nie wychodzi za mąż. Sprzeciwia się męskiej domina-
cji, więc zombi wyzywają ją słowami baka onna (‘głupia kobieta’), busu ona (‘brzydka 
kobieta’), nienawidzą jej i chcą ją zlikwidować. Wielka Świątynia, górująca nad Sprattle 
City i kontrolująca miasto, jest symbolem państwa z koszmaru, nie pozwalającego na 
istnienie, kobiety, która nie chce podporządkować się mężczyźnie (Shimizu 2006, s. 11). 

Krytyka opresyjnego systemu społecznego – instytucji religijnych i świeckich, języ-
ka dyskryminującego kobiety, władzy podtrzymującej androcentryczny porządek świata, 
w którym równość kobiet i mężczyzn jest jedynie pustym sloganem – zaznacza się 
w Resutorēsu dorīmu o wiele mocniej niż we wcześniejszych utworach Shōno. Wyznacza 
główny kierunek jej twórczości w nowym millenium, łącząc się jednocześnie z walką 
o miejsce literatury wysokiej w ponowoczesnym świecie. 

8 Więcej na temat onirycznej podróży po Tokio Taimu surippu konbināto i porównaniach z Blade 
Runnerem można znaleźć w moich dwóch artykułach na temat tej powieści, zob. Kubiak Ho-Chi 
(2015) i Kubiak Ho-Chi (2016). 

9 Tytuł Resutorēsu dorīmu oddaje japońską wymowę ang. ‘restless dream’, pol. ‘niespokojny sen’.



BEATA KUBIAK HO-CHI108 NR 1–2

WALKA O LITERATURĘ WYSOKĄ

W marcu tego roku skończyłam czterdzieści siedem lat. Kiedy patrzę wstecz na moje życie, 
widzę w nim wyłącznie literaturę. Udało mi się żyć, tak jak chciałam. W rezultacie przez 
cały czas zajmowałam się literaturą wysoką. I była to jednocześnie dziwna walka, walka 
heretyckiej twórczyni literatury wysokiej. Ponadto od kilku lat biorę udział w debacie na 
temat tej literatury. Czyżby moim przeznaczeniem była walka? 

– pisała Shōno w 2003 r., w eseju zatytułowanym Watashi no junbungaku tōsō jūninenshi 
(Historia mojej dwunastoletniej walki o literaturę wysoką) (2005b, s. 26).

Jak wynika z powyższego cytatu, Shōno za początek swojej walki o literaturę wysoką 
uznaje rok 1991, kiedy to nagroda Nomy za powieść Nani mo shitenai otworzyła je drogę 
do sukcesu literackiego. Walczyła wtedy o uznanie dla swojego pisarstwa, poświęcając mu 
się całkowicie. Natomiast jej walka o literaturę wysoką sensu stricto wpisuje się w debatę 
na temat kryzysu literatury w ponowoczesnej Japonii i przypada na przełom XX i XXI w. 
Shōno napisała w tym czasie dziesiątki esejów i artykułów publikowanych zarówno 
w czasopismach literackich, jak i dziennikach. Zostały one później zebrane w jej dwóch 
obszernych książkach: Don Kihōte no „ronsō” („Polemiki” Don Kichota, 1999) i Tettei 
kōsen! Bunshi no mori (Walcz do końca! Las pisarzy, 2005). Shōno relacjonuje w nich 
szczegółowo swoje potyczki na łamach prasy, skupiając się na bezprzykładnej krytyce 
języka, jakim pisano wówczas o literaturze wysokiej oraz stworzonej wokół niej przez 
dziennikarzy i część krytyków nieprzychylnej, lekceważącej atmosferze. Potępia w nich 
poglądy, zgodnie z którymi literatura wysoka, traktowana przez niektórych jako zwykły 
produkt wolnorynkowy, staje się nieopłacalna, gdyż nie sprzedaje się równie dobrze jak 
literatura popularna i produkty kultury masowej typu manga, anime czy gry komputerowe. 

Tło polemicznych artykułów Shōno stanowiła dyskusja o japońskiej literaturze prze-
łomu wieków. Od początku lat 1990. zaznaczyło się w niej wyraźnie zjawisko zacie-
rania się granic pomiędzy literaturą uznawaną za wysoką – junbungaku – w znaczeniu 
literatury elitarnej, poważnej, zaangażowanej, a taishū bungaku – literatury popularnej 
– powszechnej, lekkiej, rozrywkowej (Fukushima). Powieści Shōno, jak również utwory 
debiutujących wówczas, a współcześnie uznanych pisarek, takich jak Tawada Yōko (1960), 
Kawakami Hiromi (1958) czy Yū Miri (1968), są doskonałym przykładem tego zjawiska. 

Namacalnym dowodem swego rodzaju impasu w świecie literatury, prowadzącym do 
zakwestionowania jej rangi, stało się nieprzyznanie w 1998 r. 118. Nagrody Akutagawy, 
którą wyróżniane są debiuty w dziedzinie literatury wysokiej i 118. Nagrody Naokiego, którą 
honorowani są pisarze literatury popularnej. Krytyczne opinie o literaturze wysokiej, jak 
również o samych nagrodach pogłębiły się jeszcze bardziej, gdy z kolei, w tym samym 
roku10, 119. Nagrodę Akutagawy otrzymał pisarz kojarzony z literaturą rozrywkową – 
Hanamura Mangetsu (1955), a Nagrodę Naokiego dostał uznawany za twórcę literatury 
wysokiej Kurumatani Chōkitsu (1945–2015). Rozgorzała wówczas dyskusja na temat 
granic dzielących literaturę popularną od wysokiej i obniżenia rangi tej ostatniej. Dla 
Shōno bezpośrednim impulsem do włączenia się w tę dyskusję był artykuł w kolum-
nie literackiej „Yomiuri Shinbun” (nr 16, kwiecień 1998), zatytułowany Junbungaku 
tōzakaru kitai (Malejące oczekiwania wobec literatury wysokiej). Odpowiedzialny za 
niego dziennikarz skrytykował w mało eleganckim stylu współczesną literaturę poważną, 
powołując się na opinię wyrażoną przez kilku pisarzy. Chodziło o zamieszczoną miesiąc 

10 Nagrody Akutagawy i Naokiego przyznawane są dwa razy w roku.



SHŌNO YORIKO: LITERATURA JAKO POLE WALKINR 1–2 109

wcześniej w renomowanym czasopiśmie literackim „Bungei Shunjū” (nr 3, 1998), od 
1935 roku sponsorującego Nagrodę Akutagawy i Nagrodę Naokiego, rozmowę pisarzy 
Hayashi Mariko, Asady Jirō i Degune Tatsurō, zatytułowaną „Pisarze, laureaci Nagrody 
Naokiego, rozmawiają o Nagrodzie Akutagawy” (Naokishō sakka Akutagawashō o kataru). 
Wypowiadali się oni negatywnie o literaturze wysokiej. Padały takie określenia, jak „co 
to do cholery jest?!”, „nie mają kompletnie stylu, są napisane tak, że wszystko można 
przewidzieć”, które zostały powtórzone przez dziennikarza „Yomiuri Shinbun” (Shimizu 
2002, s. 160–161)11. Shōno poruszona była poziomem języka, jakim pisano o literaturze 
oraz potencjalnym dewastatorskim dla wizerunku literatury poważnej obrazem, kreowanym 
przez tę wysoce opiniotwórczą gazetę. Przekonana o potrzebie zapewnienia literaturze 
wysokiej godnego miejsca we współczesnej kulturze, odpowiedziała serią polemicznych 
artykułów. Pierwszy z nich, Mie ken no hito ga okoru toki (Gdy człowiek z prefektury Mie 
się rozzłości), ukazał się w lipcowym numerze „Gunzō”, kolejne, opublikowane zostały 
w tym samym roku, m.in. w kolumnie kulturalnej dziennika „Mainichi Shinbun” i w 10. 
numerze „Bungakukai” (Shimizu 2002, s. 161). Ku zdziwieniu Shōno, nikt nie podjął 
dyskusji z nią, ani pisarze-laureaci nagrody Naokiego, ani też dziennikarz z „Mainichi 
Shinbun”. Kotani Mari upatruje przyczyn takiego stanu rzeczy w zakorzenionej w Japonii 
niechęci do otwartego wyrażania polemicznych opinii:

Polemika to walka na słowa. W Japonii, gdzie lubi się spokój, nie ceni się polemiki, choć 
jest to przecież walka logiki i teorii, w której można poznać różnicę poglądów. Unika się 
jej dla zasady, z obawy, by nie wpłynęła źle na wspólnotę (2006, s. 118).

W tym kontekście potwierdza się wyjątkowość Shōno jako geniusza słowa, a jedno-
cześnie nieprzejednanej oponentki, która wykorzystuje język do otwartej, bezkompromi-
sowej walki. Nie mogąc doczekać się odpowiedzi na swoje słowa krytyki i prawdziwej 
dyskusji o literaturze poważnej, rok później, w 1999 r., wydała książkę na temat swej 
jednostronnej „polemiki”, zatytułowaną auto-ironicznie Don Kihōte no „ronsō”, gdzie 
słowo ronsō – ‘debata’ wzięte jest w cudzysłów. Relacjonuje w niej szczegółowo swoje 
potyczki na łamach prasy i analizuje stereotypowy wizerunek literatury wysokiej pro-
dukowany masowo w mediach. Jednoznacznie uznaje wyższość literatury wysokiej nad 
popularną, zdając sobie przy tym sprawę, że jej własne pisarstwo, które deklaruje jako 
literaturę wysoką, odbiega od tradycyjnego rozumienia tego typu prozy. Jako fanka horror 
mangi i science fiction, ale też jako wielka czytelniczka literatury poważnej (Shōno 2005a, 
s. 276) dopuszcza wolność formy i myśli oraz pozostaje otwarta na mieszanie gatunków. 
Literatura wysoka oznacza dla niej przede wszystkim literaturę poważną, podejmującą 
trudne kwestie, wrażliwą na problemy społeczne. „Literatura wysoka jest w swej istocie 
odpowiedzialna i wolna” – pisze w Don Kihōte no „ronsō” – „szanuje i chroni różno-
rodność form i myśli” (Shōno 1999, s. 27). 

Ale też literatura wysoka to według Shōno „najbardziej awangardowy opór literacki, 
który polega na kultywowaniu walczącego, skrajnie prywatnego języka” (Kotani 2006, 
s. 120). Wyrażająca się w nim nieprzejednana postawa Shōno w obronie literatury wysokiej 
przysporzyła jej tylu przyjaciół, co wrogów. Odzwierciedlają to dobrze jej przydomki, 

11 Spór Shōno o literaturę czystą został szczegółowo zrelacjonowany przez Robin Leah Tierney 
w jej niepublikowanej rozprawie doktorskiej, zatytułowanej Japanese Literature as World Literature: 
visceral engagement in the writings of Tawada Yoko and Shono Yoriko (2010, s. 125–180). 



BEATA KUBIAK HO-CHI110 NR 1–2

jakie są jej nadawane. Oprócz wspomnianego wcześniej miana „bóstwa opiekuńczego 
literatury wysokiej”, jej odwaga i wytrwałość w obronie literatury przyniosła jej też imię 
mitologicznego Jazona – Shōno Jeison. Wliczana jest wreszcie żartobliwie do „szkoły 
walczących o literaturę wysoką” (junbungaku butōha). Ale też ukuto wobec niej określe-
nia nacechowane pejoratywnie, takie jak „przekleństwo polemik” (ronsō no tatari), czy 
„buntowniczka literackiego establishmentu” (bundan no hangyakuji) (Shōno 2005b, s. 30). 

Skrajnie prywatny język Shōno łączy jej osobiste doświadczenia z zażartą krytyką 
neoliberalizmu, który poprzez przemoc symboliczną prowadzi według niej do uprzed-
miotowienia słabszych, wśród których są kobiety. Walcząc o literaturę wysoką, pisarka 
upomina się jednocześnie o równe traktowanie kobiet w zdominowanym przez mężczyzn 
literackim establishmencie. Wprowadza tym samym do swej literatury tematy femini-
styczne. „Teraz stałam się kimś, kto został pisarką, by walczyć z dyskryminacją piszą-
cych kobiet” – konstatuje w jednych ze swoich esejów (Shōno 2005b, s. 27). A jako że 
literatura jest dla niej narzędziem krytyki społecznej i publicznej debaty, z niej również 
tworzy pole do walki o prawa kobiet. 

W OBRONIE SANKTUARIUM KOBIET 

Feministyczne poglądy Shōno na miejsce kobiet we współczesnym świecie odzwier-
ciedla jasno jej twórczość – zarówno powieściowa, jak i krytyczno-literacka. Od lat 90. 
pisarka piętnuje przyzwolenie na dyskryminację kobiet w androcentrycznym, paternali-
stycznym społeczeństwie japońskim12. Co charakterystyczne, swój sprzeciw wobec wyko-
rzystywania kobiet wpisuje jednoznacznie w krytykę neoliberalizmu w świecie, w którym 
niedostatki demokracji, globalizm i nieograniczona wolność rynku prowadzą do skrajnego 
wyzysku słabych – handlu kobietami i dziećmi, niewolniczej pracy, dyskryminacji osób 
starych i niepełnosprawnych (Shōno 2020, s. 280)13. 

Swoistym manifestem anty–neoliberalnym, silnie naznaczonym myślą feministycz-
ną Shōno, jest jej „Komentarz autorski” (Sakusha ni yoru kaisetsu) do wznowionej 
w 2020 roku powieści Suishōnai seido (System wewnątrz kryształu) (Shōno 2020). Sama 
powieść, za którą pisarka otrzymała Nagrodę Sens of Gender, została napisana w 2003 r., 
w środkowym okresie jej twórczości i zalicza się do najważniejszych utworów Shōno. 
Jest to powieść pisarki dojrzałej, o ugruntowanym światopoglądzie i wyrobionym stylu. 
Choć powstała siedemnaście lat wcześniej, jej reedycja przez feministyczne wydawnictwo 
Etosetora Bukkusu, a przede wszystkim dołączony do powieści obszerny, trzydziestopię-
ciostronicowy „Komentarz autorski” sprawia, że jest ona nadal aktualna. Shōno wyjaśnia 
w nim czytelnikom, z którymi zawsze stara się utrzymywać bliski kontakt, jak należy 
czytać i rozumieć powieść „System wewnątrz kryształu”, nienależącą do łatwych. Ale 
przede wszystkim przedstawia w niej, starając się to zrobić jak najbardziej klarownie, 
swoje ideały, które wyrażała na kartach powieści i esejów napisanych w ciągu dwóch 
ostatnich dekad. Wypowiedź Shōno jest silnie personalna, lecz oprócz szczerej, momen-
tami niezwykle osobistej relacji własnych doświadczeń, pisarka odwołuje się również do 

12 Według Indeksu Gender, przeznaczonego do pomiaru równości płci, w 2024 r. Japonia upla-
sowała się na 118. miejscu wśród 146 krajów. Zob. Japan Ranks 118th in 2024 Gender Gap Report, 
Still far Worst Among G-7 (2024).

13 Shōno powołuje się m.in. na słynną książkę Petera Lee-Wrighta Child Slaves (1990), w której 
obnażone zostały kulisy niewolniczej pracy dzieci w krajach trzeciego świata oraz ich wykorzysty-
wanie w światowym przemyśle pornograficznym.



SHŌNO YORIKO: LITERATURA JAKO POLE WALKINR 1–2 111

ważnych w historii ruchu feministycznego w Japonii faktów oraz lektur, kształtujących 
wiedzę o zglobalizowanym ponowoczesnym świecie. 

Na początku XXI wieku, wraz z rozwojem neoliberalizmu, pojawił się silny backlash, 
a ja, zmuszona cierpieć jego brudny powiew, toczyłam w tym czasie trzecią debatę na 
temat literatury wysokiej (Shōno 2020, s. 271) 

– pisze w incipicie „Komentarza autorskiego”. Zdaniem tym odsyła czytelników do kon-
fliktu we wczesnych latach 2000, wywołanego uchwaleniem w 1999 r. Ustawy Podstawo-
wej dla Społeczeństwa Równych Płci. Wcielanie w życie planu równych płci spowodowało 
backlash – ostry kontratak konserwatywnych polityków, dziennikarzy i aktywistów, którzy 
postrzegali to jako inwazję feminizmu14. 

Inspirując się, z kolei, przełomowym dziełem współczesnej filozofii, A Thousand 
Plateaus: Capitalism and Schizophrenia Gilles’a Deleuze’a i Félixa Guattariego, Shōno 
przywołuje dla zobrazowania najbardziej nieetycznych zachowań i działań w neolibe-
ralnym społeczeństwie pojęcie pochwycenia (Deleuze, Guattari, s. 424–473), za pomocą 
którego w dojrzałym systemie kapitalistycznym unieważniane są prawdziwe wartości. 

Mężczyźni posługujący się aparatem pochwycenia – wyjaśnia – kradną ofierze jej wik-
tymologiczność, unieważniają najbardziej potrzebne środki służące do przeciwdziałania 
przestępstwom na tle seksualnym, 

przerzucają winę na kobiety, przedstawiając się jako ofiary seksizmu odwróconego (2020, 
s. 284). Podając wiele przykładów pochwycenia, prowadzącego do dyskryminacji słab-
szych, Shōno krytykuje też pochwycenie, które dotyka nurt feministyczny:

Pogląd, że feminizm jest dla mężczyzn, albo że kobiety powinny już przestać zacho-
wywać się jak ofiary – co to jest właściwie za rodzaj feminizmu?! I przede wszystkim, 
czy powinno to wychodzić z ust samych kobiet? Od małego zastraszane i tyranizowane, 
teraz w rzeczywistości mówią tak o swoich ciałach. Jak to nazwać inaczej, jeśli nie 
pochwyceniem? (2020, s. 286).

Antyfeministyczna atmosfera przełomu lat 1990/2000 i towarzyszący jej agresywny 
język polityków, dziennikarzy oraz części krytyków kształtował, w jej przekonaniu, zarów-
no japońską debatę społeczną na temat kwestii genderowych, jak i dyskusję o literaturze 
wysokiej (Shōno 2020, s. 274). 

Sprzeciw wobec języka, jakim włada aparat pochwycenia i marzenie o kraju, w któ-
rym kobiety traktowane byłyby sprawiedliwie, stał się dla Shōno impulsem do napisania 
feministycznej powieści science fiction, jaką jest wspomniany wyżej „System wewnątrz 
kryształu”. Choć finalny obraz przedstawionego w niej świata jest dystopijny, nosi ona 
wiele cech feministycznej utopii oraz utopii krytycznej. 

14 Historia backlashu w Japonii początków XXI w. została wyczerpująco przedstawiona przez 
Yamaguchi Tomomi w „The Mainstreaming of Feminism and the Politics of Backlash in Twenty-
-First-Century Japan”.



BEATA KUBIAK HO-CHI112 NR 1–2

Akcja powieści „System wewnątrz kryształu” dzieje się w kraju kobiet Uramizumo 
(Uramizumo nyoninkoku)15, utworzonym w Japonii na terenie prefektury Ibaraki oraz 
w pobliskiej prefekturze Chiba. W Uramizumo mieszkają prawie wyłącznie kobiety, 
tworząc doskonały matriarchat, który sprawia wrażenie raju na ziemi dla kobiet:

Wygląda to na kobiecą utopię. Widać to już po biuletynach informacji publicznej. Weźmy 
na przykład informatory, które wręczane są tutaj imigrantom. Okładka, na której zawsze 
widnieje ikoniczny totem tego kraju, jest nieco przerażająca, ale ilustracje w środku natych-
miast dodają otuchy. Bo na przykład to, że na mapce miasta zawsze umieszczone są obok 
siebie dwa żeńskie symbole, jest oznaką człowieczeństwa. Albo takie wyrzucanie śmieci 
– tutaj nie trzeba ciąć bielizny na drobne kawałki i pozbywać się jej z poczuciem winy. 
W agencjach usługowych, w poradniach dla imigrantów, w biurach pomocy społecznej, 
we wszystkich tych urzędach pracują kobiety – kobiety wydające rozkazy, kobiety na 
budowach, kobieta i kobieta, a między nimi dziewczynka itd. Wszystkie zdjęcia w porad-
nikach na temat życia dla emigrantów przedstawiają kobiety (Shōno 2003, 57–58).

„Człowieczeństwo”, wymienione jako jedna z zalet tej kobiecej „utopii”, w innym 
świecie jest kobietom odmawiane. Wszak angielskie słowo „man”, oznaczające człowieka, 
oznacza również mężczyznę. A co z kobietami? Główna bohaterka i narratorka powieści, 
pisarka o imieniu Hieda Nakuse16 – emigrantka z Japonii, która w Uramizumo otrzymała 
zadanie stworzenia dla tego młodego kraju mitologii narodowej17 – początkowo nie wie, 
gdzie jest, ani kim jest. W typowej dla onirycznej prozy Shōno atmosferze sennego 
koszmaru, rozważa kwestię człowieczeństwa kobiet: 

W uszach ciągle słyszę jakieś dziwne głosy. Zaburzenia słuchowe, czy może to moje 
myśli otrzymały głos? Lecz nie mam już pojęcia, czym jest to, co nazywam moim gło-
sem. We wszystkie moje odczucia i myśli, wmieszane są odczucia i myśli innych ludzi. 
Jednym słowem, mam w głowie kompletny chaos. Taak, gdyby mnie zobaczyli ludzie 
z p o p r z e d n i e g o  św i a t a, na pewno pomyśleliby, że to histeria. Na pewno…

15 Nazwa kraju Uramizumo nawiązuje do Izumo, regionu Japonii i dawnej prowincji nad Morzem 
Japońskim, gdzie rządził silny, niezależny ród Izumo. W VI–VII w. został on wchłonięty przez kraj 
Yamato. Izumo Taisha (Wielka Świątynia Izumo) – jedna z najważniejszych świątyń sintoistycznych 
– należy do przybytków uznawanych za najświętsze w kraju. Dedykowana jest różnym bogom, 
a szczególnie Ōkuninushi no mikoto (rządził Izumo aż do zejścia na ziemię Ninigi, któremu się 
podporządkował i oddał władzę), mitycznemu potomkowi Susanoo, oraz wszystkim klanom Izumo. 
Bogini Izanami, mitologiczna matka Japonii, została, według wierzeń, pochowana na górze Hiba, na 
skraju dawnych prowincji Izumo i Hōki. 

16 Imię Hieda Nakuse (dosł. ‘płonący krzew bez płci’), nawiązuje w swej warstwie fonetycznej do 
imienia Hiedy Are, dzięki któremu została skompilowana na wpół historyczna, na wpół mitologiczna 
kronika Kojiki (Księga dawnych wydarzeń, 712) (Ebihara, s. 4). Natomiast warstwa znaczeniowa 
– płonący krzew – przywołuje na myśl Mojżesza, któremu pod postacią płonącego krzewu objawił 
się na górze Horeb Bóg. Nakuse wydaje się natomiast mieć związek tak z niebinarnością Hiedy, jak 
i obowiązkowym wyeliminowaniem seksu z życia mieszkanek Uramizumo.

17 Shōno czerpie inspirację w tej powieści z mitów Izumo (Izumokei shinwa). Większość z nich 
została wyeliminowana z ortodoksyjnego kanonu shintō na rzecz mitów Ise (Isekei shintō), które były 
wykorzystywane do wspierania Wielkiego Cesarstwa Japońskiego (Dainippon Teikoku) (Naitō, s. 330).



SHŌNO YORIKO: LITERATURA JAKO POLE WALKINR 1–2 113

Mówiąc „ludzie” z poprzedniego świata, mam na myśli mężczyzn. A moja płeć to 
kobieta. Co oznaczałoby, że w poprzednim świecie nigdy nie byłam „człowiekiem”. No, 
nie, jednak musiały mi przysługiwać prawa człowieka – prawo do bezpieczeństwa, wody, 
ubrania, jedzenia, mieszkania, … 

Ojej!
Ale czy to nie sprzeczność, posiadać prawa człowieka i nie być „człowiekiem”? O co 

w tym wszystkim chodzi? W tym, że kobieta nie jest „człowiekiem”.
Oo!” (Shōno 2003, s. 3–4)

W kobiecym Uramizumo, to mężczyźni nie są „ludźmi”. Zamieszkująca ten kraj 
ich niewielka liczba przetrzymywana jest w miejscu odosobnienia będącym rodzajem 
rezerwatu mężczyzn. Nie są do niczego przydatni w codziennym życiu i wykorzystywani 
są głównie do zabawy. Małżeństwa są w Uraimizumo wyłącznie kobiece, a seks jest 
całkowicie wyeliminowany z życia małżeńskiego (również lesbijski). Kobiety łączą się 
w pary pseudo-lesbijskie lub heteroseksualne – w tych drugich mają za mężów męskie 
lalki, o opcjonalnych funkcjach seksualnych. Rozmnażanie odbywa się bez udziału męż-
czyzn, przy użyciu zaawansowanej medycyny reprodukcyjnej. 

Pozornie utopijny raj kobiet okazuje się jednak dystopią. Totalitaryzm kobiecej wła-
dzy, połączonej z religią, nieludzki seksizm skierowany na mężczyzn, niebezpieczne 
elektrownie atomowe18, eksport do Japonii danych na temat młodych dziewcząt, które 
później służą do produkcji gier wideo, mang i figurek, zaspakajających kompleks Lolity 
– wszystko to sprawia, że Hieda nie wie, co począć. Uciekła do kobiecego raju Urami-
zumo z rozpaczy nad Japonią, ale nie podoba jej się systemowa dyskryminacja panująca 
w Uramizumo i ma chwile zwątpienia, czy pozostać tutaj na zawsze. 

Po napisania „Systemu wewnątrz kryształu”, powieści złożonej, zawierającej wiele 
motywów, które później zostały rozwinięte w innych utworach Shōno, jej batalia literacka 
o „słabszych”, a w szczególności o kobiety, stała się jeszcze bardziej radykalna. To już nie 
tylko walka z mitami, ale tworzenie rzeczywistości powieściowej, w której patriarchalny 
system władzy w Japonii zostaje całkowicie skompromitowany. Do utworów, w których 
Shōno skarykaturyzowała i bezwzględnie skrytykowała strukturę władzy we współczesnej 
Japonii, należą najważniejsze jej powieści powstałe w ostatnich dwóch dekadach. Jest to 
przede wszystkim trylogia Dainihhon (Wielka Japonia), na którą składa się Dainihhon 
ontako meiwakushi (Wielka Japonia: Kłopotliwa historia ontako, 2006), Dainihhon ronchiku 
ogeretsuki (Wielka Japonia: Kroniki wulgarnego ronchiku, 2007), Dainihhon roribe shindeke 
roku (Wielka Japonia: Umieraj roribe! Kronika, 2008). Kilka lat później powstał rodzaj 
spin-offu, Hyōsube no kuni (Kraj Hyōsube. Traktat o kolonialnym kanibalizmie, 2016) 
i Uramizumo dorei senkyo (Wybory niewolników w Uramizumo, 2018). W tych dystopiach 
krytycznych, w których najbliższa przyszłość została opisana z pozycji zagrożenia, Shōno 
podjęła walkę z przemocowym językiem mass-mediów, globalnym rozprzestrzenianiem się 
kultury lolicon i otaku oraz uprzedmiotowieniem kobiet, kierując się zasadą, że 

jednym z zadań literatury jest pozostawać w miejscu, gdzie działa aparat pochwycenia 
i starać się, by do tego pochwycenia nie doszło, walczyć i opuścić jak najmniej pozycji, 
czyli bronić granic sanktuarium (2020, s. 300). 

18 Uramizumo uzyskało prawo do samostanowienia w zamian za obowiązek zbudowania na 
swoim terenie elektrowni atomowych, z których prąd eksportowany jest do Japonii.



BEATA KUBIAK HO-CHI114 NR 1–2

PODSUMOWANIE

Shōno Yoriko poczuwa się do obowiązku tworzenia literatury zaangażowanej. Wynika 
to z jej głębokiej świadomości siły sprawczej literatury i wagi wpływu słowa pisanego 
na losy świata. Bezgraniczna uczciwość każe jej obnażać bolesną prawdę o współczesnej 
rzeczywistości i pomimo że sama nie identyfikuje się z żadnym aktywizmem, ruchami 
kobiecymi, czy organizacjami działającymi na rzecz zwierząt (choć walka o dobrostan 
kotów zajmuje ważne miejsce w jej życiu), uwrażliwienie na los innych nie pozwala 
jej być obojętną na żadną krzywdę. W „Posłowiu” do zbioru swoich trzech koronnych 
powieści pisze: 

We współczesnej Japonii potrzebne jest współczucie, porozumienie i bycie świadomym 
otaczającej nas rzeczywistości, nie tylko w sprawie kotów. Ucieczki z domów dzieci 
nie są jedynie niemądrą zabawą, za którą same są odpowiedzialne, lecz stanowią palącą 
kwestię społeczną. Czy to problemy kotów czy inne, wszystkie trudne sprawy społeczne 
są takie same (2007a, s. 252). 

Walka Shōno, nie tylko z destrukcyjnymi przejawami neoliberalizmu, ale również sprzeciw 
wobec wszelkich ograniczeń tworzonych na fundamentach mitów i stereotypów, stanowi 
niezwykle ważny aspekt jej prozy, która reprezentuje ideały czystego humanitaryzmu.

BIBLIOGRAFIA

Deleuze, Gilles, Guattari Félix. A Thousand Plateaus: Capitalism and Schizophrenia. Translated and 
foreword by Brian Massumi. University of Minesota, 1987.

Ebihara Akiko. Gengo, shūkyō, seibetsu kihan – Shōno Yoriko ‘Suishōnai seido’ shiron. “The Bul-
letin of St. Margaret’s Junior College”, t. 40, 2008, s. 1–18; https://www.jstage.jst.go.jp/article/
stmlib/40/0/40_KJ00005293039/_article/-char/ja/ [16.03.2025].

Feeling Very Strange: The Slipstream Anthology, red. James Patric Kelly, John Kessel, Tachyon 
Publications, 2003.

Fukushima Yoshiko. „Japanese literature, or ‘J-Literature’ in the 1990s”. World Literature Today, 
The Free Library, 2003, s. 41–44; https://www.thefreelibrary.com/Japanese+literature%2c+or+%22J-
literature%2c%22+in+the+1990s.-a0107397362 [16.03.2025].

Japan Ranks 118th in 2024 Gender Gap Report, Still Far Worst Among G-7, Kyodo News 12.06.2024; 
https://english.kyodonews.net/news/2024/06/d578aaf9c1f4-japan-ranks-118th-in-2024-gender-gap-
report-still-far-worst-among-g7.html [16.03.2025].

Kotani Mari. „Don Kihōte no ‘ronsō’”, Gendai josei sakka dokuhon 4. Shōno Yoriko (Shōno Yoriko. 
Przegląd współczesnych pisarek, t. 4), red. Shimizu Yoshinori, Kanae Shobō, 2006, s. 118–123.

Kubiak Ho-Chi, Beata. Afektywna topografia współczesnego Tokio w powieści Yoriko Shōno ‘Kom-
binat zakrzywionej czasoprzestrzeni’ (Taimu surippu konbināto). „Teksty Drugie”, nr 6, 2015, 
s. 265–284; https://rcin.org.pl/Content/64997/WA248_81096_P-I-2524_kubiak-afektywna_o.pdf 
[16.03.2025].

Kubiak Ho-Chi, Beata. Blade Runner w Kombinacie zakrzywionej czasoprzestrzeni, czyli film Ridleya 
Scotta w powieści Shōno Yoriko. „Porównania” nr 18, 2016, s. 183–196; http://cejsh.icm.edu.pl/
cejsh/element/bwmeta1.element.ojs-doi-10_14746_p_2016_18_10668 [16.03.2025].

Lee-Wright, Peter. Child Slaves. Earthscan, 2009. 
McCaffery, Larry, Gregory Sinda, Kotani Mari i Takayuki Tatsumi. This Conflict Between Illusion 

and Brutal Reality: An Interview with Yoriko Shono. „The Review of Contemporary Fiction”, 
The Free Library, 2002a; http://www.thefreelibrary.com/This+Conflict+between+Illusion+and+B
rutal+Reality%3a+an+Interview+with...-a089928974 [14.03.2025].



SHŌNO YORIKO: LITERATURA JAKO POLE WALKINR 1–2 115

Murakami Fuminobu. Postmodern, Feminism and Postcolonial Currents in Contemporary Japanese 
Culture. A Reading of Murakami Haruki, Yoshimoto Banana, Yoshimoto Takaaki and Karatani 
Kōjin. Routledge, 2005.

Naitō Chizuko. „Reorganizations of Gender and Nationalism: Gender Bashing and Loliconized Japa-
nese Society”. Mechademia 5. Fanthropologies, red. Frenchy Lunning, University of Minnesota 
Press, 2013, s. 325–331.

Shimizu Yoshinori. „Shinwa senshi no fujin” (Mityczna wojowniczka). Gendai josei sakka dokuhon 4. 
Shōno Yoriko (Shōno Yoriko. Przegląd współczesnych pisarek, t. 4), red. Shimizu Yoshinori, 
Kanae Shobō, 2006, s. 9–14.

Shimizu Yoshinori. Shōno Yoriko. Kokū no senshi (Shōno Yoriko. Wojowniczka pustki). Kawade 
Shobō Shinsha, 2002.

Shōno Yoriko. „Atogaki” (Posłowie). Kotoba no bōken, nōnai no tatakai (Przygody językowe, walka 
umysłu), Nihon Bungeisha, 1995, s. 226–228. 

Shōno Yoriko. „Atogaki. Eien no shinjin, sono nigaki ‘eikō’no kiroku” (Posłowie. Zapiski wiecznej 
debiutantki o gorzkiej „chwale”). Sankan shōsetsushū, Kawade Bunko, 2007a, s. 245–263.

Shōno Yoriko. Don Kihōte no „ronsō” („Polemiki” Don Kichota). Kodansha, 1999.
Shōno Yoriko. „Gokuraku” (Raj). Gokuraku, Taisai, Kōtei. Shōno Yoriko shoki sakuhinshū (Raj, 

Wielki festiwal, Cesarz. Zbiór wczesnych utworów Shōno Yoriko), Kōdansha Bungei Bunko, 
2001b, s. 7–74.

Shōno Yoriko. „Hachijū nendai no yami. Chosha kara dokusha e” (Mroki lat 80. XX w. Od autorki 
do czytelników). Gokuraku, Taisai, Kōtei. Shōno Yoriko shoki sakuhinshū. Kōdansha Bungei 
Bunko, 2001a, s. 259–263.

Shōno Yoriko. Resutorēsu dorīmu. Kawade Shobō Shinsha, 1994.
Shōno Yoriko. „Sakusha ni yoru kaisetsu – Suishōnai seido ga fukkan shita” (Komentarz autorski 

– System wewnątrz kryształu został wznowiony), Suishōnai seido wydanie drugie, Etosetora 
Bukksu, 2020, s. 271–305.

Shōno Yoriko. Sankan shōsetsushū (Zbiór trzech powieści koronnych), Kawade Bunko, 2007b.
Shōno Yoriko. Suishōnai seido (System wewnątrz kryształu). Shinchōsha, 2003. 
Shōno Yoriko. „Taimu surippu konbināto” (Kombinat w zakrzywionej czasoptrestrzeni). Sankan 

shōsetsushū, Kawade Bunko, 2007c.
Shōno Yoriko. Tettei kōsen! Bunshi no mori. Jitsuroku junbungaku tōsō jūyonenshi (Walczyć do końca! 

Las pisarzy. Prawdziwy zapis czternastu lat walki o literaturę wysoką). Kawade Shobō, 2005a.
Shōno Yoriko (2005b): „Watashi no junbungaku tōsō jūninenshi” (Historia mojej dwunastoletniej 

walki o literaturę wysoką). Tettei kōsen! Bunshi no mori. Jitsuroku junbungaku tōsō jūyonenshi, 
Kawade Shobō Shinsha. 2005b, s. 26–38. 

Tatsumi Takayuki. „Japanese and Asian Science Fiction”. A Companion to Science Fiction, red. David 
Seed, Blackwell Publishing, 2008, s. 321–336.

Tierney, Robin Leah. Japanese Literature as World Literature: Visceral Engagement in the Writings 
of Tawada Yoko and Shono Yoriko. Dysertacja doktorska, University of Iowa, 2010; https://iro.
uiowa.edu/esploro/outputs/doctoral/Japanese-literature-as-world-literature-visceral/998377662460
2771?institution=01IOWA_INST [14.03.2025].

Yamaguchi Tomomi. „The Mainstreaming of Feminism and the Politics of Backlash in Twenty-
-First-Century Japan”. Rethinking Japanese Feminism, red. Julia C. Bullock, Ayako Kano, James 
Welker, University of Hawaii Press, 2018, s. 68–85.

Yamazaki Makiko. „Nenpyō – Shōno Yoriko” (Shōno Yoriko – wydarzenia z życia). Shōno Yoriko: 
Gokuraku, Taisai, Kōtei. Shōno Yoriko shoki sakuhinshū (Shōno Yoriko. Raj, Wielki festiwal, 
Cesarz. Zbiór wczesnych utworów Shōno Yoriko), Kōdansha Bungei Bunko, 2001, s. 278–286.





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.10EWA PAŁASZ-RUTKOWSKA
Uniwersytet Warszawski

POLSKA W JAPONII. BADANIA, TŁUMACZE, 
LEKTORATY JĘZYKA POLSKIEGO (OD 1957)

ABSTRACT: After the World War II the official bilateral relations between the Polish 
People’s Republic and Japan, were restored on February 8, 1957 for political and 
ideological reasons (belonging to opposing camps, Eastern and Western Bloc). One of 
the important tasks of the Polish Embassy in Tokyo was the development of cultural and 
scientific relations, as well as establishing a Polish language lectureship at universities. 
These courses started in the 1960s (e.g. Waseda University, University of Tokyo, Tokyo 
University of Foreign Studies etc.)
The authoress’s aim is to show how Polish studies have developed in Japan from 1957 
to the present day, what topics were addressed by researchers, where classes on Polish 
culture and language were held. While working on the text, the authoress used, among 
others: official documents on the activities of the Polish People’s Republic Embassy in 
Tokyo from the Archives of the Ministry of Foreign Affairs in Warsaw (abr. AMFA) 
and in Tokyo (Gaimushō Gaikō Shiryōkan; abr. GGS), as well as other materials e.g.: 
scientific studies related to the topic, home pages, and interviews.

KEYWORDS: Polish studies in Japan, Polish language lectureship, translations of Polish 
literature, University of Tokyo, Tokyo University of Foreign Studies

WPROWADZENIE

Po drugiej wojnie światowej, z powodów politycznych i ideologicznych, wynika-
jących z przynależności do przeciwnych sobie obozów, zaliczanych symbolicznie do 
Wschodu i Zachodu, oficjalne stosunki dwustronne między Polską Republiką Ludową 
(PRL) a Japonią zostały wznowione dopiero 8 lutego 1957 roku. Tego dnia, w Nowym 
Jorku ambasador Japonii przy Organizacji Narodów Zjednoczonych, Kase Toshikazu oraz 
wiceminister spraw zagranicznych PRL i przewodniczący delegacji polskiej na XI sesję 
Zgromadzenia Ogólnego ONZ Józef Winiewicz podpisali w imieniu swoich zwierzchni-
ków Układ o przywróceniu normalnych stosunków między Polską Rzeczpospolitą Ludową 
a Japonią (Nihonkoku to Pōrando Jinmin Kyōwakoku to no aida no kokkō kaifuku ni 
kansuru kyōtei)1. Należy wyjaśnić, że nawiązane w marcu 1919 roku stosunki dwustronne 
zostały zerwane 11 grudnia 1941 roku, gdy Polska, tak jak wcześniej Stany Zjednoczone 
i Wielka Brytania, ogłosiła stan wojny z Japonią po jej ataku na amerykańską bazę mor-
ską w Pearl Harbor na Hawajach, co oznaczało przystąpienie Japonii do drugiej wojny 
światowej po stronie Niemiec i Włoch (Pałasz-Rutkowska, Romer).

1 Zob.: Umowy dwustronne, Japonia, poz. 1, Internetowa baza traktatowa MSZ, Warszawa, https://
traktaty.msz.gov.pl/umowa-1 [10.03.2025]; A’ 1.3.3.5–1, cz. 2, s. 19–22, Gaimushō Gaikō Shiryōkan 
(skr. GGS); Pałasz-Rutkowska, s. 31–65.



EWA PAŁASZ-RUTKOWSKA118 NR 1–2

POCZĄTKI

Z dokumentów, do których dotarłam w Archiwum Dyplomatycznym polskiego MSZ 
(skr. AMSZ) wynika, że wkrótce po ustabilizowaniu życia w Ambasadzie PRL w Tokio, 
której szefem był od listopada 1957 do marca 1964 roku Tadeusz Żebrowski, zaczęto 
dążyć do nawiązania kontaktów kulturalnych i naukowych. Ale, jak wyjaśniał ambasador 
w sprawozdaniu organizacyjnym nr 1 za rok 1958 (21.02.1959) (AMFA, Departament V, 
s. 6–11), nie było to proste ze względu na różnice kulturowe, na brak „zaplecza”, czyli 
mieszkającej tu od lat Polonii i korespondentów prasowych, na brak Japończyków od 
lat związanych z Polską. O problemie tym wspomniał też I sekretarz Aleksander Leyfell 
w piśmie (z 25.06.1958) do dyrektora Departamentu Prasy i Informacji (skr. DPI) MSZ 
(AMFA, DPI 1958, bp):

Dotychczasowe moje doświadczenie (…) wykazało, że wszelkie poważniejsze akcje kul-
turalne na terenie Japonii rozbijają się o brak ludzi, którzy posiadaliby jakąś wiedzę 
i głębsze zainteresowanie Polską. Wprawdzie często spotykamy się z objawami sympatii 
i zainteresowania Polską, ale wszystko to jest bardzo platoniczne i w większości wypadków 
nie jest niczym innym jak zaciekawieniem egzotycznym, dalekim krajem.

Ale w tym samym piśmie Leyfell zreferował też przebieg spotkania z rektorem Uni-
wersytetu Waseda, który wyraził zainteresowanie stworzeniem przy uczelni lektoratu 
języka polskiego. W spotkaniu wzięli udział dwaj profesorowie rusycyści, którzy uznali, 
że jest to możliwe od zaczynającego się w kwietniu 1959 roku nowego roku akademic-
kiego. Leyfell pisał, że strona japońska może częściowo sfinansować przedsięwzięcie, 
ale ponieważ nie ma na razie w Japonii odpowiedniej osoby, należałoby przysłać kogoś 
kompetentnego z Polski. Dalej wyjaśniał:

Zdaniem moim stworzenie takiej placówki przy tak popularnym uniwersytecie jak Waseda 
jest rzeczą niezmiernie ważną dla propagandy kultury polskiej w Japonii, ponieważ stworzy 
nam to jakiś aktyw ludzi, którzy rzeczywiście zainteresują się kulturą polską w różnych 
dziedzinach. Na lektorat ten będą uczęszczali nie tylko poloniści lub slawiści, lecz również 
studenci innych wydziałów. (…) Ze wszystkich planowanych akcji kulturalnych w Japonii 
stworzenie lektoratu na Uniwersytecie [Waseda; EPR] postawiłbym na pierwszym miejscu 
ze względu na jej inwestycyjny charakter. Do tej propozycji pozytywnie ustosunkował 
się przedstawiciel Ministerstwa Szkolnictwa Wyższego, uznał też, że powstanie lektoratu 
polskiego w Tokio powinno wiązać się z wymianą wykładowców w obu krajach, „opła-
canych w pełni przez stronę przyjmującą, w walucie krajowej”. 

W lutym 1959 roku Leyfell odwiedził Instytut Slawistyki Uniwersytetu Hokkaido 
(Hokkaidō Daigaku Surabu Kenkyūjo). Zauważył duże zainteresowanie Polską wśród 
profesorów i studentów, ale też brak książek na jej temat. Omówił więc możliwości 
udostępniania materiałów Instytutowi oraz wymiany naukowej między Uniwersytetem 
Hokkaido a Uniwersytetem Warszawskim (AMFA, DPI 1958–1961, bp). Jednak w naj-
bliższym czasie taka wymiana okazała się być niemożliwa z powodów finansowych. 

Do sprawy lektoratu Leyfell powrócił 31 sierpnia 1959 roku, kiedy w piśmie do DPI 
wyjaśniał, że konieczny jest wyjazd do Polski profesora Kimury Shōichiego, który stworzył 
na Uniwersytecie Tokijskim „należącym do czołowych uniwersytetów japońskich” kurs 
nauki języka polskiego (AMFA, DPI 1959, bp). Pisał, że choć Kimura jest rusycystą, 



POLSKA W JAPONII. BADANIA, TŁUMACZE, LEKTORATY…NR 1–2 119

zainteresował się polonistyką, co jest ważne dla Ambasady, gdyż „mamy do czynienia 
z człowiekiem, który ze względu na swoją pozycję w tutejszych kołach naukowych 
ma możność rozwijania nauki języka polskiego na Uniwersytecie Tokijskim”. Kimura 
Shōichi, lingwista i rusycysta był twórcą slawistyki japońskiej. Przed wojną wykładał 
w Tokijskiej Szkole Języków Obcych (Tōkyō Gaikokugo Gakkō), prekursorce obecnego 
Tokijskiego Uniwersytetu Studiów Międzynarodowych (Tokyo University of Foreign 
Studies; skr. TUFS; w języku japońskim jako Tōkyō Gaikokugo Daigaku, czyli dosł. 
Tokijski Uniwersytet Języków Obcych), o którym piszę dalej. Po wojnie Kimura związał 
się z Uniwersytetem Hokkaido, gdzie w 1955 roku został dyrektorem wspomnianego 
Instytutu Slawistyki. Dwa lata później przeniósł się na Uniwersytet Tokijski, stworzył tam 
Katedrę Rusycystyki i pracował do emerytury w 1974 roku. Następnie był profesorem na 
Uniwersytecie Waseda. Zgodnie z propozycją Leyfella w 1961 roku przyjechał na roczny 
staż do Polski, co zaowocowało zajęciami z języka polskiego. Od 1966 roku prowadził 
je dla studentów studiów magisterskich, głównie dla rusycystów – odbywały się co drugi 
tydzień, na przemian na TUFS i na Uniwersytecie Tokijskim (Sekiguchi 2016 b, s. 34). 
Można więc uznać, że to właśnie Kimura stworzył fundamenty pod polonistykę w Japo-
nii. Należy dodać, że Kimura wraz z profesorem Yoshigamim Shōzō i we współpracy 
z Henrykiem Lipszycem opracował podręcznik zatytułowany Język polski. Pōrandogo 
no nyūmon (Wprowadzenie do języka polskiego, 1973), pod jego kierunkiem powstał 
też Mały słownik polsko-japoński. Hakusuisha Pōrandogo jiten (1981). 

Ponadto Kimura przetłumaczył na język japoński Quo vadis Henryka Sienkiewicza 
(1977, 1995), powieść, która cieszyła się w Japonii popularnością od początku XX wieku, 
od czasu, gdy jej autor otrzymał Literacką Nagrodę Nobla (1905). Pierwszego niemal 
pełnego, ale pośredniego tłumaczenia z języka angielskiego dokonał Matsumoto Unshu 
(1907), a następnie Kimura Ki (1924, 1928, 1952)2. Do tłumaczy Quo vadis należeli też 
Kōno Yoichi (1954) i Umeda Ryōchū (1964), który był szczególnie blisko związany z Pol-
ską, spędził tu niemal cały okres międzywojenny (Pałasz-Rutkowska, Romer, s. 179–180, 
182; Kotański, s. 275–288; Żuławska-Umeda, s. 107–113; Umehara, s. 47–76). Jako 
pierwszy native speaker, w latach 1926–1928 uczył języka japońskiego na Uniwersyte-
cie Warszawskim, a następnie, w latach 1930–1939 w Towarzystwie Polsko-Japońskim 
i w Szkole Wschodoznawczej przy Instytucie Wschodnim (Maj, s. 87–88, 92–93). 

Umeda po wojnie został profesorem Uniwersytetu Kansei Gakuin w mieście Nishi-
nomiya w prefekturze Hyōgo, badał dzieje Polski i Europy Środkowo-Wschodniej, pisał 
i wykładał na ten temat. Był wielkim miłośnikiem Polski, ale nie było mu dane przy-
jechać tu po wojnie. Tę miłość przelał na pracę naukową i translatorską, na wspieranie 
popularyzacji kultury i literatury polskiej w Japonii, na wspieranie Japończyków starają-
cych się o wyjazd do Polski, na wspieranie Polaków w Japonii, na kontakty z Polakami 
– w Polsce i na świecie. Jego przedwojenny uczeń, a późniejszy wybitny japonista – 
profesor Wiesław Kotański, który jako pierwszy stypendysta z PRL pojechał do Japonii 
w 1957 roku, wspominał, jak serdeczną i nieocenioną pomoc uzyskał w domu Umedy 
w Kioto (Kotański, s. 286).

Umeda dokonał pierwszych w Japonii bezpośrednich przekładów literatury polskiej. 
Poza Quo vadis i Latarnikiem Sienkiewicza przetłumaczył też utwory Adama Mickiewicza, 
Juliusza Słowackiego, Kazimierza Wierzyńskiego, Bronisława Prusa i Marii Dąbrowskiej. 

2 Łączna liczba tłumaczeń (wersje pełne, skrócone, streszczone i komiks) od 1901 roku do pierwszej 
dekady XXI wieku wynosi 29 publikacji (Kuyama 2012, s. 32).



EWA PAŁASZ-RUTKOWSKA120 NR 1–2

Dzięki jego inicjatywie w ramach serii wydawnictwa Heibonsha – Zbiór słynnej poezji 
świata (Sekai meishishū taisei) – w 1960 roku ukazał się 15. tomik zatytułowany Europa 
Północna i Wschodnia (Hokuō Tōō), w którym zamieszczono utwory Jana Kochanow-
skiego, Mickiewicza, Słowackiego, Zygmunta Krasińskiego, Kornela Ujejskiego, Marii 
Konopnickiej, Antoniego Słonimskiego, Juliana Tuwima i innych.

Z polecenia Umedy do Polski na Sesję Mickiewiczowską PAN w 1956 roku przy-
jechał też Asai Kinzō, dziennikarz z Osaki, anglista, który na stypendium w Stanach 
Zjednoczonych zainteresował się Polską i na początku lat 50. postanowił zostać tłu-
maczem literatury (Kuyama 2010, s. 122–124). Skupił się na Mickiewiczu, przełożył 
także antologię literatury polskiej, ale niestety większość jego prac translatorskich nie 
znalazła wydawcy i nie ukazała się drukiem. Nie sprzyjały czasy, a i na początku jego 
działalności prawdopodobnie także brak stosunków oficjalnych między Polską a Japonią. 

Umeda i Asai wzięli udział w 29. Kongresie Pen Clubu w Tokio w 1957 roku. Jeden 
z polskich uczestników, pisarz Aleksander Janta-Połczyński, zaprzyjaźniony z Umedą od 
czasów przedwojennych, wspominał (Kuyama 2010, s. 125–126):

Siedzę z Wierzyńskim; tuż za nami dwóch przyjaciół Japończyków, obaj mówiący po 
polsku. (…) Nasi Japończycy, Umeda Ryochu i Asai Kinzo byli w Polsce. Asai niedawno 
temu, z okazji mickiewiczowskiego stulecia. Obaj w niej zakochani. Mówią po polsku 
z osobliwym akcentem, ale zdumiewająco pięknie i płynnie.

BADACZE I TŁUMACZE

Kilka lat później, w latach 60. XX wieku w Japonii pojawiło się pierwsze pokolenie 
badaczy i tłumaczy literatury polskiej, którzy język poznali w Polsce (Numano, s. 212). 
Należeli do nich wykładowcy języka japońskiego na japonistyce Uniwersytetu War-
szawskiego, profesorowie: Yonekawa Kazuo, Kudō Yukio, Yoshigami Shōzō. Rusycysta 
Yonekawa był pierwszym po wojnie wykładowcą języka japońskiego na UW, w latach 
1959–1967. Po powrocie z Polski, w 1968 roku stworzył na Uniwersytecie Waseda 
pierwszy publiczny kurs języka polskiego dla wszystkich zainteresowanych, ale przede 
wszystkim był tłumaczem powieści Jerzego Andrzejewskiego, Witolda Gombrowicza, 
Władysława Reymonta, wierszy Konstantego Ildefonsa Gałczyńskiego, Juliana Tuwi-
ma, Tadeusza Różewicza, Władysława Broniewskiego. Kudō, romanista, dziennikarz, 
historyk literatury, który wykładał na UW przez siedem lat (1967–1974) (Kudō), ma 
również bardzo bogaty dorobek translatorski. Przełożył na japoński utwory Gombrowi-
cza, Isaaca Bashevisa Singera, Sławomira Mrożka, Stanisława Ignacego Witkiewicza, 
Tadeusza Konwickiego, Czesława Miłosza i Wiesławy Szymborskiej. Wiele lat pracował 
nad japońskim tłumaczeniem Pana Tadeusza Mickiewicza (Kōdansha, Tōkyō 1999), a za 
przekład całości prac Brunona Schulza otrzymał prestiżową Nagrodę Literacką Yomiuri 
(Yomiuri Bungakushō, 1999). Kudō po latach wyznał, że to Ryszard Kapuściński, który 
odwiedził Japonię jako młody dziennikarz „Sztandaru Młodych” w 1957 roku i z którym 
mimo barier ideologicznych rozmawiał na wiele tematów, sprawił, że postanowił poznać 
język i zająć się literaturą polską (Kuyama 2010, s. 128). 

Yoshigami Shōzō, rusycysta i polonista, wykładowca języka japońskiego na UW 
w latach 1981–1983 jest autorem przekładów tekstów Sienkiewicza, Iwaszkiewicza, 
Andrzejewskiego i wielu innych. Po raz pierwszy przyjechał do Polski w 1964 roku 
wraz ze swoją małżonką, Uchidą Risako, tłumaczką literatury dla dzieci, która w Japonii 



POLSKA W JAPONII. BADANIA, TŁUMACZE, LEKTORATY…NR 1–2 121

znalazła wielu miłośników. Przełożyła m.in. Ferdynada Wspaniałego Ludwika Jerzego 
Kerna (1967), Plastusiowy pamiętnik Marii Kownackiej (1968). Rzepka (Ōkina kabu) 
Tuwima miała w Japonii ponad dwadzieścia wznowień (I wydanie w 1962)3. 

To dzięki nim wszystkim i ich świetnym przekładom bardzo wzrosło zainteresowanie 
literaturą polską w Japonii w drugiej połowie lat 60. XX wieku. Byli „polonistami – 
pionierami”, tłumaczyli także z innych języków – trudno bowiem było wówczas znaleźć 
pracę jako polonista. Ale ich zasługi dla polonistyki japońskiej są nie do przecenienia. 
Z inicjatywy Yoshigamiego i dzięki jego finansowemu wsparciu powstało w Japonii 
pierwsze i jak dotąd jedyne pismo polonistyczne „Polonica. Teraźniejszość, Przeszłość 
i Przyszłość Kultury Polskiej” („Poronika. Pōrando Bunka no Genzai, Kako to Mirai”), 
wydawane przez wydawnictwo Kōbunsha w latach 1990–1995. Ukazało się pięć nume-
rów, a szatą graficzną zajęła się Yamamoto Michiyo, artystka wystawiająca swe prace 
również w Polsce, promująca polską sztukę w Japonii. We wstępie do numeru 1/90 (s. 1) 
Yoshigami napisał, że celem pisma jest przedstawianie rozmaitych aspektów kultury pol-
skiej, publikowanie artykułów, zapisków, przekładów z języka polskiego. W pierwszym 
numerze znalazły się teksty na temat literatury, filmu, pianistów, czasopisma „Chimera”, 
tłumaczenia fragmentów dzienników Witolda Gombrowicza i Bogdana Wojdowskiego, 
rozważania na temat polskich legend i początków państwa polskiego. Numery 2/91 i 3/92 
poświęcono głównie teatrowi, ale nie zabrakło w nich również artykułów na temat litera-
tury i muzyki, część z nich była kontynuacją z numeru 1. Numery 4/93 i 5/94 dotyczyły 
przede wszystkim kontaktów między Japończykami i Polakami, ich doświadczeń w Pol-
sce i Japonii, rezultatów tych doświadczeń, odziaływania na kontakty japońsko-polskie. 
Dzięki profesorowi Yoshigamiemu znalazł się tam również mój i Andrzeja T. Romera 
artykuł na temat współpracy wywiadów wojskowych Polski i Japonii w czasie drugiej 
wojny światowej. Była to pierwsza publikacja wyników naszych badań, która poprzedziła 
pierwsze polskie wydanie książki na temat stosunków polsko-japońskich, obejmującej 
i ten temat (Bellona, 1996). Niestety, numer 5. czasopisma „Polonica” był ostatni. Po 
tym, jak profesor Yoshigami odszedł z tego świata, zabrakło osoby z taką charyzmą, 
skupiającej wokół siebie badaczy zainteresowanych Polską i piszących na jej temat, 
zabrakło przewodnika i pomysłodawcy, zabrakło też sponsora. Szkoda wielka. 

To pierwsze pokolenie wychowało następne, działające od lat 80. XX wieku, które 
wiedzę o polskiej literaturze, polskiej kulturze zdobywało i w Polsce, i na świecie. 
Jest wśród nich wielu wybitnych badaczy – literaturoznawców, kulturoznawców, języ-
koznawców oraz tłumaczy. Niektórzy są także slawistami, rusycystami, komparatystami. 
Ponieważ nie sposób wymienić tutaj ich wszystkich, a tym bardziej ich wszystkich 
zasług („Polonika japońskie (1919–2019)”, s. 109–188; Greń, s. 125–144; Watanabe, 
s. 296–350; Zajączkowski, s. 147–169), przedstawię dokładniej tylko dwóch profesorów, 
których zasługi dla promocji literatury i kultury polskiej w Japonii są wielkie i których 
znam od lat. Są to Sekiguchi Tokimasa i Numano Mitsuyoshi, obaj wykładali także na 
japonistyce Uniwersytetu Warszawskiego, kolejno w latach: 1986–1987 i 1987–1988. 

Sekiguchi Tokimasa to polonista, literaturoznawca, kulturoznawca, komparatysta, 
tłumacz literatury staropolskiej, romantyków, pozytywistów, klasyków XX wieku. Poza 
tłumaczeniami pisał o swych ulubionych autorach, o doświadczeniach z badań nad lite-
raturą i kulturą polską, o Polsce i Polakach, o nauczaniu języka polskiego, o problemach 

3 Małżeństwu Yoshigami i Uchida grono tłumaczy młodszego pokolenia zadedykowało zbiór 
przekładów z języka polskiego, Pōrando bungaku no okurimono, Kōbunsha, 1990. 



EWA PAŁASZ-RUTKOWSKA122 NR 1–2

międzykulturowych (np. Sekiguchi 2016 a; Sekiguchi 2014). Dzięki inicjatywie Sekigu-
chiego, popartej przez inne osoby z organizacji NPO Forum Polska, o której piszę dalej, 
a także przy wsparciu Instytutu Polskiego w Tokio4, w 2013 roku rozpoczęto realizację 
projektu Biblioteka kultury polskiej w języku japońskim (Nihongo de yomu Pōrando 
bunka sōsho), w ramach którego stworzono trzy serie wydawnicze. Są to: Klasyka lite-
ratury polskiej (Pōrando bungaku koten sōsho; wydawnictwo Michitani), Pieśni polskie 
dla melomanów japońskich (Pōrando seigakukyoku senshū; wydawnictwo Hanna Corp.) 
oraz Źródła historyczne do dziejów Polski (Pōrandoshi sōsho; wydawnictwo Gunzōsha). 
Ta ostatnia seria w latach 2013–2015 nazywała się Biblioteką źródeł historycznych do 
dziejów Polski (Pōrandoshi shiryō sōsho, wydawnictwo Tōyō Shoten). 

W ramach serii Klasyka literatury polskiej do 2024 roku ukazało się dwanaście publi-
kacji5. Tomy w przekładzie Sekiguchiego to: Treny Kochanowskiego (t. I, 2013), Ballady 
i romanse Mickiewicza (t. III, 2014), Iwona, księżniczka Burgunda Gombrowicza (t. V, 
2015), Cztery dramaty Witkacego (W małym dworku, Kurka wodna, Wariat i zakonnica, 
Matka; t. VI, 2015), Lalka Prusa (t. VII, 2017), Dziady wileńskie Mickiewicza (t. VIII, 
2018), Zwierciadło i zwierzyniec pana Mikołaja Reja (t. IX, 2021), Pieśni i fraszki 
Kochanowskiego (t. X, 2022). Za tłumaczenie Lalki w 2018 roku Sekiguchi otrzymał 
dwie prestiżowe nagrody – Nagrodę Literacką Yomiuri oraz Nagrodę za Najlepsze Tłu-
maczenie na Japoński (Nihon Hon’yaku Taishō). 

W ramach tej serii wydano ponadto Sonety (t. II, 2013) oraz Konrada Wallenroda 
Mickiewicza (t. IV, 2018) w przekładzie Kuyamy Kōichiego, specjalisty w zakresie 
kultury i literatury polskiej, głównie XIX wieku, a także znawcy i popularyzatora filmu 
polskiego. We wspomnianym tomie V, który redagował Nishi Masahiko, literaturoznawca 
komparatysta, polonista, badacz interdyscyplinarny, krytyk literacki, tłumacz, znalazł się 
także przekład Dybuka Szymona An-skiego, autorstwa Akao Mitsuharu. Dwa ostatnie tomy 
to Wesele Wyspiańskiego w tłumaczeniu Tsudy Terumichiego (t. XI, 2023) i Opowiadania 
Żeromskiego (t. XII, 2024), które przełożyli: Kohara Masatoshi, Kobayashi Akiko, Natsui 
Tetsuaki, Maeda Eri, Suzukawa Norie, Tatsumi Chihiro, Abe Yūko i Tomomi Splisgart. 

W serii Pieśni polskie dla melomanów japońskich (w zapisie nutowym, z tekstami 
w języku polskim i jego wersji fonetycznej w alfabecie katakana oraz w tłumaczeniu na 
japoński) wydano siedem tomów, a są to kolejno: Pieśni Chopina (t. I, 2014), 12 kolęd 
polskich (t. II, 2015), Pieśni Mieczysława Karłowicza (t. III, 2016), Śpiewnik domowy 
Stanisława Moniuszki – wybór (t. IV 2017), Pieśni Karola Szymanowskiego – wybór I 
(t. V, 2018), Melodie na Psałterz Polski – Mikołaj Gomółka (t. VI, 2021) oraz Pieśni 
Karola Szymanowskiego – wybór II (t. VII, 2022). Opracowaniem tych tomów zajęła 
się muzykolożka i pianistka Kobayakawa Tokiko, we współpracy z Sekiguchim i muzy-
kolożką Shigekawą Maki. 

Sekiguchi wraz z japońskimi muzykolożkami (Shigekawa Maki, Hiraiwa Rie, Nishi-
da Satoko, Kihara Makiko) przełożył także zebraną w trzech tomach Korespondencję 
Fryderyka Chopina (Shopan zenshokan, Iwanami Shoten, 2011–2020), obejmującą lata 
1816–1831, 1831–1835, 1836–1839. Jako wybitny tłumacz literatury polskiej oraz pro-
motor kultury polskiej w Japonii otrzymał wiele wyróżnień, a m.in.:  d yplom Ministra 

4 https://instytutpolski.pl/tokyo/pl/instytut-polski-w-tokio/ [11.03.2025]; Pałasz-Rutkowska, 
s. 455–464.

5 https://ci.nii.ac.jp/ncid/BB14407517; https://instytutpolski.pl/tokyo/pl/nowosci-wydawnicze-
biblioteki-kultury-polskiej-w-jezyku-japonskim/ [10.12.2024].



POLSKA W JAPONII. BADANIA, TŁUMACZE, LEKTORATY…NR 1–2 123

Spraw Zagranicznych RP (2007), Nagrodę Literacką Związku Autorów i Kompozyto-
rów Scenicznych (2019), Nagrodę Transatlantyk (Instytut Książki, 2021), Złoty Medal 
„Zasłużony Kulturze Gloria Artis” (2025).

Numano Mitsuyoshi, slawista, polonista i rusycysta, literaturoznawca komparatysta, 
krytyk literacki ma w swym dorobku wiele przekładów z literatury polskiej. W czasie 
jednego z naszych spotkań w Tokio (17.06.2013) powiedział:

Zainteresowanie literaturą polską mojego pokolenia wiązało się najpierw z polską szkołą 
filmową, filmami Wajdy, Polańskiego, Kawalerowicza. Oglądałem je. Wielki wpływ na 
ludzi zainteresowanych literaturą wywarła też seria Zbiór współczesnej literatury Europy 
Wschodniej (Gendai Tōō bungaku zenshū) wydawnictwa Kōbunsha6. Nie była to literatura 
masowa, skierowana do przeciętnego czytelnika, miała bardzo mały nakład. Tę wyjąt-
kową, wspaniałą literaturę XX wieku odkrywało pokolenie moich nauczycieli – Kudō, 
Yoshigami, Yonekawa. To oni przedstawili Japończykom utwory Schulza, Gombrowicza, 
a poza tym także pisarzy współczesnych, jak Andrzejewski, których utwory wykorzystano 
w filmach nowej fali. Myślę, że to nasze pokolenie szczególnie interesowało się polską 
kulturą, filmami, sztuką (Numano).

Numano interesuje szczególnie polska literatura współczesna, w tym twórczość lau-
reatów Literackiej Nagrody Nobla – Czesława Miłosza i Wisławy Szymborskiej oraz 
literatura SF. To dlatego tak ważny jest dla niego Stanisław Lem. Już w latach 80. 
bezpośrednio z polskiego przełożył (jako pierwszą) powieść Astronauci. Na ten temat 
powiedział:

Lem cieszył się już popularnością w Japonii, a Astronauci byli przetłumaczeni, ale z nie-
mieckiego, z dużymi skrótami (…). Tłumaczyłem Lema dalej, np. powieść Solaris, która 
jest dla mnie bardzo ważna. Była znana w Japonii, niemal hit, sprzedawany przez lata, 
wznawiany, ale podstawę wersji japońskiej stanowiła wersja rosyjska, z czasów ZSRR, 
znacznie okrojona przez cenzurę. Lem oczywiście nie jest pisarzem politycznym, Solaris 
to książka filozoficzna (…). A potem była pierestrojka, no i oczywiście wydano również 
tam lepsze tłumaczenie. Ale Japończycy czytali od lat 60. tę okrojoną wersję sowiecką. 
Pomyślałem, że tak być nie może i jako pierwszy w Japonii przetłumaczyłem bezpo-
średnio z polskiego. To bardzo trudny tekst, wiele w nim neologizmów, ale się z tym 
zmierzyłem (Numano).

Dzięki Numano i jego zainteresowaniom twórczością Lema w Japonii wydano kilka-
naście przekładów jego utworów. W pracach translatorskich, poza Sekiguchim i Kuyamą, 
wzięli udział inni tłumacze i badacze literatury, a m.in.: Yoshigami Shōzō, Kudō Yukio, 
Shibata Ayano, Katō Ariko, Hasemi Kazuo, Inoue Satoko, Nishi Masahiko. Numano wraz 
z Sekiguchim zebrali też grupę tłumaczy, dzięki którym Japończycy poznali twórczość 
Miłosza. W 2011 roku ukazała się pierwsza Antologia poezji Czesława Miłosza (Chesu-
wafu Miwoshu shishū, wydawnictwo Seibunsha). Wcześniej w 2006 roku wydawnictwo 
Michitani opublikowało Historię literatury polskiej (Pōrando bungakushi), za co rok 

6 Seria (13 tomów) wychodziła w l. 1966–1969; z literatury polskiej ukazały się m.in.: Sklepy 
cynamonowe i Sanatorium pod klepsydrą Schultza, Kosmos Gombrowicza (t. VI, 1967; tłum. Kudō 
Yukio); Wielki tydzień Andrzejewskiego, Pasażerka Przasnysz i poezja Grochowiaka (t. VII, 1966, 
tłum. Yoshigami Shōzō et al.); kilka utworów Iwaszkiewicza (t. VIII, 1967, tłum. Fukuoka Seiji).



EWA PAŁASZ-RUTKOWSKA124 NR 1–2

później otrzymało nagrodę dla japońskich wydawców tłumaczeń literatury. Przy prze-
kładzie poza Numano i Sekiguchim pracowali także Moriyasu Tatsuya, Hasemi Kazuo 
i Nishi Mitsuhiko, a pracę nad tym tłumaczeniem zaczął wiele lat wcześniej Yoshigami. 
Należy dodać, że za osiągnięcia w dziedzinie przekładów współczesnej literatury polskiej 
Numano Mitsuyoshi został w 2018 roku zagranicznym laureatem prestiżowej Nagrody 
im. Benedykta Polaka, a za wybitne osiągnięcia w promocji kultury polskiej w Japonii 
otrzymał brązowy medal „Zasłużony Kulturze Gloria Artis” (2024). Jest też laureatem 
Nagrody Literackiej Yomiuri.

Warto wspomnieć, że ważną rolę w popularyzacji literatury polskiej w Japonii odgrywa 
też specjalistka w zakresie literatury polskiej i rosyjskiej, komparatystka Ogura Hikaru, 
która przełożyła na japoński kilka książek kolejnej noblistki polskiej Olgi Tokarczuk7.

Poza grupą polonistów – literaturoznawców w Japonii działają też oczywiście inni 
specjaliści od Polski, historycy, politolodzy, ekonomiści, specjaliści w zakresie prawa, któ-
rych nie sposób tu wszystkich wymienić („Polonika japońskie (1919–2019)”, s. 109–188; 
Greń, s. 125–144; Watanabe, s. 296–350). Większość z nich nie ogranicza się tylko do 
badań nad Polską, łączy je z badaniami o szerszym zakresie, jak historia Europy Cen-
tralnej i Wschodniej, stosunki międzynarodowe i międzykulturowe etc. 

W ramach wspomnianej wyżej historycznej serii wydawniczej Biblioteki kultury pol-
skiej w języku japońskim, publikowane są przekłady na japoński dokumentów źródło-
wych, dotyczących najważniejszych wydarzeń z historii Polski wraz z komentarzami. 
Do 2024 roku ukazało się łącznie czternaście tomów8. Cztery pierwsze (wydawnictwo 
Tōyō Shoten) to: Shiraki Taichi, Konstytucja 3 maja 1791 roku (t. I, 2013); Koyama 
Satoshi, Konfederacja warszawska r. 1573 (t. II, 2013); Yoshioka Jun, Polska Walcząca. 
Polska w drugiej wojnie światowej (t. III, 2014); Katō Hisako, Homilie Jana Pawła II 
wygłoszone podczas pierwszej pielgrzymki do ojczyzny w 1979 r. (t. IV, 2014). Po prze-
jęciu tej serii wydawnictwo Gunzōsha opublikowało dziesięć tomów: Fukushima Chiho, 
Unia brzeska z lat 1595–96 (t. I, 2015); Shiraki Taichi, Konstytucja 3 maja 1791 roku 
(t. II, 2016); Kaji Sayaka, Mazurek Dąbrowskiego i jego historia (t. III, 2016); Yasui 
Michihiro, Traktat Ryski a Polska (t. IV, 2017), Araki Masaru, Polskie kroniki i legendy 
o początkach państwa polskiego (t. V, 2018); Yamada Tomoko, Powstanie listopadowe 
i Królestwo Polskie (t. VI, 2019); Taguchi Masahiro, Narodziny III Rzeczypospolitej. 
Transformacja ustrojowa w Polsce, 1989 r. (t. VII, 2021); Miyazaki Haruka, Ignacy Jan 
Paderewski i jego myśl polityczna (t. VIII, 2022); Fukumoto Kenshi, 1918 – Narodziny 
II Rzeczypospolitej (t. IX, 2023); Shiraki Taichi, Komisja Edukacji Narodowej (t. X, 2024).

Dodam, że pierwszy zarys historii Polski opracowali w latach 80. XX wieku Yama-
moto Toshirō i Inouchi Toshio, a poza tym na temat Polski pisali m.in. (w kolejności 
alfabetycznej): Bandō Hiroshi, Fujii Kazuo, Inoue Kōichi, Itō Takayuki, Komorida Akio, 
Matsuka Jin, Sawada Kazuhiko, Shiba Riko.

POLONISTYKA NA TUFS 

Kulturę Polski i język polski można poznawać w kilku miejscach Japonii, na uczel-
niach i w mniejszych ośrodkach, ale studia polonistyczne istnieją (od 1991 roku) jedynie 
na wspomnianym Tokijskim Uniwersytecie Studiów Międzynarodowych (TUFS) (Mitsui 
2016; Sekiguchi 1999, s. 214–217; Splisgart 2013, s. 112–122). Wynikało to zarów-

7 https://instytutpolski.pl/tokyo/pl/od-olgi-tokarczuk-drodzy-przyjaciele-w-japonii/ [20.07.2025].
8 https://ci.nii.ac.jp/ncid/BB14632728; https://ci.nii.ac.jp/ncid/BB21117255 [10.03.2025].



POLSKA W JAPONII. BADANIA, TŁUMACZE, LEKTORATY…NR 1–2 125

no ze zmian politycznych, jakie zaszły po upadku komunizmu w Europie Środkowej 
i Wschodniej, jak i z tradycji tej uczelni, której korzenie sięgają połowy XIX wieku. To 
wtedy, kiedy Japonię otwierano na świat po izolacji i rozpoczął się proces gwałtownej 
modernizacji, w instytucji będącej prekursorką TUFS rozwijały się rozmaite studia filo-
logiczne, w tym pierwsza rusycystyka. I to tutaj już w 1922 roku, z inicjatywy jednego 
z ojców tej rusycystyki Yasugiego Sadatoshiego rozpoczęto zajęcia z języka polskiego, 
które cieszyły się dużą popularnością („Wisła”, s. 6–7). To tutaj wykładał wspomniany 
Kimura Shōichi. Niestety, wielkie trzęsienie ziemi w rejonie Kantō we wrześniu 1923 roku 
zniszczyło budynki uczelni, przez co zakończono też kursy polskiego. 

Obecnie TUFS to centrum studiów międzykulturowych i interdyscyplinarnych. Spe-
cjalne kursy poświęcone są 27 językom i związanym z nimi kulturom, w tym polskiej, 
a naucza się aż 50 języków obcych9. Przy Zakładzie Języka Rosyjskiego i Języków 
Europy Wschodniej (Roshia Tōōgo Gakka), który w 1995 roku przekształcono w Kurs 
Języka Rosyjskiego i Języków Wschodnioeuropejskich (Roshia Tōōgo Katei), powstał 
kierunek dotyczący kultury polskiej. Jej twórcą i pierwszym wykładowcą był profesor Ishii 
Tetsushirō, językoznawca, polonista i slawista. Potem dołączyli do niego profesorowie 
Sekiguchi Tokimasa oraz Kohara Masatoshi, historyk i badacz kultury Żydów polskich, 
tłumacz. Studia nad Polską prowadzono więc w trzech kierunkach: językoznawstwo, kul-
turoznawstwo i nauki społeczne. Kierownikiem był przez lata Ishii, a następnie Sekiguchi 
– do 2013 roku, kiedy to przeszedł na emeryturę. W tym samym roku nastąpiła reforma 
struktury uniwersytetu, zlikwidowano dotychczasowy Wydział Filologiczny, a w jego 
miejsce powstały dwa nowe – Wydział Kultur i Języków (Gengo Bunka Gakubu; Scho-
ol of Language and Culture Studies) i Wydział Studiów Międzynarodowych (Kokusai 
Shakai Gakubu; School of International and Area Studies). Odtąd studia nad Polską 
można prowadzić na obu wydziałach, na obu nauczany jest język polski, ale utrzymano 
tożsamość polonistyki TUFS. Jej kierownikiem w 2013 roku został profesor Morita Kōji, 
językoznawca, slawista i polonista, specjalista w zakresie tzw. polszczyzny kresowej. 
Dwa etaty polonistyki sprzed 2012 roku rozdzielono pomiędzy dwa nowe wydziały. Na 
Wydziale Kultur i Języków Morita prowadzi wykłady i ćwiczenia z języka i kultury 
polskiej, zajęcia językowe oraz zajęcia dla magistrantów i doktorantów. Na Wydziale 
Studiów Międzynarodowych pracuje dr Fukushima Chiho, która prowadzi m.in. zajęcia 
językowe oraz wykład i ćwiczenia z historii Polski10. 

Na obu wydziałach nauczany jest język polski, ale realizowane są różne programy 
specjalistyczne – na tym pierwszym, na trwających cztery lata studiach I stopnia pro-
wadzone są głównie zajęcia dotyczące języka i kultury, w tym polskiej, a na drugim 
zajęcia dotyczące nauk społecznych i studiów regionalnych. Tylko studenci (od III roku) 
Wydziału Kultur mogą wybrać seminarium na temat Polski. Z polonistyką przez wiele 
lat od początku jej istnienia związane były Renata Mitsui i Grażyna Ishikawa. Okre-
sowo na polonistyce zatrudnia się także innych specjalistów, zarówno z Japonii, jak 
i z Polski. Ci ostatni przyjeżdżają tu od 2002 roku na okres 2–4 lat, są specjalistami od 
glottodydaktyki, wprowadzają nowe metody nauczania języka polskiego. Pierwsza była 
profesor Bożena Sieradzka Baziur, współautorka (wraz z prof. Ishiim Tetsushirō) skryptu 
Po polsku z uśmiechem (Hohoende Pōrandogo; 2003).

 9 https://ci.nii.ac.jp/ncid/BB14632728; https://ci.nii.ac.jp/ncid/BB21117255 [10.03.2025].
10 http://www.tufs.ac.jp/research/researcher/people/fukushima_chiho.html [11.03.2025].



EWA PAŁASZ-RUTKOWSKA126 NR 1–2

Ogółem na kierunek polonistyczny co roku przyjmuje się około 15 osób. W latach 
1995–2021 studia ze specjalnością polonistyczną ukończyło 361 osób, a 80% absolwen-
tów znajduje zatrudnienie w rozmaitych przedsiębiorstwach11. Od 2011 roku kilkoro 
studentów ma możliwość wyjazdu do Polski na dziewięciomiesięczne stypendia fundo-
wane przez rząd polski. Od 2014 roku TUFS rozwija współpracę akademicką z Polską 
– do 2024 roku podpisano umowy z dziewięcioma uczelniami i instytucjami12. Studenci 
polonistyki biorą też udział w wakacyjnych szkołach letnich języka i kultury polskiej 
na polskich uczelniach.

Warto dodać, że koło uniwersyteckie polonistów wydawało gazetkę „Cześć”13, zaini-
cjowaną przez kolejnego lektora, profesora Piotra Horbatowskiego. Tak jak inni studenci 
poloniści biorą też udział w mających ponad stuletnią tradycję corocznych juwenaliach, 
podczas których prezentują Polskę. Sami przygotowują polskie potrawy i wystawiają 
przedstawienia w języku polskim. Były to np. Matka Joanna od Aniołów Iwaszkiewicza, 
Zemsta i Śluby panieńskie Fredry, Ballady Mickiewicza, Ferdynand Wspaniały Kerna, 
Na straganie Brzechwy, legenda o smoku wawelskim. 

Poza regularnymi studiami akademickimi języków, w tym polskiego, od 2006 roku 
można uczyć się także w ramach TUFS Open Academy, której celem jest świadczenie 
usług oświatowych dla ludności14. Języka polskiego uczy Renata Mitsui. Otwarto tu 
także krótki kurs na temat filmu polskiego, który prowadzi Kuyama Kōichi. Od 2020 
wszystkie kursy są prowadzone online, dzięki czemu może w nich uczestniczyć więk-
sza liczba zainteresowanych, również spoza Japonii. W 2024 roku w czterech grupach 
nauczania języka polskiego brało udział około 50 osób.

W 2007 roku w TUFS odbył się pierwszy egzamin certyfikatowy z języka polskiego. 
W tym samym roku rozpoczęła się współpraca polonistyki tokijskiej z polonistykami 
w Chinach i Korei. To wtedy na Uniwersytecie Języków Obcych Hankuk w Seulu zorga-
nizowano międzynarodową konferencję poświęconą studiom polonistycznym w Azji. Dwa 
lata później w TUFS w Tokio odbyło się pierwsze Spotkanie polonistyk trzech krajów: 
Chiny, Korea, Japonia (Morcinek, s. 262–267). Kolejne miało miejsce w 2010 roku 
w Pekinie, na Pekińskim Uniwersytecie Języków Obcych, trzecie ponownie w Seulu, 
czwarte ponownie na TUFS (2014), piąte znów w Chinach, w Kantonie (2016), a szóste 
po raz kolejny w Seulu (2018). Po każdym spotkaniu wydawany był zbiór referatów 
i innych informacji dotyczących tych trzech polonistyk.

INNE OŚRODKI AKADEMICKIE I KURSY JĘZYKA POLSKIEGO

Wiedzę na temat Polski, jej literatury i języka można było do niedawna zdobywać 
w Zakładzie Literatur i Języków Słowiańskich (Surabugo Surabu Bungaku Kenkyūshit-
su), na Wydziale Literatury (Bungakubu) Uniwersytetu Tokijskiego. Jej korzenie sięgają 
roku 1972, kiedy wspomniany już profesor Kimura rozpoczął zajęcia z literatury i języka 
rosyjskiego, tworząc zalążek rusycystyki15. W 1994 roku rusycystykę zastąpiono slawi-

11 Na podstawie informacji uzyskanych od Renaty Mitsui. 
12 https://www.tufs.ac.jp/english/collaboration/intlaffairs/schools/ [11.03.2025].
13 https://www.facebook.com/gazetka.czesc [11.03.2025]. O studentach polonistyki powstał film 

dokumentalny Nasza Mała Polska (reż. Bobrik, 2019); https://filmpolski.pl/fp/index.php?film=1241075 
[15.04.2025].

14 https://www.tufs.ac.jp/english/social_international/online-jpclass/ [11.03.2025].
15 https://www.l.u-tokyo.ac.jp/slav/history/ [14.03.2025].



POLSKA W JAPONII. BADANIA, TŁUMACZE, LEKTORATY…NR 1–2 127

styką, a wśród wykładowców znalazł się wspomniany profesor Numano Mitsuyoshi, 
który m.in. prowadził tu zajęcia z języka i kultury polskiej. W ostatnich latach zainte-
resowanie Polską na tej uczelni znacznie zmalało, co już 2013 roku profesor Numano 
wyjaśniał następująco:

Nie sądzę, że nie ma teraz zainteresowania Polską, ale na pewno za czasów komu-
nistycznych Europa Wschodnia i Środkowa były ciekawsze. Był też czas Solidarności 
i stan wojenny – teraz to minęło i jest normalnie. Poza tym obecnie w Japonii znacznie 
spada zainteresowanie filologiami, językami obcymi na studiach. To dotyczy także Rosji, 
Francji, Niemiec, a nie tylko Polski. (…) Chciałbym wychować polonistę, ale to trudne, 
zbyt mało jest kandydatów. Zastanawiam się, jak to zmienić, bo slawistyka nie może 
być tylko rusycystyką. Chciałbym, by w ramach nowego kierunku dotyczącego teorii 
współczesnych literatur (gendai bungeiron) studenci zajmowali się i Polską, i Czechami, 
i Chorwacją (Numano).

Jedyne zajęcia na temat kultury polskiej i języka prowadziła w roku akademickim 
2024/2025 wspomniana wyżej Fukushima Chie. 

Kolejnym ośrodkiem akademickim, gdzie prowadzone są badania nad Polską oraz 
innymi państwami dawnego bloku komunistycznego jest Centrum Badań Slawistyczno-
-Euroazjatyckich (Surabu Yūrashia Kenkyū Sentā) na Uniwersytecie Hokkaido, które-
go historia sięga 1953 roku. W 1955 roku w strukturze uczelni powstał wspomniany 
wcześniej Instytut Slawistyki16. Właśnie tu, przez lata pracował profesor Itō Takayuki, 
specjalista w zakresie historii i polityki Polski, autor wielu prac o tej tematyce. Języka 
polskiego nauczał tu językoznawca, specjalista od języków słowiańskich, Nomachi Motoki, 
absolwent slawistyki Uniwersytetu Tokijskiego, który w latach 2003–2005 był lektorem 
języka japońskiego w japonistyce Uniwersytetu Warszawskiego. Centrum zaprasza gości 
ze świata, w tym z Polski, prowadzi z nimi wspólne badania, organizuje konferencje. 
W 2013 roku było głównym organizatorem, we współpracy z Towarzystwem Miłośników 
Kultury Polskiej na Hokkaido (Hokkaidō Pōrando Bunka Kyōkai)17 oraz przy wsparciu 
Ambasady RP i Instytutu Polskiego w Tokio, sympozjum Dzieło Piłsudskiego, polskiego 
badacza Ajnów (Pōrando no Ainu kenkyūsha Piusutsuki no shigoto)18. Odbyło się ono 
z okazji odsłonięcia popiersia wybitnego etnologa Bronisława Piłsudskiego w Muzeum 
Ajnów w Shiraoi. 

Kolejnym ośrodkami akademickimi, gdzie odbywają się zajęcia na temat Polski są 
dwa prywatne uniwersytety: Uniwersytet Jōsai (Jōsai Daigaku) oraz Uniwersytet Mię-
dzynarodowy Jōsai (Jōsai Kokusai Daigaku)19. Ale podobnie jak na Uniwersytecie Tokij-
skim i tu te zajęcia zostały bardzo ograniczone ze względu na brak chętnych, a według 
mnie także z powodu braku kadry, która byłaby zainteresowana badaniami nad kulturą 
polską. Aktualnie na Uniwersytecie Jōsai istnieje tylko lektorat języka polskiego, a na 
Uniwersytecie Międzynarodowym Grażyna Ishikawa prowadzi poza lektoratem zajęcia 
„Kultura i język”. W latach 2014–2017, Shiba Riko (obecnie na emeryturze) organi-
zowała kilkudniowy staż badawczy w Polsce dla studentów uczących się polskiego, co 

16 http://src-h.slav.hokudai.ac.jp/center/index11.html [18.03.2025].
17 http://hokkaido-poland.com [18.03.2025]; Pałasz-Rutkowska 2019, s. 472–474.
18 http://eprints.lib.hokudai.ac.jp/journals/index.php?jname=381 [10.03.2025].
19 http://www.josai.jp/about/organization/; http://www.jiu.ac.jp/englishsite/aboutjiu/index.html 

[26.03.2025].



EWA PAŁASZ-RUTKOWSKA128 NR 1–2

wspierała finansowo Japan Student Services Organization (JASSO). Odwiedzali oni także 
Uniwersytet Warszawski. 

Przy Uniwersytecie Międzynarodowym Jōsai (do 2019 przy Uniwersytecie Jōsai) 
działał Instytut Studiów nad Europą Środkową (Chūō Kenkyūjo)20. Jego zadaniem były 
nie tylko badania nad tym rejonem Europy, ale też współpraca i wymiana naukowa 
oraz studencka z wieloma uczelniami. Organizowano seminaria, wykłady, sympozja, 
adresowane przede wszystkim do studentów, również z Polski. Nadal istnieje wymiana 
stypendialna, organizowana na podstawie umów między tymi uniwersytetami a czterema 
polskimi – Uniwersytet Warszawski, Szkoła Główna Handlowa, Polsko-Japońska Aka-
demia Technik Komputerowych i Uniwersytet Łódzki. 

Języka polskiego można się uczyć w innych ośrodkach akademickich, jak i poza 
nimi21. W 1968 roku zajęcia z języka polskiego wprowadzono nie tylko na Uniwersytecie 
Waseda, ale też na Kiotyjskim Uniwersytecie Przemysłowym (Kyōto Sangyō Daigaku), co 
było zasługą historyka, badacza Oświecenia w Polsce i Europie Nakayamy Akiyoshiego, 
który w latach 1962–1965 przebywał na studiach w Polsce. W 2010 roku we współpracy 
z honorową konsul generalną RP w Osace Takashimą Kazuko i Ambasadą RP w Tokio 
zajęcia z języka polskiego zorganizowano na Wydziale Literatury Uniwersytetu Kiotyj-
skiego (Kyōto Sangyō Daigaku, Bungakubu). Z taką inicjatywą wystąpili pracownicy 
istniejącej tam od 1996 roku slawistyki, a realizacja tego pomysłu stała się możliwa dzięki 
finansowemu wsparciu Takashimy Kazuko i jej brata Akihiko. Do 2013 roku lektoraty 
języka polskiego prowadził wspomniany Morita Kōji, który w tym samym czasie był 
zatrudniony na rusycystyce Uniwersytetu Języków Obcych w Kobe (Kōbeshi Gaikokugo 
Daigaku), gdzie też prowadził naukę polskiego. Języka tego można się także uczyć na 
prywatnym Uniwersytecie Oberlina (Ō birin Daigaku). 

Liczba kursów w ośrodkach pozaakademickich nieustannie się zmienia, co wynika 
z tych samych powodów, o których wspomniałam wcześniej, czyli liczby zainteresowa-
nych, ale też lektorów znających polski. Nadal polskiego można się uczyć np. w Akade-
mii Języków Obcych DILA (Dīra Kokusai Gogaku Akademī) i Asahi Culture Center22. 
Ponadto specjalne kursy, ale tylko dla pracowników prowadzone są w MSZ23. 

Dobrym sprawdzianem umiejętności posługiwania się językiem polskim jest Konkurs 
Krasomówczy Języka Polskiego organizowany od połowy lat 90., najpierw przez Amba-
sadę RP, a następnie przez Instytut Polski w Tokio24. Główną nagrodą jest bilet lotniczy 
do Polski, a poza tym laureaci I, II i III miejsca biorą ostatnio udział w letnim kursie 
języka i kultury polskiej Narodowej Agencji Wymiany Akademickiej (NAWA) w Polsce.

20 https://www.josai.ac.jp/jices/ejces/about/ [11.03.2025].
21 https://instytutpolski.pl/tokyo/pl/jezyk-polski/ [11.03.2025].
22 https://dila.co.jp/languages/polish/; https://www.asahiculture.com/asahiculture/asp-webapp/web/

WKozaKensaku.do?baseScreen=9100&wbKozaKensakuJoken.shishaId=9100&wbKozaKensakuJoken.
chikuId=0&wbKozaKensakuJoken.peji=3&wbKozaKensakuJoken.keyWord=&wbKozaKensakuJoken.
daijanruId=09&wbKozaKensakuJoken.chujanruId=&wbKozaKensakuJoken.shobunruiId=1290&wb-
KozaKensakuJoken.yobiKubun=&wbKozaKensakuJoken.jikanKubun=&wbKozaKensakuJoken.koza-
TaishoId=&wbKozaKensakuJoken.taikenKaKubun=&wbKozaKensakuJoken.kengakuKaKubun=&wb-
KozaKensakuJoken.shokaiKaikoTsuki=&type=; [10.03.2025].

23 https://www.mofa.go.jp/mofaj/annai/honsho/sosiki/kenshujo.html [10.03.2025].
24 https:/ / instytutpolski.pl/ tokyo/pl/konkurs-krasomowczy-jezyka-polskiego-dla-

japonczykow-2025/ [20.03.2025].



POLSKA W JAPONII. BADANIA, TŁUMACZE, LEKTORATY…NR 1–2 129

FORUM POLSKA

Na zakończenie, zamiast podsumowania, chciałabym przedstawić organizację NPO 
Forum Polska (Fōramu Pōrando), która odgrywa ważną rolę w upowszechnianiu facho-
wej wiedzy na temat Polski w Japonii. Powstała w 2005 roku z inicjatywy wspomnia-
nych już znawców i miłośników Polski – Sekiguchiego Tokimasy i Taguchiego Masahiro, 
a jej celem jest integracja różnych środowisk związanych z Polską, zarówno naukowców, 
jak i biznesmenów, polityków, przedstawicieli Polonii25. Ma budować „efektywny system 
przekazu informacji o Polsce i z Polski na terenie Japonii” oraz stwarzać „możliwości 
spotkań, interdyscyplinarnych dyskusji, wymiany informacji i doświadczeń między ludź-
mi nauki, kultury i biznesu, zawodowo czy też prywatnie związanymi z Polską”. Nie 
ma ograniczeń co do narodowości, wieku etc. Jest to rodzaj klubu byłych stypendystów, 
zarówno Japończyków, jak i Polaków, który, wypełniając lukę po zlikwidowanym pod 
koniec lat 90. Towarzystwie Japonia – Polska (Nihon Pōrando Kyōkai) (Pałasz-Rutkow-
ska, s. 464–471), stał się otwartym forum do wymiany informacji i doświadczeń. Dzięki 
temu uniknięto kłopotów formalnych i personalnych związanych z organizacją i działaniem 
oficjalnego stowarzyszenia. Powstał jedynie Komitet Organizacyjny Forum Polska (Tokutei 
Hieiri Katsudō Hōjin Fōramu Pōrando Soshiki Iinkai), co było niezbędne, by można było 
działać formalnie. Inicjuje on te działania i czuwa nad ich organizacją. Do Komitetu należy 
kilkanaście osób zaangażowanych społecznie i mających duże doświadczenie w kontaktach 
z Polską. Przewodniczącym do roku 2021 był Sekiguchi, a jego następcą został Taguchi. 
Zastępcami są obecnie (2025) profesorowie Kasuya Akiko i Shiraki Taichi.

Od 2005 roku, corocznie (z wyjątkiem czasu pandemii, czyli lat 2020 i 2021) Komitet 
organizuje w Tokio konferencje o charakterze interdyscyplinarnym, które wspiera i patro-
natem obejmuje Ambasada RP, a od 2013 roku z organizatorami współpracuje Instytut 
Polski w Tokio. Tematy proponują członkowie Komitetu Organizacyjnego i uczestnicy 
konferencji, ale dąży się do tego, by tematyka dotycząca kultury i sztuki przeplatała 
się z tematyką z zakresu szeroko rozumianych nauk społecznych. W 2024 tematem 
konferencji była „Różnorodność regionów w Polsce i współżycie z innymi kulturami”26. 
Wcześniej, poczynając od 2005 roku dyskutowano na następujące tematy: „Powrót Polski 
do Europy”; „Polskość”; „Warszawa”; „Katolicyzm polski”; „Chopin”; „Ruch ‘Solidarno-
ści’ i jego dziedzictwo”; „Polska i jej sąsiedzi”; „Wokół poloneza”; „Polska dziś i jutro 
– w poszukiwaniu swojego miejsca na zmieniającej się mapie świata”; „Andrzej Wajda; 
Polska i jej sąsiedzi (cz. 2)”; „1050 lat Polski w Europie chrześcijańskiej”; „Wokół 
tożsamości Polaków”; „Japonia i Polska 100-lecie wzajemnych relacji”; „Żyć między 
Polską a Japonią”; „Kultura popularna w Polsce”.

Po konferencjach wydawane są zbiory referatów i przemówień, czasami w wersji 
dwujęzycznej27. Redaktorami naukowymi tomów są twórcy i główni organizatorzy. Forum 
Polska jest też inicjatorem innych działań na rzecz upowszechniania fachowej wiedzy 
o Polsce w Japonii. Bardzo ważnym przedsięwzięciem jest przedstawiony wyżej projekt 
Biblioteka kultury polskiej w języku japońskim. 

Sekiguchi w rozmowie z Renatą Mitsui tak podsumował działalność organizacji Forum 
Polska:

25 http://www.forumpoland.org/aboutus.html [20.03.2025]; Mitsui 2014.
26 Program konferencji zob.: https://forumpoland.org/wp/wp-content/uploads/2024/08/FP2024pro-

gram.pdf [12.03.2025].
27 https://forumpoland.org/publications/ [10.03.2025].



EWA PAŁASZ-RUTKOWSKA130 NR 1–2

Myślę, że udało nam się zrealizować hasło „Poznajmy się!” i ludzie są już świadomi tego, 
że w innej, sąsiedniej branży też są Japończycy zajmujący się Polską i znający Polskę. 
To jest profil także po części towarzyski, ale z tego powstają nieraz projekty interdyscy-
plinarne, większe, szerzej zakrojone. Nikt nie zamyka się już wyłącznie w swojej wąskiej 
dziedzinie, swobodniejszy jest ruch myśli. Jest to, moim zdaniem, ogromne osiągnięcie 
(Mitsui 2014). 

BIBLIOGRAFIA

ŹRÓDŁA PODSTAWOWE

Archiwum Dyplomatyczne MSZ (skr. AMSZ), Warszawa
z. (zespół), w. (wiązka), t. (teczka)
Departament V, Wydział III 1958, Japonia 091, z. 12, w. 16, t. 375, s. 6–11, Sprawy organizacyjno-

-personalne Ambasady PRL w Tokio. 
Departament Prasy i Informacji (skr. DPI)

DPI 1958, Japonia 551, z. 21, w. 51, t. 726, bp, Życie naukowe [Lektorat języka polskiego w Tokio. 
Korespondencja Ambasady PRL w Tokio z DPI w sprawie organizacji lektoratu]

DPI 1959, Japonia 2654, z. 21, w. 51, t. 725, bp, Umowy kulturalne [Korespondencja między 
Ambasadą PRL w Tokio a DPI w sprawie planu wymiany kulturalnej z Japonią na 1960 r.] 

DPI 1958–1961, Japonia 5637, z. 21, w. 51, t. 728, bp, Przegląd z prasy [„Polonica w prasie 
japońskiej”. Sprawozdania (okresowe) Ambasady PRL w Tokio; 20 XII 1958 – 16 II 1959; 
1 VII 1959 – 15 VIII 1960; 15 XI 1960 – 15 IX 1961]

Gaimushō Gaikō Shiryōkan (skr. GGS) (Archiwum Dyplomatyczne MSZ), Tōkyō 
A’1.3.3.5-1 Nihon Pōrandokan gaikō kankei zasshū. Kokkō kaifuku kōshō kankei (dokumenty doty-

czące związków dyplomatycznych między Japonią a Polską. Negocjacje w sprawie wznowienia 
oficjalnych stosunków), cz. 2

Internetowa Baza Traktatowa MSZ, Warszawa, https://traktaty.msz.gov.pl/umowa-1
Umowy dwustronne, Japonia: poz. 1 [10.03.2025]

INNE

Greń, Jędrzej. Polonika japońskie 2007–2015 – zarys tematyki, „Rocznik Biblioteki Narodowej”, 
t. XLVII, 2016, s. 125–144.

Kotański, Wiesław. Ryōchu Stanisław Umeda – szkic biograficzny, „Przegląd Orientalistyczny”, nr 3, 
1962, s. 275–288. 

Kudō Yukio, Warushawa no shichinen (Siedem lat w Warszawie), Shinchōsha, 1977.
Kuyama, Kōichi. „Ryszard Kapuściński w Japonii – lata 1956–57 w dziejach polsko-japońskich 

kontaktów kulturalnych”, Spotkania polonistyk trzech krajów – Chiny, Korea, Japonia – Rocz-
nik 2009. Międzynarodowa Konferencja Akademicka w Tokio, red. Tokimasa Sekiguchi, Katedra 
Kultury Polskiej TUFS, 2010, s. 122–128.

Kuyama, Kōichi. „Quo vadis w Japonii – konteksty recepcyjne”, Oblicza światowości, w: Lite-
ratura polska w świecie, t. IV, red. Romuald Cudak, Wydawnictwo Gnome, Katowice 2012, 
s. 30–46); https://www.sjikp.us.edu.pl/wp-content/uploads/2021/01/Literatura-polska-IV-TEXT3.
pdf [20.11.2024].

Maj, Ireneusz. Działalność Instytutu Wschodniego w Warszawie 1926–1939, Oficyna Wydawnicza 
RYTM, 2007.

Mitsui, Renata. O działalność NPO Forum Polska – rozmowa z profesorem Tokimasą Sekiguchim, 
Polonia Japonica 08.12.2014 http://poloniajaponica.jp/wywiady/item/1234-o-dzialalnosci-npo-
forum-polska-rozmowa-z-profesorem-tokimasa-sekiguchim [10.03.2025].



POLSKA W JAPONII. BADANIA, TŁUMACZE, LEKTORATY…NR 1–2 131

Mitsui, Renata, Krótki przewodnik po Tokijskim Uniwersytecie Studiów Międzynarodowych (TUFS), 
„Polonia Japonica”, http://poloniajaponica.jp/zycie-w-japonii/item/1428-krotki-przewodnik-po-
tokijskim-uniwersytecie-studiow-miedzynarodowych-tufs [15.03.2025].

Morcinek, Barbara. Spotkania polonistyk trzech krajów: Chiny, Korea, Japonia, „Postscriptum polo-
nistyczne”, nr 2 (6), 2010, s. 262–267, https://journals.us.edu.pl/index.php/PPol/article/view/10958 
[11.03.2025].

Numano Mitsuyoshi. „Nihonjin no Pōrando bungaku to no deai. Spotkanie Japończyków z literaturą 
polską”, Shopan Pōrando – Nihonten. Nihon Pōrando kokkō juritsu 80 shūnen oyobi kokusai 
Shopan nen kinen jigyō. Chopin – Polska – Japonia. Wystawa z okazji 80 rocznicy nawiązania 
stosunków oficjalnych między Polską a Japonią oraz Roku Chopinowskiego, red. Komitet Orga-
nizacyjny Wystawy, Toppan, 1999, s. 206–213.

Pałasz-Rutkowska, Ewa. Historia stosunków polsko-japońskich, t. II: 1945–2019, Uniwersytet War-
szawski, Wydział Orientalistyczny, Katedra Japonistyki, 2019.

Pałasz-Rutkowska, Ewa, Andrzej T. Romer. Historia stosunków polsko-japońskich, t. I: 1904–1945, 
Uniwersytet Warszawski, Wydział Orientalistyczny, Katedra Japonistyki, 2019 (wydanie III).

„Polonika japońskie (1919–2019)”, Suplement do Pałasz-Rutkowska 2019, oprac. Jędrzej Greń, 
s. 109–188.

Pōrando bungaku no okurimono (Prezent z literatury polskiej), tłum. Sekiguchi Tokimasa et al., 
Kōbunsha, 1990.

Sekiguchi Tokimasa. „Nihon no Pōrandogo, Pōrando bunka kyōiku. Polonistyka w Japonii”, Sho-
pan Pōrando – Nihonten. Nihon Pōrando kokkō juritsu 80 shūnen oyobi kokusai Shopan nen 
kinen jigyō. Chopin – Polska – Japonia. Wystawa z okazji 80 rocznicy nawiązania stosunków 
oficjalnych między Polską a Japonią oraz Roku Chopinowskiego, red. Komitet Organizacyjny 
Wystawy, Toppan, 1999, s. 214–217.

Sekiguchi Tokimasa. Pōrando to tasha – bunka, retorikku, chizu (Polska a inni – kultura, retoryka, 
mapy), Misuzu Shobō, 2014.

Sekiguchi Tokimasa. Eseje nie całkiem polskie, Universitas, 2016 a. 
Sekiguchi Tokimasa. „Od japońskiego Schultza do polskiego Parnickiego – w okolicach roku 1974”, 

Język, literatura i kultura polska w świecie, red. Władysław Miodunka, Anna Seretyna, Biblioteka 
„LingVariów” – Seria Glottodydaktyka, t. 13, Księgarnia Akademicka, 2016 b, s. 31–44.

Spotkania polonistyk trzech krajów – Chiny, Korea, Japonia – Rocznik 2009. Międzynarodowa Kon-
ferencja Akademicka w Tokio, red. Tokimasa Sekiguchi, Katedra Kultury Polskiej TUFS, 2010.

Splisgart, Tomomi. Studia polonistyczne w Japonii. Historia oraz perspektywy rozwoju, „Gdańskie 
Studia Azji Wschodniej”, nr 3, 2013, s. 112–122.

Umeda Ryōchū. Tōōshi (Historia Europy Wschodniej), Sekai kakkokushi (Historia państw świata), 
t. 13, Yamakawa Shuppansha, 1958–1959.

Umehara Toshiya. Pōrando ni junjita zensō Umeda Ryōchū (Umeda Ryōchū – mnich zen, który 
poświęcił życie Polsce), Heibonsha, 2014.

Watanabe, Katsuyoshi et al. „Historia badań polskich prowadzonych w Japonii”, Japonia na początku 
XXI wieku. Polityka, gospodarka, społeczeństwo i stosunki z Polską, red. Krzysztof Gawlikowski, 
Marta Ławacz, Dom Wydawniczy Duet, 2008, s. 296–350.

„Wisła”, Biuletyn Towarzystwa Japonia – Polska, nr 11, 1980.
Zajączkowski, Ryszard. Literatura polska w Japonii, „Roczniki Kulturoznawcze”, t. VII nr 3, 2016, 

s. 147–169.
Żuławska-Umeda, Agnieszka. Profesor Stanisław Ryōchū Umeda (1900–1961), „Japonica”, nr 12, 

2000, s. 107–113.
Rozmowy i korespondencja z: Numano Mitsuyoshim, Sekiguchim Tokimasą, Renatą Mitsui, Grażyną 

Ishikawą, Tateoką Kumi

STRONY INTERNETOWE [2.2025–3.2025]

https://ci.nii.ac.jp/ncid/BB14407517
https://ci.nii.ac.jp/ncid/BB14632728 
https://ci.nii.ac.jp/ncid/BB21117255



EWA PAŁASZ-RUTKOWSKA132 NR 1–2

https://dila.co.jp/languages/polish/
http://eprints.lib.hokudai.ac.jp/journals/index.php?jname=381
https://filmpolski.pl/fp/index.php?film=1241075
https://forumpoland.org/publications/
http://hokkaido-poland.com
https://instytutpolski.pl/tokyo/pl/instytut-polski-w-tokio/
https://instytutpolski.pl/tokyo/pl/konkurs-krasomowczy-jezyka-polskiego-dla-japonczykow-2025/
https://instytutpolski.pl/tokyo/pl/nowosci-wydawnicze-biblioteki-kultury-polskiej-w-jezyku-japonskim/
https://instytutpolski.pl/tokyo/pl/od-olgi-tokarczuk-drodzy-przyjaciele-w-japonii/
http://src-h.slav.hokudai.ac.jp/center/index11.html
https://www.asahiculture.com/asahiculture/asp-webapp/web/WKozaKensaku.do?baseScre-

en=9100&wbKozaKensakuJoken.shishaId=9100&wbKozaKensakuJoken.chikuId=0&wb-
KozaKensakuJoken.peji=3&wbKozaKensakuJoken.keyWord=&wbKozaKensakuJoken.
daijanruId=09&wbKozaKensakuJoken.chujanruId=&wbKozaKensakuJoken.shobunruiI-
d=1290&wbKozaKensakuJoken.yobiKubun=&wbKozaKensakuJoken.jikanKubun=&wbKoza-
KensakuJoken.kozaTaishoId=&wbKozaKensakuJoken.taikenKaKubun=&wbKozaKensakuJoken.
kengakuKaKubun=&wbKozaKensakuJoken.shokaiKaikoTsuki=&type=

https://www.facebook.com/gazetka.czesc
http://www.forumpoland.org/aboutus.html
https://forumpoland.org/wp/wp-content/uploads/2024/08/FP2024program.pdf
http://www.jiu.ac.jp/englishsite/aboutjiu/index.html
http://www.josai.jp/about/organization/; 
https://www.l.u-tokyo.ac.jp/slav/history/
https://www.mofa.go.jp/mofaj/annai/honsho/sosiki/kenshujo.html
https://www.tufs.ac.jp/english/collaboration/intlaffairs/schools/
https://www.tufs.ac.jp/english/social_international/online-jpclass/ 
http://www.tufs.ac.jp/research/researcher/people/fukushima_chiho.html



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.11IGA RUTKOWSKA
Uniwersytet Warszawski

ISE KABUKI – ZNACZENIE TEATRÓW KABUKI 
W PIELGRZYMKACH DO ISE 

JAKO FORMA OBRZĘDU PRZEJŚCIA 
W JAPONII OKRESU EDO (1603–1868)

ABSTRACT: Ise Jingū – the Great Ise Shrine – is one of the largest and oldest shintō 
shrine complexes in Japan. Due to its connections with the imperial family, it can also 
be considered the most important from the perspective of Japanese statehood. From the 
12th century, the shrine became a popular pilgrimage destination, peaking in popularity 
in the 18th and 19th centuries, with an average of 250,000 to 500,000 pilgrims arriving 
annually. Kabuki, currently one of the four genres of classical Japanese theatre, originated 
in the early 17th century and began to develop and popularize at an extraordinary pace 
– as a merchants’ entertainment, a counter to the restrictive socio-political system of 
the Tokugawa shoguns. It was present in the cities surrounding Ise Shrine, Furuichi 
and Naka no Jizō, almost from the beginning. In this article, by using the term shōjin 
otoshi (lit. ‘breaking the fast’), the non-obvious religious function of kabuki theatre 
in the mass pilgrimage movement of Japan in the Edo period (1603–1868) is shown.

KEYWORDS: kabuki, Ise Jingū, shintō, theatre, pilgrimage, Edo period

Ise jest szczególnym miejscem na mapie Japonii. Znajduje się tam bowiem jeden 
z największych i najstarszych kompleksów świątyń sintoistycznych, Ise Jingū – Wielka 
Świątynia Ise. Ze względu na powiązania z rodziną cesarską, z punktu widzenia japoń-
skiej państwowości, może być również uważany za najważniejszy. Głównym bóstwem 
czczonym w Ise Jingū jest bogini słońca Amaterasu Ōmikami, uznawana za protoplastkę 
japońskiej rodziny cesarskiej. To w poświęconej jej świątyni Kōtai Jingū, najważniej-
szej w kompleksie Ise Jingū, zwanej także Naikū (dosł. ‘Świątynia Wewnętrzna’), ma 
znajdować się jedno z regaliów władzy cesarskiej – ośmiogranne zwierciadło, Yata no 
kagami. Drugim co do ważności bóstwem czczonym w Ise Jingū jest bogini życiodaj-
nych pokarmów, Toyo’uke Ōmikami, a jej świątynia nosi nazwę Toyo’uke Daijingū, ale 
powszechnie nazywana jest Gekū (dosł. ‘Świątynia Zewnętrzna’). Poza nimi do kompleksu 
należy jeszcze sto osiemnaście pomniejszych świątyń. Choć początki historyczne świątyni 
Ise Jingū nie są jednoznacznie określone, mowa jest o 1700 do 2000 lat, nie ma wątpli-
wości co do tego, że miasta, Uji i Yamada1 powstały wokół świątyń jako zaplecze dla 
ich zaopatrzenia, a z czasem jako ośrodki pielgrzymkowe. Świątynia cieszyła się dużą 
popularnością wśród pielgrzymów już w XII w. (Reynolds, s. 318), ale to w okresie 
Edo – kiedy na ponad dwa wieki po dziesiątkach lat wojen domowych zapanował pokój 
– liczba pielgrzymów biła wszelkie rekordy. Ise przez w zasadzie cały okres Edo było 
najbardziej popularnym celem pielgrzymek. Rocznie przybywało tu średnio od 250 000 

1 Miasta zostały połączone w jedno, o nazwie Uji-Yamada w 1955 roku. Dopiero w 2005 roku 
nadano mu nazwę Ise.



IGA RUTKOWSKA134 NR 1–2

do 500 000 pielgrzymów. W rekordowych latach 1705, 1777 i 1830 ich liczba miała 
sięgać 5 000 000 (Reynolds, s. 318). 

Kabuki, obecnie jeden z gatunków klasycznego teatru japońskiego, narodził się 
i ukształtował w pierwszej połowie XVII w. wśród wielkomiejskiego pospólstwa. W dru-
giej połowie tego stulecia był już w pełni rozwiniętym fenomenem ówczesnej kultury 
popularnej, teatrem gwiazdorskim, naśladowanym także poza najważniejszymi ośrodkami 
miejskimi – Edo, Kioto i Osaką. Rozwijał się i stawał najbardziej reprezentatywnym zja-
wiskiem swojej epoki – okresu Edo (1603–1868), w której mieszczaństwo, choć zepchnięte 
przez siogunat Tokugawów na dół drabiny społecznej, okazało się klasą najbardziej 
twórczą kulturowo. Należy zaznaczyć, że kabuki rozwijał się i cieszył ogromną popu-
larnością pomimo uznawania go przez władze za rozrywkę nieprzyzwoitą, wywrotową 
i zagrażającą misternie układanemu według wartości neokonfucjańskich porządkowi spo-
łecznemu. Jednym z głównym źródeł historycznych dotyczących kabuki są obostrzenia, 
zakazy i regulacje cenzorskie, dotyczące teatrów, widzów (przedstawiciele wyższych 
klas społecznych nie mogli oglądać spektakli), a także aktorów – wraz z prostytutkami 
zepchniętych w hierarchii społecznej jeszcze niżej niż mieszczaństwo oraz pozbawionych 
w zasadzie wszelkich praw. 

Co łączy teatr kabuki ze świątynią Ise Jingū i masowo napływającymi do niej przez cały 
okres Edo pielgrzymami? Aby ukazać znaczenie jakie teatry kabuki pełniły w ruchu piel-
grzymkowym do Ise Jingū w okresie Edo, najpierw zarysuję historię teatru kabuki w Ise, 
a następnie przedstawię specyfikę pielgrzymek w okresie Edo, które za Victorem Turnerem 
oraz badaczami pielgrzymek w Japonii uznam za zjawisko liminalne, a więc stanowiące 
jedną z faz obrzędu przejścia, w której człowiek pozbawiony jest społecznej tożsamości 
w celu szeroko rozumianej zmiany dotychczasowego statusu społecznego (Turner, s. 2010).

Ise jest przede wszystkim miejscem świętym i jako takie rozwijało się jako miasto. 
Wobec ogromnej liczby osób napływających z całej Japonii szybko stało się nie tylko 
centrum religijnym, ale też intelektualnym, kulturalnym i rozrywkowym, co dobitnie 
ukazuje błyskawiczny rozwój tamtejszych teatrów kabuki. 

Wg zachowanych źródeł początki kabuki w Ise sięgają już, jak podaje Ishikawa 
Tatsuo, ery Kan’ei, czyli lat 1624–1644, czyli niemal samych początków tego wielkiego 
zjawiska teatralnego (s. 6)2. Najważniejszym źródłem dotyczącym Ise kabuki jest spi-
sywana na miejscu już od końca XVII w. kronika Ise kabuki jōruri nendaiki (Annały 
spektakli kabuki i spektakli lakowych jōruri w Ise, 1690–1798), opracowana przez Okadę 
Yoshiyukiego, z której można się dowiedzieć, co było grane, gdzie, kiedy i przez kogo. 
Wynika z niej jasno, że w drugiej połowie XVII wieku nie były to spektakle regularne, 
odbywały się bowiem tylko od czasu do czasu, ale już od ery Kyōhō (1716–1736) zbudo-
wane w dzielnicach Furuichi i Nakajizō trzy teatry zaczęły mieć stały repertuar (Okada, 
s. 314). Spektakle grane były codziennie przez cały sezon pielgrzymkowy od marca do 
czerwca, a nawet do września, a repertuar zmieniał się co najmniej trzy razy3 (s. 316). 
W trzecim roku ery Kan’en (1750) Ise kabuki było już wymieniane w ukazujących się 
wtedy regularnie rankingach teatrów jako najlepsze inaka kabuki (dosł. ‘prowincjonalna 

2 Za datę narodzin teatru kabuki uznaje się rok 1603, natomiast wg badaczy dojrzałą formę 
osiągnęło mniej więcej w połowie XVII wieku. 

3 Obecnie repertuar w największych teatrach kabuki w Japonii zmienia się co miesiąc i przez 
jeden miesiąc codziennie grane jest to samo – ale w okresie Edo zmiana następowała co dwa albo 
trzy miesiące.



ISE KABUKI – ZNACZENIE TEATRÓW KABUKI…NR 1–2 135

scena kabuki’) w całym kraju. Już tam opisane zostało jako tōryūmon, brama do suk-
cesu – czyli miejsce, z którego aktorzy mogli rozpocząć wielką karierę w Kamiga-
cie4 (Ishikawa, s. 121). Wg Shokoku shibai han’ei sūmō (Zapasy najpopularniejszych 
teatrów wszystkich prowincji)5, przewodnika po najlepszych scenach kabuki, wydanego 
w ósmym roku ery Kansei (1825), który przywołują i Ikeyama, i Okada, najważniejsze 
sceny w Kansai były w Osace (dwie), w Kioto (dwie) i w Ise (też dwie), co w spo-
sób dobitny pokazuje pozycję tych teatrów w ówczesnym świecie rozrywki. Wielkie 
gwiazdy z Kamigaty występowały w Ise bardzo często, w erze Kan’en (1748–1751), co 
zbiega się ze wspomnianym wyżej wzrostem popularności scen w Ise i stało się ogól-
nie przyjętym zwyczajem, że aktorzy, już nie tylko początkujący, pracowali na dwóch 
„etatach”: w Ise i Kamigacie. Wystawiane były nawet te same spektakle w tych samych 
obsadach (Okada, s. 317). Kolejne ery Tenmei (1781–1789) i Kansei (1789–1801) przy-
niosły nową zmianę po latach stosunkowo hermetycznego rozwoju teatrów kabuki na 
zachodzie (Kansai, Kamigata) i wschodzie (Kanto, Edo). Aktorzy zaczęli występować 
i tu, i tu, przemieszczać się nieustannie z Edo do Kamigaty i odwrotnie, a po drodze 
zatrzymywali się właśnie w Ise, które stanowiło naturalny i atrakcyjny dla nich łącznik 
pomiędzy wschodnim i zachodnim kabuki. Co więcej, wg Okady, mogło być nawet tak, 
że aktorzy zanim zagrali w nowym mieście, sprawdzali reakcje publiczności w Ise – 
czy to, jak grają, spodoba się innej widowni. Dotyczyło to zresztą nie tylko aktorów, 
ale także innych osób związanych z kabuki, np. autorów scenariuszy (kyōgen sakusha). 

Popularność teatrów w Ise była bardzo duża i z jednej strony badacze podejrzewają, 
że o ile początkowo to liczna i różnorodna publiczność przyciągała do Ise aktorów, 
o tyle z czasem wzrost zainteresowania pielgrzymkami do Ise, mógł wynikać także 
z chęci zobaczenia kabuki na najwyższym poziomie. Jakikolwiek był to powód, nawet 
w największych ośrodkach miejskich i najbardziej znanych teatrach aktorzy nie mogli 
liczyć na tak zróżnicowaną publiczność – z różnych klas społecznych i, co najważniejsze, 
ze wszystkich zakątków ówczesnej Japonii. Renoma teatrów i atrakcyjna publiczność 
spowodowały np. to, że Ise było jednym z najbardziej oczywistych celów w dwuna-
stym roku ery Bunsei (1829), kiedy spłonęły wszystkie trzy z tzw. Edo sanza (dosł. 
‘trzy licencjonowane teatry Edo’) i aktorzy musieli wyjechać do innych miejsc Japonii 
w poszukiwaniu pracy (Ikeyama, s. 123)6.

O historii Ise kabuki można dowiedzieć się najwięcej dzięki zachowanemu archiwum 
jednego, dość szczególnego miejsca – Chizukaya. Początkowo był to dom publiczny, 
ale z czasem, kiedy kabuki stało się w Ise popularne, przebranżowił się w wypoży-
czalnię kostiumów, peruk i rekwizytów. Prosperował świetnie przez okres Edo, jeszcze 
lepiej przez okres Meiji (1868–1912), kiedy nastąpił boom na amatorskie teatry kabuki, 
a zamknął swoją działalność dopiero w 1979 roku, kiedy przekazano bogate magazyny, 
a także dokumenty Uniwersytetowi Kōgakkan w Ise (Tokubetsuten…). Jedynym dostępnym 

4 Wspólna nazwa dla Kioto i Osaki.
5 Tytuł wynika z tego, że forma tych przewodników przypominała charakterystyczne rozpiski 

turniejów zapasów sumo, tzw. sumō banzuke (najważniejsze walki największą czcionką na górze, im 
niżej tym mniej ważne, coraz mniejszą czcionką).

6 Jednym z nich był ulubieniec edoskiej publiczności Nakamura Nakazō III (1809–1886), który 
nie dość, że po raz pierwszy w życiu opuścił Edo, to jeszcze całą swoją podróż opisał w bardzo 
skrupulatnie prowadzonym dzienniku Temae miso (dosł. Pasta miso domowej roboty). Zwrot temae 
miso w okresie Edo oznaczał ‘nadmierne chwalenie się, brak skromności’. Używany współcześnie 
przez osobę mówiącą, odwrotnie, świadczy o jej skromności „nie chcę się chwalić, ale…”. 



IGA RUTKOWSKA136 NR 1–2

opracowaniem na ten temat jest jak na razie katalog stałej wystawy w Muzeum Shintō 
na Uniwersytecie Kōgakkan, Tokubetsuten: Ise kabuki to Chizukaya. Shinto ni tsutawa-
ru Isebito no Kokoro (Wystawa specjalna: Ise kabuki i Chizukaya. Źródło ze świętego 
miasta o jego mieszkańcach).

Chizukaya, jak większość teatrów i związanych z nimi instytucji w Ise znajdowała 
się w dzielnicy Furuichi7, przeznaczonej na miejsce rozrywki: siedziba herbaciarni, czyli 
domów uciech i teatrów kabuki, miejsce zamieszkania i pracy prostytutek oraz aktorów. 
Teatr kabuki, jak już wspomniałam, przez większość okresu Edo, działał, mimo swo-
jej olbrzymiej i powszechnej popularności, na marginesie struktur społecznych, aktorzy 
mieszkali w gettach, a teatry budowane były w zamkniętych dzielnicach, najczęściej tych 
samych, albo niedaleko tzw. dzielnic rozkoszy (kuruwa). Otóż w Ise sytuacja nie wyglądała 
inaczej, a przeznaczone na uciechy i teatry były dwie dzielnice, Furuichi i Naka no Jizō. 
Opracowania historyczne podają, że Furuichi było wymieniane, tym razem w rankingach 
dzielnic rozrywki, jako pierwsza po tzw. daisan kuruwa, czyli trzech największych: 
Yoshiwarze w Edo, Shimabarze w Kioto i Shinmachi w Osace („Ise kabuki”…). Należało 
więc do ścisłej czołówki ówczesnych rankingów miejsc rozrywki, pomimo położenia poza 
największymi miastami. Jego położenie było jednak szczególne – znajdowało się bowiem 
pomiędzy Naikū i Gekū, najważniejszymi świątyniami z terenu Ise Jingū.

Poza rankingami z okresu Edo o wielkiej popularności, szczególnie Furuichi, ale także 
Naka no Jizō, świadczy niezliczona ilość literatury popularnej, zapisków pielgrzymich, 
a także Ise ondō, piosenek, które powstały w Furuichi jako lokalny repertuar prostytutek 
i gejsz do zabawiania klientów, a z czasem znanych i śpiewanych w całej Japonii hitów. 
(Okada, s. 195) Jednym z najbardziej znanych współcześnie tekstów kultury związanych 
z Furuichi jest regularnie wystawiana przez wszystkie najważniejsze teatry Japonii sztuka 
kabuki, Ise ondo koi no netaba (Tańce z Ise i tępe ostrze miłości, 1796). Sztuka ta jak-
kolwiek współcześnie nie należy do największych szlagierów wielkomiejskich scen, ale 
jest grana częściej niż co trzy lata (czasami rokrocznie, nawet w kilku teatrach, czasem 
z dwu, maksymalnie trzyletnią przerwą). Można więc uznać, że należy do czołówki 
najczęściej współcześnie wystawianych spektakli kabuki. Jej premiera odbyła się 25 dnia 
7 miesiąca ósmego roku ery Kansei (czyli 27.08.1796 r.) w teatrze Kado no Shibai 
w Osace. Jest sztuką obyczajową, sewamono, a więc opowiada historie współczesne dla 
czasów, w których powstała. Co więcej Ise ondo koi no netaba oparta jest na faktach 
i powstała w niespełna dwa miesiące po pewnych krwawych wydarzeniach w Furuichi 
właśnie, a dokładnie w jednej z najpopularniejszych tzw. herbaciarni o nazwie Aburaya8. 
To w niej lekarz Magofuku Itsuki z Uji, lat 27, zdenerwowany, że przeznaczona jemu 
do towarzystwa prostytutka Okon, poszła z innymi klientami do teatru (kabuki), po 
odebraniu swojego miecza wakizashi z szatni, zaczął mordować kogo popadnie. Ciężko 

7 Jako część miasta Ise dzielnica istnieje też współcześnie, ale już nie ma śladu po jej dawnym 
charakterze. W skutek zmiany przepisów wprowadzonych na początku okresu Meiji, kiedy Japonia 
otworzyła się na świat i rozpoczął się szybki proces westernizacji i modernizacji, dzielnice stopniowo 
traciły na znaczeniu. 

8 W sztuce nazwa przybytku nie została zmieniona, ale fabuła opiera się przede wszystkim na 
walce o sukcesję w wielkim samurajskim rodzie Awa, a głównym elementem intrygi jest miecz Shi-
mosaka o magicznych właściwościach – morduje, póki nie jest syty krwi, opanowując wolę osoby, 
która go dobyła. Romanse wojowników z lokalnymi prostytutkami to wątki poboczne. Warto dodać, 
że nieświadomy swojej prawdziwej tożsamości, wasala rodu Awa, główny bohater jest kapłanem 
w Ise Jingū.



ISE KABUKI – ZNACZENIE TEATRÓW KABUKI…NR 1–2 137

ranił 9 osób, z czego trzy zmarły. Zbiegł, a dwa dni później został znaleziony martwy – 
popełnił samobójstwo. Incydent zwany Aburaya sōdō bogaty w szczegóły kryminalne jest 
sprawą dość dobrze znaną do dziś przede wszystkim właśnie dzięki sztuce kabuki, Ise 
ondo koi no netaba (Kabuki jiten, s. 39). Przykład ten pokazuje jak obecne było Furu-
ichi, w kulturze popularnej okresu Edo, a także jego miejsce w ruchu pielgrzymkowym 
w tym czasie – bez wątpienia to właśnie przede wszystkim pielgrzymi byli klientami 
zarówno teatrów, jak i tzw. herbaciarni w Furuichi. 

Należy jednak zaznaczyć, że rozrywki zapewniane w dzielnicy Furuichi pielgrzymom, 
miały jeszcze jedną bardzo ważną fukcję – shōjin otoshi (dosł. ‘zerwania postu’) (Okada, 
s. 195). Aby lepiej wytłumaczyć znaczenie tego terminu, najpierw przedstawię specyfikę 
ruchu pielgrzymkowego w Japonii w okresie Edo.

Jak już wspomniałam, w zasadzie przez cały okres Edo pielgrzymki były ruchem 
masowym i trwały najczęściej kilka miesięcy, a przeciętny pielgrzym starał się odwiedzić 
jak najwięcej świętych miejsc. Była to bowiem najczęściej wyprawa jedyna w życiu. Wielu 
badaczy zadaje sobie pytanie o motywacje pielgrzymów, na ile przyczyna wyjazdu była 
duchowa, a na ile rozrywkowa i turystyczna. Opisując masowość ruchu pielgrzymkowe-
go w okresie Edo, uczeni dopatrują się jej przyczyn przede wszystkim w stosunkowej 
łatwości przemieszczania. Okres Edo to czas długotrwałego pokoju, a także względnego 
spokoju obyczajowego, na straży którego stał surowy, twardo kontrolujący życie spo-
łeczne siogunat Tokugawów. Pielgrzymi przemierzając pieszo setki kilometrów, często 
z dużym dobytkiem (funduszami na wiele miesięcy wędrówki) mogli się czuć bezpiecz-
nie. Drogi, trakty pomiędzy feudami (jap. han) były bezpieczne ze względu na system 
sankin kōtai9, stale przemieszczające się do Edo i z powrotem, nawet z najdalszych 
ziem, orszaki panów feudalnych daimyō i samurajów, czasem wielotysięczne. Orsza-
ki te wymagały infrastruktury, nie dziwi więc fakt, że przy traktach powstały tysiące 
zajazdów, karczm, barów i noclegowni. Pielgrzymi stali się beneficjentami tego systemu, 
ponieważ również oni mieli gdzie się zatrzymać na noc, gdzie zjeść, jak przeprawić się 
przez rzeki etc. Na popularność pielgrzymek dodatkowo wpłynęła jeszcze jedna decy-
zja władz – w okresie Tokugawa zasadniczo nie można było swobodnie podróżować, 
trzeba było mieć zgodę przedstawicieli lokalnych władz, a żeby ją uzyskać, trzeba było 
przedstawić istotny powód podróży. Jednym z tych powodów, dostępnym dla każdego, 
była pielgrzymka, a pielgrzymka do Ise – najlepszym (Reynolds, s. 319). O systemo-
wym wsparciu pielgrzymowania, właśnie szczególnie do Ise, świadczy fakt, że można 
było udać się tam nawet bez pozwolenia, uciec i jeśli wróciło się z dowodem odbycia 
pielgrzymki do Ise, konsekwencje ucieczki nie były wyciągane. Ten proceder miał nawet 
swoją nazwę, nukemairi (dosł. ucieczka na pielgrzymkę) i, jak wskazują różne źródła, 
a także przykłady z literatury pięknej, stał się sposobem na życie wielu chcących się 
wyrwać z politycznej kontroli Tokugawów osób. 

Carmen Blacker twierdzi, że popularność pielgrzymek, a przede wszystkim nukemairi 
można przypisać właśnie faktowi, że zapewniały one wolność, ucieczkę od sztywnych 
struktur i kontroli społecznej, a także obietnicę świętości (s. 608). Im silniejsza była 
kontrola społeczeństwa, tym więcej ludzi ruszało w świat jako pielgrzymi. Oczywiście 

9 Siogunat, aby zapobiegać buntom i chęciom przejęcia władzy przez inne rody samurajskie, 
nakazał panom feudalnym (daimyō) na przemian mieszkać w Edo i w swojej siedzibie na prowincji. 
Kiedy daimyō wracał do swojego majątku, w Edo zostawała jego rodzina. Ze względu na prestiż 
społeczny orszaki były bardzo liczne.



IGA RUTKOWSKA138 NR 1–2

władza zaczęła dosięgać też ich, słusznie zakładając, że mogą się za nich podawać 
potencjalni zdrajcy, szpiedzy, albo nawet zwykli przestępcy. Jednak im władze bardziej 
starały się kontrolować pielgrzymów, tym większe społeczne wsparcie dostawali oni po 
drodze – jałmużnę (settai) w postaci jedzenia, noclegu, lekarstw czy sandałów (Blacker, 
s. 602). Jak pisze Blacker pomoc dla pielgrzyma już także w czasach dawniejszych, przed 
okresem Edo, wiązała się bowiem z przekonaniem, że w stroju pielgrzyma może ukrywać 
się bóg (kami), budda (bosatsu), albo np. któryś z wielkich mistrzów zen, jak mnich 
Kūkai (774–835). Jałmużna była jednoznaczna z ofiarą nawet, gdy pielgrzym okazywał 
się jednak zwykłym człowiekiem – dzięki niej mógł dotrzeć do świętego miejsca i tam 
wyrazić swoją wdzięczność darczyńcy (Blacker, s. 602).

Widać tu już zatem wyraźnie, że pielgrzym w Japonii jest postacią liminalną, jest 
postacią pomiędzy, nie należy do obowiązujących struktur społecznych, może się okazać 
postacią nadprzyrodzoną, albo zostać jej medium. Teoria liminalności, rozwinięta i ugrun-
towana przez Turnera w Procesie rytualnym, a oparta na teorii obrzędów przejścia Arnolda 
van Geneppa, jest jedną z najbardziej fundamentalnych teorii antropologii kultury. Wg van 
Geneppa człowiek nie ma ciągłej tożsamości, a jego życie podzielone jest na odcinki, 
w których pełni inne role społeczne. Przejście z jednego statusu społecznego do kolejnego 
jest zrytualizowane i wymaga odpowiednich obrzędów – rite de pasage, obrzędów przej-
ścia (Gennep, s. 36–37). Każdy z nich składa się z trzech faz: preliminalnej, liminalnej 
i postliminalnej. Turner, opierając się na schemacie van Gennepa, rozszerzył możliwości 
zastosowania pojęcia obrzędu przejścia w badaniach innych zjawisk społecznych, skupiając 
swoją teorię przede wszystkim na środkowej, liminalnej fazie, w której osoba pozbawiona 
jest dotychczasowego statusu społecznego, a nie uzyskała jeszcze nowego. Jest to faza 
przejściowa, w której nie obowiązują struktury społeczne, a wytwarza się, rządzona anty-
strukturą communitas. Communitas charakteryzuje się właśnie brakiem hierarchii, rozpa-
dem struktury i egalitarnością członków. Pozbawieni są oni bowiem statusu społecznego, 
a jedynym jaki mają jest tożsamość wynikająca z uczestnictwa w rytuale, w tym wypadku 
to tożsamość pielgrzyma (Turner 2010). Jednym z wyników rozszerzenia pojęcia obrzędu 
przejścia i skupienia na fazie liminalnej były szerokie badania Turnera, które przeprowa-
dził razem ze swoją żoną Edith poświęcone pielgrzymkom w chrześcijaństwie – przede 
wszystkim communitas pielgrzymów, osób oderwanych od stałych struktur społecznych 
i zmieniających swoją tożsamość w szerszym rozumieniu (Turner 2009). 

Zjawisko pielgrzymek religijnych – jak pisze La Fleur – idealnie pasowało do jego 
(Turnera) celu badawczego. Pielgrzymka, stanowiąca sytuację społeczną, w której ludzie 
celowo odeszli od swojego zwykłego, wysoce ustrukturyzowanego i wyrażającego role 
codziennego życia (La Fleur, s. 271).

Japońskie źródła, jak np. pamiętniki czy zapiski pielgrzymów z Aizu (Tōhoku), badane 
przez Shinno Toshikazu, wskazują, że pielgrzymki były, także przez samych uczestników 
ówczesnej kultury, prawdopodobnie niezależnie od regionu Japonii, traktowane jako obrzę-
dy przejścia „dla chłopca, żeby stać się prawowitym członkiem wsi, a dla dziewczynki, 
żeby stać się gotową na zamążpójście” (Shinno, Nenzi, s. 459). Pielgrzymki kobiet, 
jak zresztą wiele innych zjawisk ich dotyczących charakteryzuje znaczny brak źródeł, 
w stosunku do tych dotyczących męskiej działalności, wiadomo jednak, że kobiety tak 
samo masowo chodziły na pielgrzymki, np. z córkami, albo w ważnych momentach życia. 
Shinno pisze jednak, że stosunkowo mało kobiet pielgrzymowało od momentu zamąż-



ISE KABUKI – ZNACZENIE TEATRÓW KABUKI…NR 1–2 139

pójścia do odchowania dzieci. Podejmowały pielgrzymkę albo panny, albo wdowy, te 
drugie najczęściej odbywając pielgrzymkę za dusze zmarłych członków rodziny (s. 460). 

Masowość ruchu powodowała, jak już wspomniano, że nie wszyscy jego uczestnicy 
byli osobami motywowanymi religijnie. Wiele utworów z okresu Edo pokazuje pewien 
rodzaj pielgrzymiego zepsucia. Najwięcej miejsca temu problemowi poświęcił Jipensha 
Ikku (1735–1831) w swojej cieszącej się wielką popularnością powieści łotrzykowskiej 
Tōkaidōchū hizakurige (O własnych nogach szlakiem Tōkaidō, 1802–1822) (Jipensha 
1973). Opowiadał w niej o losach dwóch dzielnych podróżników, Yajirobeia i Kitahachie-
go, którzy, udali się na pielgrzymkę, aby użyć życia … Czy jednak główną cechą com-
munitas pielgrzymów do Ise była rozpusta i czy dlatego w Ise tak świetnie prosperowała 
kuruwa oraz teatry kabuki – przecież ich klientami byli przede wszystkim pielgrzymi?

Autorzy badający pielgrzymki w Japonii w okresie Edo, szczególnie od strony literatu-
roznawczej, jak np. William La Fleur za Hoshino Eiko czy Richard Rubinger (s. 20–21), 
wykorzystując teorię Turnera i zrównując communitas z bachtinowskim rozumieniem 
karnawału, piszą o pielgrzymkach w okresie Edo, jako właśnie o ucieczce od świata 
kontroli do świata peryferyjnego, heterodoksyjnego i egalitarnego. Jeffrey Johnson pisze 
wręcz, analizując twórczość Ihary Saikaku, że 

złodzieje, oszuści, kryminaliści, byli kompanami pielgrzymów obok wędrownych grajków 
i aktorów, handlarzy, wróżbitów, uzdrowicieli. Wszyscy oni byli postaciami liminalnymi 
na marginesie społeczeństwa Tokugawów (s. 327). 

W swoim opracowaniu, podstawowym dla badań japońskich pielgrzymek, Constantin 
Vaporis stwierdza wprost, że „pielgrzymów zazwyczaj nie obowiązywały społeczne normy 
zachowań, a pielgrzymki były faktyczną ucieczką od życia” (s. 244). Obaj zwracają 
uwagę, przywołując znowu i Turnera, i Michaiła Bachtina, że konsekwencją tej wolno-
ści były zagrożenia wynikające z braku kontroli – faza liminalna zawsze związana jest 
z zagrożeniem, można z niej nie wrócić. Jak twierdzi Johnson pielgrzymki są taką samą 
przestrzenią liminalną, jak dzielnice rozkoszy, co oczywiście idealnie łączy się z ich 
popularnością, a także popularnością i skalą obecności teatru kabuki w Furuichi w Ise, 
ale i w całej Japonii w ogóle; przecież wiele z nich było właśnie usytuowanych obok 
ważnych miejsc pielgrzymkowych (najsłynniejsza edoska kuruwa powstała obok jednej 
z największych świątyń buddyjskich, Sensōji).

Wydaje mi się jednak, że przy takim zrównaniu gubi się bardzo istotne elementy 
pielgrzymiej egzystencji. Przekonanie o tym że podczas pielgrzymki rodzi się communitas, 
że pielgrzymi są w fazie liminalnej, a więc peryferyjnej, heterodoksyjnej i egalitarnej, 
jak czynią to Rubinger i LaFleur za Hoshino Eiką, nie musi oznaczać, że pielgrzymi 
oddają się rozpuście, wywrotowemu życiu i łamaniu strukturalnych tabu. Choć, tak jak 
wspomniałam, pewnie nie wszyscy podający się za pielgrzymów byli przejęci religij-
nie, większość podejmowała ten wielki trud podróży w bardzo określonym celu, a jego 
osiągnięcie wymagało ascezy i wielu poświęceń. 

Pielgrzymów obowiązują surowe zasady, a w japońskiej tradycji spotkanie z sacrum 
wymaga oczyszczenia, nie tylko symbolicznego umycia rąk i ust, ale często długotrwałe-
go postu, a także abstynencji seksualnej. Charakter pielgrzymiego communitas jest inny, 
nie bachtinowski, nie karnawałowy. Zerwanie zakazów podczas pielgrzymki, spowoduje, 
że będzie ona nieskuteczna. Jeśli ruszamy na pielgrzymkę w celu kontaktu z sacrum, 
nie będziemy po drodze oddawać się szaleństwom, bo po pierwsze nie osiągniemy celu 



IGA RUTKOWSKA140 NR 1–2

duchowego, a po drugie sprzeniewierzymy się zaufaniu naszej społeczności, która wsparła 
tę długą i kosztowną podróż. 

Chciałabym tu przywołać pamiętnik Tabi no michikusa (Zapiski z podróży). Napisa-
ła go Nishimura Misu albo Misume, chłopka, która odbyła pielgrzymkę w 1860 roku. 
Wyruszyła 28 dnia 2 miesiąca, a wróciła 8 dnia 7 miesiąca. Jej celem była pełna trasa 
33 światyń, Zenkōji i Ise10. Podróżowała z 80 letnią wtedy matką, dwoma służącymi 
i jedną służącą, celem było zapewnienie lepszej karmy ich zmarłym członkom rodziny – 
mężowi i jej dzieciom. Pamiętnik ten jest rzadkim źródłem historycznym, pokazującym 
z kobiecej perspektywy rzeczywistość końca okresu Edo. Kluczowy z punktu widzenia 
tego artykułu wydaje się być jeden fragment. Kiedy dotarli do Ise służący udali się do 
burdelu, ale zanim odwiedzili Naikū. Następnego dnia, podczas rytuału oczyszczenia, 
zostali zawróceni i nie mogli wejść na teren świątyni, jak pisze Nishimura, „bogini 
widocznie ukarała ich za rozpustę do jakiej dopuścili się poprzedniego wieczoru” (s. 373). 
Zanim dowiadujemy się, że spotkała ich kara, autorka tłumaczy: „W Ise mój młody 
służący nocą niezauważony odwiedził dzielnicę uciech. Takie wizyty, jako forma shōjin 
otoshi były dozwolone po wizycie i modlitwie w świątyni, ale wcześniej taki postępek 
naraża pielgrzyma na zbrukanie” (s. 373)11. Wraca tu zatem termin shōjin otoshi, który 
przywołałam wcześniej, za Okadą, jako określenie Furuichi.

Badając stany liminalne w kulturze, za Turnerem, najczęściej zwraca się uwagę na fazę 
liminalną, bycia pomiędzy. Shōjin otoshi każe zwrócić uwagę na fazę trzecią, postliminalną. 
Współcześnie shōjin otoshi odnosi się np. do pierwszego wspólnego posiłku po zakończeniu 
okresu żałoby czy do wszelkich innych sytuacji, często zorganizowanych, które kończą 
jakikolwiek okres rygoru, przede wszystkim religijnego. Dlaczego Furuichi pełniło funkcję 
shōjin otoshi? Zapewniało bowiem pielgrzymon najskuteczniejszy powrót do dawnej toż-
samości, gdy kończyli pielgrzymkę, lub chwilę wytchnienia, dyspensę, gdy kontynuowali 
pilegrzymkę do innych świętych miejsc. Wizyta w Furuichi przed ukończeniem pielgrzymki, 
była jednoznaczna ze zbrukaniem, wyjściem z pielgrzymiej communitas, naruszeniem jej 
antystruktury i uniemożliwiała wizytę w świątyni, a co za tym idzie dopełnienie pielgrzymiej 
tożsamości. Wizyta po zakończeniu pielgrzymki, oddanie się rozrywkom w przestrzeni ku 
temu przeznaczonej, gwarantowało skuteczną czynność wyjścia z fazy liminalnej, powrotu 
do struktur społecznych, bo odbywała się jeszcze w rytualnym rygorze. Furuichi, czyli 
znajdujące się tam teatry i domy uciech, przeprowadzało zatem pielgrzymów przez fazę 
postliminalną, a nie było częścią fazy liminalnej. 

Zwróćmy uwagę, że mamy tu ewidentnie dwa różne statusy, którym obu można nadać 
miano liminalności. Antystrukturę pielgrzymów i świątyń oraz antystrukturę dzielnic 
rozrywki. Pierwsza służy oczyszczeniu, kontaktowi z sacrum, druga zdaje się służyć 
przede wszystkim wyjściu z fazy liminalnej, powrotowi z niej, ale przez kolejną trudną 
granicę – świat rozrywki i wywrotowego teatru (taki status miało przecież w okresie 
Edo kabuki). Świat, w którym chłopcy byli po raz pierwszy mężczyznami, dziewczęta 
kobietami, a inny pielgrzymi Ise kyōdai, pielgrzymim rodzeństwem, jak określano osoby, 
które razem i bezpiecznie dokończyły pielgrzymkę do Ise. Wszyscy ci, którym udało się 
osiągnąć cel pielgrzymki, złożyć pokłon w miejscach najczystszych i wyjść przez wrota 
miejsc wyklętych, zyskiwali rodzaj nowej tożsamości. 

10 Materiał udostępniony autorce przez Małgorzatę Sobczyk, która jest w trakcie tłumaczenia 
i opracowywania tekstu.

11 Niepublikowany przekład autorstwa Małgorzaty Sobczyk.



ISE KABUKI – ZNACZENIE TEATRÓW KABUKI…NR 1–2 141

BIBLIOGRAFIA

Blacker Carmen. The Religious Traveller in the Edo Period. „Modern Asian Studies”, t. 18, nr 4, 
1984, s. 593–608.

Gennep (van) Arnold. Obrzędy przejścia. Systematyczne studium ceremonii. Państwowy Instytut 
Wydawniczy, 2006.

Ikeyama Akira. „Chihō toshi no kabuki” (Kabuki poza głównymi ośrodkami miejskimi). Iwanami 
kōza: kabuki, bunraku (Wykłady [wydawnictwa] Iwanami: kabuki, bunraku. T.16). Kabuki no 
rekishi II (Historia kabuki II), red. Torigoe Bunzō, Uchiyama Mikiko, Watanabe Tamotsu. Iwa-
nami Shoten, 1997, s. 113–128.

„Ise kabuki jōruri nendaiki” (Kronika kabuki i jōruri w Ise). Shintō Hakubutsukan, http://kenkyu.
kogakkan-u.ac.jp/museum/ouchi/detail/manabi/14 [30.04.2025].

“Ise ondo koi no netaba” (Tańce z Ise i tępe ostrze miłości). Kabuki enmoku annai (Informacje 
o spektaklach kabuki), https://enmokudb.kabuki.ne.jp/repertoire/1308/ [30.04.2025].

Ishikawa Tatsuo. „Ise no kabuki to Chizukaya” (Kabuki z Ise i Chizukaya). Tokubetsuten: Ise kabuki 
to Chizukaya. Shinto ni tsutawaru Isebito no Kokoro (Wystawa specjalna: Ise kabuki i Chizukaya. 
Źródło ze świętego miasta o jego mieszkańcach), Kōgakkan Daigaku, 2008, s. 6–8.

Jippensha Ikku. Tōkaidōchū hizakurige (O własnych nogach przez trakt Tōkaidō). Iwanami Shoten, 
1973.

Johnson Jeffrey. Saikaku and the Narrative Turnabout. „The Journal of Japanese Studies”, t. 27, 
nr 2, 2001, s. 323–345.

Kabuki jiten (Słownik kabuki), red. Hattori Yukio, Tomita Tetsunosuke, Hirosue Tamotsu. Heibonsha, 
2000.

La Fleur William. Points of Departure: Comments on Religious Pilgrimage in Sri Lanka and Japan. 
„The Journal of Japanese Studies”, t. 38, nr 2, 1979, s. 271–281.

Nishimura Misume, Tabi no michikusa (Zapiski z podróży). Hiezu-sonshi. Rekishi to gyoji o chūshin 
to shite (Historia wsi Hiezu. Historia i zwyczaje), t. II, Hiezu mura, 1986, s. 317–476.

Okada Yoshiyuki. Kinsei no Ise Sangū to shibai bunka (Pielgrzymki do Ise w epoce nowożytnej 
i kultura sceniczna), Jingū Bunko, 2023.

Reynolds Jonathan M. Ise Shirine and a Modernist Construction of Japanese Tradition. „The Art 
Bulletin”, t. 83, nr 2, 2001, s. 316–341. JSTOR, https://www.jstor.org/stable/3177211.

Rubinger Richard. Private Academies of Tokugawa Japan. Princeton University Press, 1982.
Shinno Toshikazu, Nenzi Laura. Journeys, Pilgrimages, Excursion: Religious Travels in the Early 

Modern Period. „Monumenta Nipponica”, t. 57, nr 4, 2002, s. 447–471.
Tokubetsuten: Ise kabuki to Chizukaya. Shinto ni tsutawaru Isebito no Kokoro (Wystawa specjalna: Ise 

kabuki i Chizukaya. Źródło ze świętego miasta o jego mieszkańcach), Kōgakkan Daigaku, 2008.
Turner Victor, Turner Edith. Obraz i pielgrzymka w kulturze chrześcijańskiej. Wydawnictwo Uni-

wersytetu Jagiellońskiego, 2009.
Turner Victor. Proces rytualny. Państwowy Instytut Wydawniczy, 2010.
Vaporis Constantine Nomikos. Breaking Barriers. Travel and the State in Early Modern Japan. 

Cambridge Mass.: Council on East Asian Studies, 1994.





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.12PARJANYA SEN
University of Calcutta, 
Deshbandhu College for Girls

COLONIAL PEDAGOGY 
AND THE MAKING OF THE ANGLICISED INTERLOCUTOR: 

THE ‘EDUCATION’ OF TIBETANS 
IN THE EARLY TWENTIETH CENTURY*

ABSTRACT: This essay explores the beginnings of modern English education in the 
Himalayas in the early twentieth century, and the grooming of ethnic Tibetans and native 
Sikkimese and Darjeeling Buddhists. It analyses how a colonial pedagogy was instituted 
and the ways in which it remained mired within British imperial interests in Tibet, 
unfolding against the backdrop of the ‘great game’ between Britain and Russia. It sought 
to project colonial English modernity as an aspirational epitome, one within which native 
Tibetans had to be indoctrinated. Using the establishment of the Bhutia Boarding School 
in Darjeeling in 1874 as its inaugural moment, the essay foregrounds the figure of Sonam 
Wangfel Laden La as one of the first examples of an Anglicised native Buddhist subject. It 
thereafter follows the journey of four boys from Tibet to England, unpacking the contours 
through which the British administrators strove to create the figure of an ideal Tibetan 
interlocutor. The essay then evaluates how this colonial project was taken to Tibet itself, 
through the founding of an English model school at the British trade outpost at Gyantse 
in 1924 by Frank Ludlow. It assesses the gendered configurations of an English military 
modernity as instituted within the school’s curriculum. 

KEYWORDS: education, Tibet, school, curriculum, native interlocutor, twentieth century, 
British Raj, S.W. Laden La, Frank Ludlow

If red ochre be applied, red; 
If indigo be applied, blue.

(btsag-dang-’debs-na-dmar
rams-dang-’debs-na-sngon)1

This Tibetan proverb was quoted by Sonam Wangyal or Palhese (1870–1936), who 
was one of the principal Tibetan interlocutors of Charles Alfred Bell (1870–1945), British 
Political Officer for Sikkim, Bhutan and Tibet from 1908–1918. Bell, in his recollection 
of Palhese, describes him as “my personal guide, philosopher, and friend,” “a scion of 
one of the older families in the Tibetan nobility, the only one of his kind who has ever 
been induced to live in British territory” (Bell 1924, pp. 94–95). Indeed, Palhese’s name 
occurs quite frequently, not just within Bell’s notebooks, diary entries and curated indexes, 
but also within his published volumes.2 Palhese was present with Bell throughout most 

* The archival research for this essay was conducted through an Early-Career Research Fellowship 
from The Robert H. N. Ho Family Foundation Program in Buddhist Studies, awarded by the American 
Council of Learned Societies (ACLS) in 2023.

1 Bell, Charles, Handwritten Diary vol. XIV, November 14, 1927, private collection of Jonathan 
Bracken.

2 The names of several of Bell’s other collaborators, such as Achuk Tsering, Rabden Lepcha 
or Kartick Chandra Pyne, occur more infrequently in his published volumes, although these people 



PARJANYA SEN144 NR 1–2

of his diplomatic career in the Eastern Himalayas. He was a crucial part of Bell’s official 
1920–1921 mission to Tibet. He arrived in England in 1927 to assist Bell in the editing 
of his books, and also accompanied him on his 1934 trip to Tibet.3 In the epigraph, 
Palhese alluded to the Tibetan proverb to exemplify the case of Tibetan boys who were 
being schooled at Gyantse in Eastern Tibet, where the British had established a trading 
outpost in the aftermath of the expedition by Francis Younghusband (1863–1942) in 
1904.4 The school was founded and headed by Frank Ludlow (1885–1972), a botanist 
from Cambridge, who had been sent to Tibet as a headmaster, and tasked with instituting 
and running a boarding school in the British model. Prior to this, Ludlow had served as 
the principal at Sind College, Karachi, and as a member of the Indian Education Service 
from 1908 to 1926. He had also served as lieutenant of the Indian Army, Deccan Infantry, 
during the First World War. Through the adage, Palhese was describing to his British 
colonial superior how being mentored by an English schoolmaster would affect Tibetan 
boys’ perception of their own religion. 

This essay examines the introduction of modern English education in the Himalayan 
borderlands of British Bengal in the early twentieth century, the colonial impetuses that 
governed these projects, and the ways in which this inflected and informed Tibetan 
indigene sensibilities, in the process resulting in the creation of interpellated Anglicised 
subjects who could be deployed in the service of the British Raj. Drawing upon the 
postcolonial scholarship of Arjun Appadurai, Partha Chatterjee, Homi K. Bhabha, Ashis 
Nandy and Gauri Viswanathan, it explores the introduction of a British colonial education 
system within the Tibetan ethnic groups of the Eastern Himalayas, and the complexities 
that stemmed from a “theory of culture” that such a system sought to perpetuate. It also 
investigates the oft-complex set of Tibetan responses to the introduction of this colonial 
pedagogy of Western education, one of the primary purposes of which was to create 
a class of interlocutors serviceable to the Raj. 

It may be important to underscore here that a “complex colonial order” comprising 
an “overlapping set of Eurocolonial worlds” and “centered on Eurocentric capitals,” was 
disseminated through much of the Global South through the late eighteenth and nineteenth 
centuries, which “set the basis for a permanent traffic in ideas of peoplehood and selfhood” 
(Appadurai, p. 28). European modernity, both as pedagogy and as a condition of being, 
became a prerequisite of this “colonial order,” as it began to interpellate and inflect 
the production of “selfhood” of colonised subjects, a point that has been iterated by 
scholars such as Ashis Nandy, through his critique of the “civilising mission” of British 
colonialism that was “mounted on behalf of modernity and progress” (Nandy, p. 38). 

are named and acknowledged in Bell’s private diaries and correspondence. I have written about this 
elsewhere. 

3 Emma Martin has looked at the biographies and contributions of some of Bell’s native Tibetan 
and Sikkimese collaborators. Martin provides a brief overview of Palhese’s life and association with 
Bell (Martin 2014, pp. 84–93).

4 This expedition to Tibet, mounted under the viceroyship of George Nathaniel Curzon (1859–
1925) and headed by Lieutenant Colonel Francis Edward Younghusband, was basically a proxy 
invasion of Tibet. Its purpose was to forcefully open three British trade marts at Gyantse, Yatung and 
Lhasa, under the terms of Anglo-Chinese Trade Regulations of 1893, agreed upon between Britain and 
Qing China, which considered Tibet its protectorate. Tibet had never been a party to this convention, 
and Younghusband and his mission were despatched by Curzon to compel Lhasa into accepting the 
British entrepots (Lamb, pp. 7–8; Goldstein, pp. 47–48; McKay, pp. 10–13).



COLONIAL PEDAGOGY…NR 1–2 145

Western education, through the establishment of British model schools, was a part of 
such experiments and instruments of discipline – “civilising missions” through which 
English “cultural values” coded as “universal” were handed down from a “position of 
power” and sought to create an intermediary class of “native elite” (Vishwanathan, p. 34). 
Although Tibet lacked a nation-state or nationalist discourse produced through colonial 
logic (Chatterjee 1986), it may be important here to highlight that the apparatus of British 
colonial education operated in similar ways through the Eastern Himalayan region as 
it did in Calcutta through the preceding century, its instruments of power unfolding in 
an identical manner vis-à-vis the attempt to create a coterie of subjects who would not 
only inculcate Anglicised sensibilities, but also render valuable service as key agents 
of empire operating through the length and breadth of its Himalayan frontiers. In this 
sense, the purpose of this essay is not so much a comparative pitting of colonised Indian 
subjects against Anglicised Tibetan selves, but a study in the ways through which such 
colonial experiments, “associated readily with modernity” became deployed by the British 
Raj as instruments of universal discipline, even as these began to “disrupt the effortless 
permeability of power in any given society that came under the shadow of imperial or 
colonial rule” (Sen, pp. 161–162).

THE BEGINNING OF COLONIAL EDUCATION IN THE EASTERN HIMALAYAS

Alex McKay has underscored how the Himalayan intermediaries of the British Raj 
were almost always recruited from the “predominantly Buddhist, British Indian frontier 
peoples” “with close historical, cultural, racial and linguistic ties to Tibet.”5 These 
intermediaries were of two kinds, as noted by McKay, one kind whose primary loyalty 
was to a particular British officer, and the other kind whose general loyalty was to the 
British Raj (McKay, pp. 124–125). Further, this “class of intermediaries” were imperial 
products, trained and groomed for service as cadres in Darjeeling, at the Bhutia Boarding 
School (McKay, pp. 125–126).

In many ways, the Bhutia Boarding School was the first school established along 
modern pedagogical lines in the Eastern Himalayas. It was set up in 1874 in Darjeeling 
by the then deputy commissioner, John Ware Edgar (1839–1902), at the behest of George 
Campbell, the lieutenant-governor of Bengal. In 1891, the Bhutia Boarding School would 
be merged with the Darjeeling Zilla School, founded in 1860, to form the Darjeeling 
High School. The charge of headmaster was given to a Bengali “babu” fom Calcutta, 
Sarat Chandra Das (1849–1917), who undertook two expeditions to Tibet, in 1879 and 
1881–1882 as a British agent, and would go on to later become one of the pioneering 
figures of modern Tibet studies, producing a vast body of scholarship on Tibet from the 
Himalayan borderlands of British Bengal.6 The school, however, had a secondary purpose 

5 McKay mentions that none of the intermediaries chosen for service in Lhasa, Gyantse or 
Yatung were Hindu or Muslim selected from the mainland, an “exclusion” that would only be 
re-thought by British administrative officers like Hugh Edward Richardson (1905–2000) when India’s 
imminent independence became apparent. The only exception to this was the Bengali Lieutenant, 
Major Chatterjee, the Gyantse Escort Commander from 1920–1921, who committed suicide, or was 
murdered by his predecessor Frank Perry, owing to a financial discrepancy, in Tibet, in 1921. See 
McKay, pp. 125–126.

6 My upcoming monograph on Sarat Chandra Das looks at the contribution of this very important 
figure to knowledge production on Tibet from British Bengal during the late nineteenth and early 
twentieth centuries. 



PARJANYA SEN146 NR 1–2

– it was meant to recruit local Tibetan and Sikkimese youth and train them as explorers, 
interpreters and geographers, to be eventually used as imperial spies and agents, should 
Tibet ever be opened up to British influence and control.7 Once in Darjeeling, Das wrote 
to the chögyal (chos rgyal or dharma-king) of Sikkim, Sidkeong Namgyal (1819–1874) 
to send the sons of a few aristocratic families of Sikkim to him for tutelage. John 
Edgar also recruited a young Buddhist lama by the name of Ugyen Gyatso (1851–1921), 
a Nyingmapa monk of Pemayangtse Monastery, Sikkim, who was recommended by the 
chögyal himself to assist Das in the running of the school (Das, pp. 13–14). 

The British Raj intended to send the more successful students of the Bhutia Boarding 
School to Dehra Dun for more intensive training in the processes of exploration, surveying 
and mapping (Das, p. 17). However, only two or three boys from the school actually ended 
up going to Dehra Dun, most notable among these being the brother-in-law of Gyatso, 
Rinzing Namgyal (Waller, p. 194). The British Raj, in its keenness to set up a network 
of spies recruited from the various local Buddhists who inhabited the Himalayan frontier 
zones of British India, established the school as a means of facilitating this imperial design. 

One of the earliest successful protégés of the Bhutia Boarding School was Ugyen 
Gyatso’s nephew, Sonam Wangfel Laden La (1876–1936). One of the first Tibetan-
speaking Sikkimese boys from Darjeeling-Sikkim to receive an English education, and 
groomed as an Anglophile, Laden La was also the first local figure from the hills to be 
appointed as an officer in the Imperial Police Force in Darjeeling (Rhodes and Rhodes, 
p. 3). He was (as has been indicated in his biography compiled by his daughter, Deki 
Laden La and her husband, Nicholas Rhodes) one of the first examples of an Anglicised 
Tibetan-speaking person, groomed and selected from the local Buddhist communities 
of the Darjeeling-Sikkim Himalayan region, and trained as an unflinchingly “loyal” 
mediator of the British Raj. 

The British colonial attempt at tutoring and recruiting local Buddhist boys from 
the Darjeeling and Sikkim region, through an establishment of English model schools, 
also needs to be set against the backdrop of the “great game” that saw a contestation 
between imperial Britain and Russia for control of and influence over Central Asia, that 
played out towards the close of the nineteenth century.8 McKay has noted that the British 
administrators lacked a figure like Agvan Dorzhiev or Sokpo Tsеnshab Ngawang Lobsang 
(McKay, pp. 125–126), a Mongolian monk from Russia who was a close ally of the 
Thirteenth Dalai Lama, Ngawang Lobsang Thupten Gyatso (1876–1933). A representative 
in Tibet of imperial Russia, Dorzhiev’s proximity to the Thirteenth Dalai Lama became 
a major cause for apprehension for British imperial interests in Tibet (McKay, pp. 10–11). 
In Laden La, the British sought to create their own Dorzhiev. Schooled as an Anglicised 
native Buddhist from the Eastern Himalayan region, Laden La was deployed as a prototype 
of this new Tibetan subject, and a reappraisal of some episodes from his long career 
of colonial service serves to reveal the interrelated workings of the British imperial 
machinery of education and espionage.

7 Derek Waller notes that the “confidential” purpose of the Bhutia Boarding School was the 
selection, training and building up of a cadre in the service of the British Raj. See Waller, pp. 193–194. 

8 Within this acute rivalry that played out between Britain and Russia in the late nineteenth 
century, Tibet, in many ways, became the bone of contention, as both sought diplomatic ties with and 
in-roads into the ‘roof of the world.’ See Lamb, pp. 7–8; Goldstein, pp. 47–48, McKay, pp. 10–13.



COLONIAL PEDAGOGY…NR 1–2 147

EDUCATING TIBETANS IN ENGLAND: A PEDAGOGICAL EXPERIMENT

This section analyses archival records, housed in the Asia and Africa Studies of 
British Library, in order to study the process of interpellation of Tibetan subjects within 
Anglican modes of etiquette, customs and manners. In doing so, it attempts to understand 
the lineaments of this colonial pedagogy. On the one hand, such pedagogy attempted to 
inflect the embodied habits of Tibetan young men. On the other, it was integral to the 
British colonial “civilising” mission, through which these Tibetan men would be made 
to cultivate the “civic” and “military” ethics of the British empire and become calibrated 
Anglicised subjects, to be co-opted and deployed as its agents. The pedagogical exercise, 
initiated by the British empire in the eastern Himalayas, had begun with the founding 
of the Bhutia Boarding School in Darjeeling, and with the schooling and readying for 
service of a perfect interlocutor subject in the form of S.W. Laden La. It eventually 
spilled over to England, moving from a peripheral frontier of the British empire, right 
into the heart of production of this discourse, London. 

The British daily The Sphere in an article that appeared on May 3, 1913, carried 
a brief account of “the first Tibetans to visit England,” describing the party as a group of 
ten, with their headquarters at Aldershot. The reason for the choice of Aldershot is given 
as the Tibetans’ desire to see “our great army.”9 Charles Bell had served as a diplomatic 
negotiator and cultivated the friendship of the Thirteenth Dalai Lama, during the latter’s 
long period of exile, in Darjeeling and Kalimpong in India from 1910–1912, as a result of 
the hostilities between China and Tibet, and the Chinese invasion of Tibet in 1910 (Bell 
1946, pp. 61–130). Following his return to Tibet, and, as prompted by his interactions 
with Charles Bell, the Dalai Lama showed an initial interest in modernising Tibet along 
the lines of the British empire. As part of this modernisation impetus, and as advised by 
Bell, he arranged for four boys to be sent to England to receive an English education. 
Such a project of modernity, undergirt by the colonial hegemony of power, attempted to 
represent Tibet through a fraught polarity, that posited Tibet and Tibetans as non-modern 
and therefore “backward” and “orthodox,” as opposed to the English coloniser who was 
seen as representing the pinnacle of modernity.10

The colonial motive was, as K. Dhondup has conjectured, “a step in the Great Game, 
to strengthen British influence in Lhasa” (Dhondup, p. 39). The teenagers, Wangdu Norbu 
Kyipup (born in 189411), Khenrab Kunzang Mondong (born in 1897; “Sikkim, Bhutan 
and Tibet,” p. 18), Sonam Gompo Gongkar (born around 189612) and Rigzin Dorji 
Rinchengang, (born in 1901; “Sikkim, Bhutan and Tibet,” p. 21) were handpicked to be 

 9 ‘The first Tibetans to visit England,’ in The Sphere, May 3, 1913, The British Newspaper 
Archive, https://www.britishnewspaperarchive.co.uk/viewer/bl/0003358/19130427/205/0009.

10 The modernity project also involved the training of an Anglicised police force, modelled on 
the British colonial template, that had already been implemented both in mainland India as well as 
the Himalayan borderlands of the British empire. Laden La was thus sent to Tibet in September, 
1923, to recruit and coach a police force along these lines (Goldstein, p. 121, Rhodes and Rhodes, 
p. 38; McKay, p. 108). The modernity project in Tibet also involved the setting up of a telegraph 
line between Lhasa and Gyantse (Goldstein, p. 121).

11 “Sikkim, Bhutan and Tibet: List of Chiefs and Leading Families,” IOR L/P&S/20/D216, AAS, 
BL, 15. I was not able to obtain from colonial records or Tibetan sources, the year of his death. 

12 Sonam Gompo Gongkar was a last-minute choice, the earlier candidate, Dorji Gyaltsen Dingja 
(born in 1896), having suddenly been appointed as the Keeper of the Wardrobe of the Thirteenth 
Dalai Lama (“Sikkim, Bhutan and Tibet,” p. 13).



PARJANYA SEN148 NR 1–2

sent to England in 1913, accompanied by a Tibetan plenipotentiary named Dorje Tsegyal 
of Lungshar or Lung Sharwa (1880–1938).13 Kyipup’s father, Sonam Tobgye Kyipup, 
was employed at Yatung at the time of the Younghusband invasion, and was, afterwards, 
Tibetan Trade Agent at Gyantse (“Sikkim, Bhutan and Tibet,” p. 15). Rinchengang came 
from a family near Lhasa, and was the son of late Kesang Nyima Ringang, who had 
served as the mipön (mi-dpon or city-prefect) of Lhasa (“Sikkim, Bhutan and Tibet,” 
p. 21). Tsegyal or Lungshar was himself an accountant of the sixth rank at Lhasa, who 
having politically endeared himself to the Thirteenth Dalai Lama, was chosen by the 
later in November, 1912, as the Tibetan guardian of the four boys (“Sikkim, Bhutan 
and Tibet,” p. 17). The only female member of the group was Tsegyal’s wife, Lungshar 
Chamkusho.14 

At the time, Basil John Gould (1883–1956), who had joined the Indian Civil Service in 
1907, was the British Trade Agent at Gyantse.15 Gould was tasked with the responsibility 
of the group en route to England and during their first few weeks there (K. Dhondup, 
p. 39). Laden La had, by January, 1909, been recommended for promotion to the second 
grade of inspectors in Darjeeling, on account of his “exceptional qualification.”16 From 
Darjeeling, Laden La was recruited by Basil Gould as the British representative within 
the Tibetan entourage. He was accompanied by his son, Sonam Topgye.17

The party left Delhi on March 30, 1913, leaving Bombay on the afternoon of April 5 
by P & O.S.S. “Arabia,” reaching England in April, 1913.18 E. Gould, Basil Gould’s 
brother, had initially kept the boys at his home in Farnham before admitting them to 
Cheltenham Army College in August, 1913. By February 22, 1914 the boys had been 
inducted into the Rugby School (K. Dhondup, pp. 40–41). In February, 1914, the India 
Office issued a set of instructions to the holiday tutor-in-charge of the four Tibetan boys at 
Rugby, beginning with a preamble highlighting the incentive of this pedagogical project –

The main object in sending the Tibetan boys to England is to educate them as loyal 
public-spirited, and upright Tibetans; to stimulate their minds without interference with 
their religion (Buddhism); to help them to appreciate and to understand Englishmen and 
English ideas; and so to produce a type of man, fitted for some kind of useful public 
service in Tibet, who will be united to England by ties of affection and esteem, and 
will, after returning to Tibet, demonstrate the success of the Dalai Lama’s educational 
experiment, rather than to other countries, as the training ground for their young men.19 

13 P. 1968, IOR L/P&S/10/400, AAS, BL.
14 Telegram dated April 9, 1913, IOR L/P&S/10/400.
15 Gould would eventually become the British Political Officer for Sikkim, Bhutan and Tibet 

in 1935, succeeding Frederick Williamson and following the latter’s untimely death due to a kidney 
disease (Balikci-Denjongpa, p. 176).

16 “Case of Mr. S.W. Laden La,” Note by P. Cox, March 13, 1914, IOR L/P&S/10/400.
17 Laden La saw this as an opportunity of getting his own son schooled in England. He arranged 

a quick ‘legal’ marriage with the mother of Tobgye, Wangmo, before setting out for England, IOR 
L/P&S/10/400; Rhodes and Rhodes, A Man of the Frontier, p. 28.

18 IOR L/P&S/10/400; Dhondup, p. 40.
19 P.1915/1915, IOR L/P&S/10/538-2, AAS, BL.



COLONIAL PEDAGOGY…NR 1–2 149

This is further echoed by Bell, who writes with regard to the four boys that, “it is 
desirable that future administrators of Tibet should gain their ideas, both in civil and 
military administration, from England rather than any other country.”20 

A lot more than a simple “educational experiment” seems to be at work here. What 
impelled the British colonial motivation for sending the four Tibetan boys to England 
was a desire to create pro-Raj Tibetan figures, in the likeness of an English officer, 
cultivated to further the imperial machination of indirect influence and control over the 
Himalayan territories north of India. 

Also, the journey of the boys, escorted by their “Tibetan guardian”21 Dorje Tsegyal, 
from Tibet to Darjeeling to England, begins to mirror a shift in the locus of disciplining 
of the indigenous Tibetan body. This process of “embodying” of the ethnic Tibetan subject 
with ascribed English sensibilities would, at times, clash with their more “traditional” 
values. Thus, the holiday tutor-in-charge at Rugby was given “complete control” of the 
boys, and Dorje Tsegyal, who had been trying to supervise their mode of schooling, was 
asked not to interfere by the Dalai Lama himself.22 The “traditional religion” – Tibetan 
Buddhism – was seen as incongruous with a “modern” education, the primary purpose of 
which was to mimetically impart “English ideas” and spawn an affinity for Englishmen. 
This was, in turn, concomitant with the stimulus of producing the perfect collaborator 
figure, in the verisimilitude of Laden La, to aid the British administrators to find inroads 
into Tibet. Instead of a Darjeeling-born or Sikkimese Tibetan, however, this time, the 
thrust was on native Tibetan subjects, from Tibet proper, who could, thereafter, be placed 
within close proximity of Lhasa to facilitate and oversee British imperial interests. 

LADEN LA’S ESPIONAGE ASSIGNMENT

As stated earlier, this pedagogical drive wasn’t divorced from the colonial aspiration 
to have a network of native spies at the disposal of empire. From the archival records, 
it can be construed that the real purpose of sending Laden La on this mission, was to 
surveil the activities of Dorje Tsegyal or “Kusho Lungshar,” by which name the Thirteenth 
Dalai Lama’s plenipotentiary was referred to.23 From the very beginning, even prior to 
setting out for England, the British government had been wary of Lungshar and of the 
quasi-diplomatic nature of the mission with which he had been invested by the Thirteenth 
Dalai Lama, in addition to being entrusted with the guardianship of the four Tibetan 
boys.24 The boys and Lungshar had a much-publicised meeting with King George V on 
June 28, 1913, during which various gifts and letters (from the Dalai Lama) were given 
to the English monarch by Lungshar.25 Following the meeting, however, it was deemed 
‘politically desirable’ that Lungshar be recalled, and various strategies were devised to 
find a way to send him and his family back to Tibet, while entrusting the boys to the care 

20 Bell, Charles, “Note on our policy in Tibet and on the North Eastern Frontier generally,” 
June 1, 1914, IOR IOR NEG F80/5d 8V, AAS, BL.

21 IOR L/P&S/10/538–2.
22 P.3155, IOR L/P&S/10/538–2.
23 IOR L/P&S/10/400, AAS, BL.
24 As per Bell, Lungshar had been sent to assess Tibet’s diplomatic position in Britain. P.1968, 

IOR L/P&S/10/400.
25 Emma Martin assesses the cultural and political import of this “gift-giving” episode between 

the Tibetans and the English. See Martin 2015, pp. 71–98.



PARJANYA SEN150 NR 1–2

of Laden La and English tutors, primarily at the behest of Gould.26 Lungshar, however, 
wished to remain in London, independent of supervision (by the English) and keep the 
boys under his direct guardianship.27 At the time of admission of the boys to the Army 
College at Cheltenham, he stated that he should have a say in the choice of school to 
which they were being sent, and vehemently opposed the idea of a boarding school.28 
In spite of contriving different tactics and getting Bell to write to the Dalai Lama with 
suggestions of Lungshar’s recall to Tibet, the Dalai Lama, in his letter to Bell, dated 
June 11, 1913, clearly wished Lungshar to remain with the boys, citing that they would 
be left “without a guardian” in the event of Lunghsar’s recall, their parents in Lhasa 
would become aggrieved and the Chinese would form an unfavourable opinion of the 
British government’s disposition towards the Tibetans.29 Laden La was thus assigned to 
spy on Lungshar’s diplomatic dealings and keep a close watch on his activities in England.

In a confidential report dated March 23, 1914, Laden La wrote to his colonial superiors – 

I noticed again the two German looking gentlemen and two Japanese visiting the boarding 
house, but was unable to say whether they went to visit Lungshar or to whom.30 

Laden La further reports that “Lungshar visited the Chinese Embassy on the 23rd, 
24th December, 1913 and about the 2nd January, 1914” and proposes the deputation of a 

couple of good men to watch Lungshar’s movement, to report who visits him and, if 
possible, to ascertain the objective of the visitors.31 

K. Dhondup has discussed how, at the time, the Japanese 

were willing to have to four students in Japan for education, while, on the other hand, 
the Chinese were doing everything possible to hinder the students from being boarded 
in England (Dhondup, pp. 39–40). 

Although alternative Asian models of education may have been available at the time to the 
Tibetans, none of these was seen as conducive to the British imperial design of creating 
interlocutor figures for the Raj. What emerges from these records is a colonial anxiety 
stemming from the inability to exercise complete control over the Tibetan agent in England 
as well as over what was being reported back to the Thirteenth Dalai Lama. This anxiety 
was exacerbated by the possibility of Russian, Chinese and Japanese diplomatic influence 
on Lhasa. So deep-rooted was this anxiety, as manifested through its archival trace through 
the India Office records, that the Home Office even decided that it was necessary to deploy 
the services of Scotland Yard to observe the activities of Lungshar.32 For his part, Laden La 

26 B. J. Gould’s correspondences, P.1968, IOR L/P&S/10/400; Letter from Viceroy of India dated 
July 3, 1913, P.1968, IOR L/P&S/10/400.

27 P.1968, IOR L/P&S/10/400.
28 See Note from B. J. Gould dated August 23, 1913, IOR L/P&S/10/400.
29 P.8007, IOR L/P&S/10/400.
30 P.1180, IOR L/P&S/10/400.
31 P.1180, IOR L/P&S/10/400.
32 P.963, IOR L/P&S/10/400; P.1828, IOR L/P&S/10/400.



COLONIAL PEDAGOGY…NR 1–2 151

was dependent on the information provided to him by Phurpa Wangdu, interpreter of 
Kusho Lungshar, who privately reported to Laden La regarding Lungshar’s whereabouts.33 
Laden La records in detail Wangdu’s account of Lungshar’s activities including the latter’s 
meeting with the Chinese ambassador at his residence on Portland Place during December 
and January of 1913–1914, where Lungshar seems to have been reporting details pertaining 
to the boys’ schooling to the Chinese ambassador.34 Eventually, on finding out that reports 
of his activities were being furnished to Laden La, Lungshar arranged for Phurpa Wangdu 
to be sent back to Tibet via Darjeeling in March, 1914.35

From this episode of connivance and intrigue, what can be gleaned are two kinds of 
classifications that remained operative within the British imperial making of the figure of 
an ideal interlocutor. Dorje Tsegyal or Lungshar’s perceived recalcitrance, his inability to 
understand and communicate in English,36 and his sole loyalty to Tibet and the Thirteenth 
Dalai Lama were markers that disqualified him as a dependable pro-British figure. By 
contrast, Laden La was the “ideal” interlocutor subject, Anglicised and totally loyal to the 
British Raj. Laden La, however, was not an indigenous Lhasa-born Tibetan. The inability 
to “tame” or discipline Lungshar’s recalcitrance was displaced onto the desire to create 
model Tibetan collaborator-subjects from within the Lhasa aristocracy, in the likeness 
of Laden La. The presence of a self-serving Tibetan in England such as Lungshar, one 
who could not be restrained within the framework of British imperial governmentality, 
was seen as threatening and, therefore, disagreeable to the enterprise of empire. Such 
classifications, derived from ethnocentric stereotypes, that governed much of colonial 
discourse and often operated through fraught binaries,37 tended to create polarizing subject-
positions – good versus bad, loyal versus disloyal, obedient versus recalcitrant, disciplined 
versus intractable, Anglicised versus traditional, etc. A figure like Lungshar could not 
be disciplined into becoming a loyal interlocutor, perceived as he was as the antithesis 
of someone like Laden La, who had been groomed into becoming a “good” subject. 

Laden La was summoned back to India in May, 1914 to attend the scheduled tripartite 
convention between India, China and Tibet on the issue of the McMahon line and Tibet’s 
border with British India. He left London in June, 1914.38 His departure from England led 
to further British paranoia with regard to Lungshar. Eventually, an opportunity arose to 
free themselves of Lungshar. The Tibetan party had been treated as “state guests” as per 
the terms of the agreement with the Tibetan government till July 31, 1913. Following this 
agreement, the British Government had borne the expenditure incurred for the education 
and maintenance of the four boys, subject to recovery from the Tibetan government. 

33 Letter from Laden La dated March 12, 1914, P. 963, IOR L/P&S/10/400.
34 P. 963, IOR L/P&S/10/400.
35 P. 963, IOR L/P&S/10/400.
36 Gould provides Tsegyal’s or Kusho Lunghsar’s background. Until, December, 1912, he was 

a “humble official” of the fifth rank, working in the Tsi-Khang or the office of the accountant-general 
of Lhasa. He was promoted to the fourth rank (slightly below a dahpön or army-commander) by the 
Thirteenth Dalai Lama shortly before he was entrusted with his diplomatic and guardianship mission 
in England (P.1968, IOR L/P&S/10/400).

37 Nandy discusses how colonised Indian subjects were often read through a set of polarising 
stereotypes – “superstitious but spiritual, uneducated but wise, womanly but pacific, and so on and 
so forth.” See Nandy, p. 72.

38 P.1867, IOR L/P&S/10/538–2.



PARJANYA SEN152 NR 1–2

The Dalai Lama had instructed through his minister, Lönchen Shatra,39 that the money 
would be recompensed through Lungshar. Shatra asked Lungshar to reimburse the passage 
money of the boys and his family to the British government.40 Lungshar was unable to 
do so, as he had spent the money on his trips to Germany and France.41 As Lungshar 
awaited instructions from the Dalai Lama, he requested of the British government for 
passage to be provided for Chamkusho’s return to Tibet via India. The English saw this 
as an “opportunity of getting rid of Lungshar” and “put great pressure on him to avail 
himself of a chance (of leaving along with his wife) which might not recur.”42 His 
pecuniary misadventure and bankruptcy were used as a means of coaxing him to return 
along with his wife on September 17, 1914 by the S.S. “Nore.”43 

The boys would remain in England for a while. S. G. Gongkar received advance 
military training and was the first to return to Tibet in April, 1916.44 En route to Tibet, 
S. G. Gongkar stayed for three days at Gangtok with Charles Bell and Bell would remark 
that he now had the “charm” akin to an English boy of his age.45 K. K. Mondong, after 
leaving Rugby, was sent to several collieries to learn mining.46 S. T. Kyipup was deemed 
a slow learner, but nonetheless, as per the request of the Tibetan government, received 
training in telegraphy, survey and cartography. Both S. T. Kyipup and K. K. Mondong left 
England in July, 1917.47 S. T. Kyipup would later be sent to learn irrigation engineering 
at Thomason College, Roorkee and, when that proved too difficult for him, to acquire 
telegraphic skills in Kalimpong under the supervision of W. L. Campbell. He was finally 
sent back to Tibet in November, 1919.48 R. D. Rinchengang, who was twelve years old 
when he had set foot in England, was seen as the most promising among the four boys 
and was sent to Northampton Polytechnic Institute in October, 1916. He would also 
be trained in hydro-electric power generation and dam engineering at the Aluminum 
Corporation at Dolgarrog in North Wales, before being sent to the Woolwich arsenal to 
learn cartridge and ammunition making. After completing seven years of training and 
study in England, when he had nearly forgotten to read Tibetan, he returned to Tibet in 
June, 192049 bringing with him new ammunition for the Tibetan army from France.50 
He returned once again to England for further training in January, 1922, before finally 
leaving the country in September, 1924.51

39 At the time of his exile in Mongolia, the Thirteenth Dalai Lama had formed a tripartite division 
of power, vested within three ministers or lönchens/ blon chen – Shatra, Sholkang and Changkhyim 
(Goldstein, p. 12).

40 P.2843, IOR L/P&S/10/400.
41 IOR L/P&S/10/400; Dhondup, p. 41.
42 P.3297, IOR L/P&S/10/400.
43 P.3007, IOR L/P&S/10/400.
44 IOR L/P&S/10/539–1, AAS, BL.
45 Bell, Charles, Handwritten Diary Vol. VI, 29th May, 1916, private collection of Jonathan 

Bracken.
46 IOR L/P&S/10/539–2, AAS, BL.
47 IOR L/P&S/10/539–2.
48 IOR L/P&S/10/539-3, AAS, BL.
49 IOR L/P&S/10/541-1, AAS, BL. For a detailed account of the career of these four boys in 

England, see Dhondup, pp. 42–56.
50 Bell, Handwritten Diary Vol. XIV, December 16, 1927.
51 IOR L/P&S/10/541–1.



COLONIAL PEDAGOGY…NR 1–2 153

While much of the education of the four boys in England unfolded in accordance with 
the directives of the Tibetan government and the Thirteenth Dalai Lama, the initiative 
itself needs to be framed against the backdrop of growing Anglo-Tibet diplomatic 
relations that led to the emergence of newer kinds of power in the Himalayas. One direct 
repercussion of this was the attempted Anglicisation, first of Tibetan-speaking indigenous 
ethnic communities of the Himalayan peripheries, and thereafter, in the first half of the 
twentieth century, of Tibetans themselves. It is no coincidence that R. D. Rinchengang, 
who was seen as the brightest of the four boys and was the youngest of them when sent 
to England, became an informant of the British Raj during his later years (Hansen,1996, 
p. 728). K. Dhondup has read this episode as a failed experiment, and its failure attributed 
by him to the 

hasty and haphazard way in which the Lhasa Government, inexperienced in matters of 
modern education, often interfered with the regular routine of the students of England,

attempting to make them “jack of all trades” (Dhondup, p. 57). However, what becomes 
overlooked within such an interpretation are the ways through which these boys were 
varyingly interpellated by English modernity and Tibetan traditionalism, the two often 
leading to a clash of sensibilities. Modernity, as read in the context of Anglo-Tibetan 
relations of the early-twentieth century, was itself part of the instrumentality of power, 
one that systemically sought to use and subjugate the knowledge and agencies of Tibetans. 
The boys, far from being a failed social experiment initiated by the Thirteenth Dalai 
Lama, began to embody the symptomatic manifestation of a fractured indigene, neither 
fully interpellated as modern subjects, nor having complete agency or autonomy as 
Tibetan selves. 

GROOMING TIBETANS IN THEIR OWN LAND: FRANK LUDLOW’S SCHOOL IN GYANTSE

We shall now return to the moment with which we began this essay, in 1923, when 
another British colonial project saw the establishment of a model British school in the 
Himalayas, this time within the very borders of Tibet. In many ways, the indoctrination of 
the four Tibetan boys taken to England, within British etiquettes and mannerisms, had set 
in motion this process. As specified at the beginning of this essay, Frank Ludlow, a member 
of the Indian Education Service, was charged with establishing and running this boarding 
school in the English model at Gyantse. Ludlow initially started the school at Gyantse in 
December, 192452 with around fifty local Tibetan boys, even as the Lhasa government 
was asked to send in more sons of noble families to receive English education.53 

McKay reads this as an attempt aimed at “modernisation” of Tibet through 
the establishment of a model school, education in Tibet till that point having been 
purely monastic and confined to the monasteries (McKay, p. 115). However, such 
an implementation of a European pedagogy of modernisation over Tibetan monastic 
pedagogy was neither a smooth nor uniform process, especially as it was mired within 
the assumption that traditional Tibetan education was not concurrent with European 

52 Diary entry of December 5, 1924, Diaries of Frank Ludlow vol. 1, 27, IOR Mss Eur D979, 
AAS, BL.

53 Diary entry of August 28, 1926, Diaries of Frank Ludlow vol. 3, 107, IOR Mss Eur D979, 
AAS, BL.



PARJANYA SEN154 NR 1–2

modernity. Ludlow’s copious diary entries from the period convey the sense of cultural 
superiority and an intense dislike for Tibetans whom he refers to variously as miserly 
(“There’s nothing a Tibetan hates more than spending money”54) and superstitious.55 He 
also writes that “Tibet has an absurd government” where “monasteries are a burden to 
everybody.”56 The pedagogy was further muddled by a clash of methodologies between 
modes of education, with parents of the boys wanting more time to be devoted to 
“Tibetan instruction” and Ludlow, instead, advocating more time for English lessons.57 
The Thirteenth Dalai Lama would himself see this method of teaching the boys English 
customs as directly undermining the Tibetan religion, one of the reasons why he eventually 
ordered the shutting down of the school58. 

The enterprise at Gyantse is reminiscent of similar efforts made in Calcutta, nearly 
a century earlier, culminating in Thomas Babington Macaulay’s February 2, 1835 Minute 
on Education. Gauri Viswanathan has analysed the implications of the “Filtration Theory” 
whereby the hegemony of English “cultural values,” deemed as superior and normative, 
was instituted through an enlisting of “the cooperation of intermediate classes representing 
the native elite” (Viswanathan, pp. 34). The Filtration Theory became akin to a “Theory 
of Culture” advocated by the likes of Macaulay and the Anglicism espoused through 
his 1835 Minute, favouring a schooling of the native elite in English as opposed to 
the vernaculars. Viswanathan writes that both Orientalist and Anglicist programmes 
were premised on a “common method of governance” that involved the schooling and 
co-optation of “an influential class” of Indians “as the conduit of Western thought and 
ideas” (Viswanathan, pp. 33–34). In the case of Tibet, although it was never directly 
colonised by Britain, the methods of linguistic and cultural imposition through English 
education weren’t dissociated from the desire to produce an ideal collaborator subject 
from within the Lhasa aristocracy, as embodied through an earlier successful model from 
the Himalayan frontier zones, that of Laden La. When imported into Tibet, however, 
and headed by a figure like Ludlow, who saw the Tibetans through a highly racialised 
lens, this Anglicist enterprise would inevitably backfire, as metaphorically indicated by 
the Tibetan boys’ constant upsetting of the ink wells in the classroom.59

One of the several things that Ludlow institutionalised as part of the curriculum in the 
Gyantse school was football. Ludlow mentions initiating the boys into football (having 
brought several balls with him into Tibet), organising football matches regularly60 and 
procuring new sports uniforms for the boys (McKay, p. 116).61 McKay’s reading of 
this import of football into the roof of the world as a “tiny success” of an otherwise 

54 Diary entry of May 5, 1924, Diaries of Frank Ludlow vol. 2, 43, IOR Mss Eur D979, AAS, BL.
55 Diary entry of June 7, 1925 Diaries of Frank Ludlow, vol. 3, p. 72.
56 Diary entry of May 29, 1925, Diaries of Frank Ludlow vol. 3, p. 68.
57 There were debates with regard to the number of hours to be devoted to the learning of 

Tibetan, with Ludlow opining that a two-hour daily time was more than sufficient. See Diary entry 
of May 28, 1924, Diaries of Frank Ludlow, vol. 2, pp. 61–63.

58 Bell, Handwritten Diary Vol. XIV, November 14, 1927.
59 Diary entry of April 26, 1924, Diaries of Frank Ludlow, vol. 2, pp. 37–38.
60 Diary entry of March 6, 1924, Diaries of Frank Ludlow, vol. 2, p. 26.
61 The long chubas traditionally worn by Tibetan were not suited to the game as the boys kept 

tripping and falling in these, and hence Ludlow ordered football uniforms in “Tibetan colours of 
maroon and yellow.” See Diary entry of November 24, 1923, vol. 1, pp. 22–23.



COLONIAL PEDAGOGY…NR 1–2 155

failed “great enterprise”62 does not question the gendered implications upon which such 
a production of a model Tibetan subject may have been predicated. 

Incidentally, Basil Gould would continue with the football diplomacy, as Gould’s 1936 
mission to Tibet organised football matches as a means of establishing friendly ties with 
members of the aristocracy, following the death of the Thirteenth Dalai Lama (McKay, 
pp. 148–149).63 By the mid-1940s there were as many as fourteen different football teams 
in Lhasa, football had become part of daily exercise and football boots were regularly sold 
at the Lhasa market (McKay, p. 150). There was, however, strong monastic opposition to 
the sports, and, according to McKay, the monastic officials saw football as a “threat” 
to “the social and cultural stability” of Tibetan society (McKay, p. 150).

John M. Mackenzie, in his reading of sports in the service of late-nineteenth-century 
British new imperialism, explores how it was often predicated upon a surveillance of 
the working classes and posited as a “rational and health-giving recreation” as opposed 
to “pastimes like drinking, gambling or the temptation of vices available in empire” 
(Mackenzie 2022, p. 81). These latter were seen as “debilitating, morally and physically” 
within a colonial setting and sports was seen as the antithesis, “analogous to the military” 
(Mackenzie, p. 81). Ludlow himself came from a military background, as did most of the 
other British officers posted in the Himalayas at the turn of the century. Tibetan society, 
as with the “working classes” of India, was seen as morally decrepit and debased owing 
to its strict adherence to religious orthodoxy, and it is in this context that an introduction 
of football by Ludlow, and continued later by Gould, needs to be read as an attempt 
at invigorating the Tibetans, disciplining their bodies and indoctrinating them within 
a model of British military masculinity. It does not come as a surprise, therefore, that the 
adroitness at football of another key interlocutor, Norbu Dhondup (1904–1947), a product 
of the Darjeeling High School (which grew out of the Bhutia Boarding School), was 
seen to qualify him, at least partly, as “the ideal type the British hoped would emerge 
from a modern Tibet.”64 

Another trait of British military masculinity, embodied by Ludlow, was manifested 
through the act of hunting animals for sport. Ludlow’s diary entries, besides football, 
are replete with instances of the hunting of Tibetan wildlife.65 Mackenzie reads this 
British colonial activity, of hunting for sport, as implicated within and “emblematic of 
rule as well as of local and wider hegemonies,” offering “insights into the imperialists” 
connection with and aspiration to dominate the environment, for example in the distinction 
between the urban and the rural, and also through relationships with the natural world 

62 McKay sees the emphasis on sporting activities as simply another extension of imperial 
education and does not interrogate its gendered moori. McKay, pp. 116–117.

63 Lhasa Mission, 1936, Diary Part IX, November 5 to November 25, Pitt Rivers Museum 
collection, Oxford.

64 McKay, p. 129. Rai Bahadur Norbu Dhondup played an important role in forging a liaison 
between Tibet and the British Raj. Born in Kalimpong, Norbu Dhondup has been described by 
McKay as “the most popular and successful intermediary,” his character befitting the “British ideal 
of the frontiersman.” McKay has reconstructed Norbu Dhondup’s biography, mostly from personal 
interviews with the family members of British military officers serving in the Himalayas who worked 
in close association with him. See McKay, p. 222. 

65 Diary entries October 20, 22, 23 & 24, November 4, 6 &19, Diaries of Frank Ludlow, IOR 
Mss Eur D979, vol. 1, 7–10, 15–20. This is just to provide a sense of the frequency of these hunting 
escapades by Ludlow, which occur almost daily. Volume 2 equally abounds in such exploits.



PARJANYA SEN156 NR 1–2

in hunting, shooting, angling, pig-sticking (in India), and the acclimatisation of animals 
both as prey and as auxiliaries’ (Mackenzie, p. 80). Hunting-for-sport as a hegemonic 
tool of domination (of environment as well as of colonised peoples) was likewise mapped 
onto a gendered template where it began to simultaneously connote a militaristic model 
of British colonial masculinity. For Tibetans, however, this was in direct contravention 
to their belief-system that vindicated the refraining from taking of life for “amusement’s 
sake,” except when necessitated by livelihood (this is echoed by Palhese to Charles Bell, 
when asked his frank opinion of English society).66 The Tibetan autochthonous system 
of associating nature and wildlife with sacredness was central to Buddhist religion and 
culture. The British colonial model of modernity within which Ludlow’s school sought to 
indoctrinate the Tibetan boys, attempting to calibrate them as model Anglicised subjects, 
was replete with gendered undertones. 

The school was eventually shut down in 1926, as the cabinet or bka ’shag of Lhasa 
was dissatisfied with the boys’ progress in Tibetan, with the ambiguous suggestion that 
it would be re-opened at a later date, as and when the boys had advanced their learning 
of their native language.67 A disgruntled Ludlow would lament the loss of two and a half 
years of his efforts, and would go on to write that Tibetans would “regret this decision 
one day when they are Chinese slaves once more, as they assuredly will be.”68 

CONCLUDING THOUGHTS: TIBETAN RESPONSE TO BRITISH MODERNITY

How did the indigenous Tibetan-speaking subject respond to this process of indo-
ctrination within a Western template of modernity? We may refer here to a letter by 
Norbu Dhondup to Frederick Marshman Bailey (1882–1967), who served as British 
Political Officer for Sikkim, Bhutan and Tibet from 1921 to 1928 and was a vital figure 
‘known for his spying exploits in Central Asia at the time of the Great Game’ (Balikci-
Denjongpa, p. 175). Norbu Dhondup was writing to Bailey in the aftermath of the 
demotion of several dapön (mda’ dpon) or “army-commanders” by the Thirteenth Dalai 
Lama, owing to an indiscretion on the part of S.W. Laden La. This led to the Dalai Lama 
seeing the British interventions in Tibet as attempts to undermine his authority, resulting 
in his cutting short the British initiatives in Tibet (Goldstein, pp. 121–138, McKay, pp. 
102–118). Norbu Dhondup would thus write to Bailey:

I find the Tibetans are not so much friendship as they used to be and I think we have 
to take more adequate steps in dealing with the Tibetans in future in any respect and we 
have to avoid dealing with them leniently.69

The “we” here, gestures towards how many of these interlocutors schooled in British 
ways, tended to “mimic”70 their colonial overlords, perceived as their cultural superiors. 
To reward their competence in approximating this Anglicised ideal, the British India 

66 Bell, Handwritten Diary Vol. XIV, February 1, 1928.
67 Diary entry of September 18, 1926, Diaries of Frank Ludlow, vol. 3, p. 116.
68 Ludlow describes Tibet’s tryst with colonial modernity through the analogy of a “child” who 

plays “at new ideas” “and like a child, gets tired of its plaything, and casts it aside.” See Diary entry 
of August 28, 1926, Diaries of Frank Ludlow, vol. 3, p. 111. 

69 Letter from Norbu Dhondup to F.M. Bailey, August 26, 1927, IOR Mss Eur F157/240, AAS, BL.
70 Homi Bhabha describes “colonial mimicry” as “the desire for a reformed, recognisable Other, 

as a subject of a difference that is almost the same, but not quite.” Bhabha further goes to add that 



COLONIAL PEDAGOGY…NR 1–2 157

government would, from time to time, award titles such as “Rai Sahib” and “Rai Bahadur” 
to their Tibetan, and Sikkimese, cultural and political mediators. Dhondup’s exuberant 
acceptance of this title conferred on him in December, 1922,71 suggests a level of validation 
as loyal subjects. Such ascribed subject positions (the “we”), however, remained internally 
ruptured, often leading to a “mimicking” of Anglicised customs on the outside, while 
maintaining a kind of Tibetan “essence” through other cultural markers such as dress 
and Tibetan religious practice. 

This fissure is reflected in the biography of another interlocutor, Pemba Tsering 
(1931–1954). Coming from a Tibetan-speaking family of Darjeeling, Pemba Tsering, like 
Norbu Dhondup, was trained at the Darjeeling High School (erstwhile Bhutia Boarding 
School), before being recruited by F.M. Bailey as a clerk for the British trade outpost 
at Yatung.72 Pemba Tsering is described as “straightforward” “punctual, meticulous and 
disciplined” “with a good sense of humour,” who took a keen interest in Anglicised forms 
of recreation such as tennis and billiards, “but at home he retained his cultural identity 
and wore local clothing” (McKay, p. 129). McKay, in describing these interlocutors, notes 
that they were not required to fully “become British” and while these men “behaved 
just like the sahibs in carrying out their duties” their role was to function as insiders 
and “translate their understanding of the local culture” to the white colonial overlords 
(McKay, p. 128).

In addressing this schism between an Anglicised political exterior and an internal world of 
deference to Tibetan traditions, religious and cultural identity, Partha Chatterjee’s formulation 
regarding the gendered implications of a similar schism between the “material” and the 
“spiritual” within a different colonial setting, comes to mind.73 Elaborating upon Chatterjee’s 
idea, it may be conjectured how, within the British colonial production of Anglicised model 
Tibetan (and Tibetan-speaking) subjects through their pedagogical endeavours in the first 
half of the twentieth century, Tibetan traditions and cultural identity became relegated to 
a feminised mystical domain of the private, even as the external “outside” world was marked 
by political intrigues, espionage activities, and masculine sports and pastimes like football 
and hunting. This dichotomy was oft-times played out by Tibetan and Tibetan-speaking 
subjects close to the Raj. Here, we can return to the point with which we began this essay, 
a conversation between Palhese and Charles Alfred Bell, where Palhese was delineating 
for the latter an external material realm, where Britain was seen to have progressed, as 
opposed to an internal “karmic” realm of Tibetan spirituality,74 which remained incorruptible 
and untarnished. Dichotomies such as these were a direct outcome of a colonial pedagogy 
of Western education. While, on the one hand, these interlocutors, schooled in Anglicised 

such a form of “mimicry” revolves around an ambivalence, which, “in order to be effective” “must 
always produce its slippage, its excess, its difference (Bhabha, pp. 125–133, 126).

71 Letter from Norbu Dhondup, July 25, 1923, IOR NEG F80/5a 84, AAS, BL.
72 Alex McKay reconstructs the biography of Pemba Tsering from an interview conducted in 

March, 1994 with his son Tsewang Yishey Pemba (1932–2011). (McKay, p. 271).
73 Chatterjee enunciates how through the early and mid-nineteenth century, the Indian nationalist 

response to British colonial imposition of culture was characterised by a schism between the “material” 
and the “spiritual,” where the “material” domain was seen as synonymous with the pursuit of rational 
and scientific temper and the “spiritual” domain was as untainted and “essential.” Chatterjee writes 
that this “material/spiritual distinction was condensed into an analogous, but ideologically far more 
powerful, dichotomy: that between the outer and the inner” (Chatterjee 1993, pp. 116–134, 119–120).

74 Bell, Handwritten Diary Vol. XIV, February 1, 1928.



PARJANYA SEN158 NR 1–2

iterations of colonial culture, were co-opted as informants and spies, on the other hand, 
they were able to perhaps retain and exercise some autonomy in the sphere of their cultural 
and religious practices and traditions. 

References

Appadurai, Arjun. Modernity at Large: Cultural Dimensions of Globalization. University of Minnesota 
Press, 1996, rpt. 2006.

Balikci-Denjongpa, Anna. “The British Residence in the Himalayan State of Sikkim: A Heritage Buil-
ding Restored to its Former Glory.” Bulletin of Tibetology, vol. 44, nos 1 & 2, 2008, pp. 171–180.

Bell, Charles. Tibet – Past & Present. Oxford University Press, 1924.
Bell, Charles. Portrait of the Dalai Lama. Collins, 1946.
Bhabha, Homi K. “Of Mimicry and Man: The Ambivalence of Colonial Discourse.” October 28 

“Discipleship: A Special Issue on Psychoanalysis,” 1984. pp. 125–133, https://www.jstor.org/
stable/778467 [20.06.2024].

Chatterjee, Partha. Nationalist Thought and the Colonial World: A Derivative Discourse? Zed Books, 
1986.

Chatterjee, Partha. “The Nation and Its Women: The Paradox of the Women’s Question.” The Nation 
and Its Fragments: Colonial and Postcolonial Histories, Princeton University Press, 1993, 
pp.  116–134.

Das, Sarat Chandra. “Autobiography [Narratives of the Incidents of my Early Life].” Indian Studies: 
Past & Present, vol. 3, 1969.

Dhondup, K. “The Thirteenth Dalai Lama’s Experiment in Modern Education.” The Tibet Journal, 
vol. 9, no. 3, Autumn 1984, pp. 38–58, https://www.jstor.org/stable/43302190 [12.05.2024].

Goldstein, Melvyn C. A History of Modern Tibet 1913–1951: The Demise of the Lamaist State. 
California University Press, 1989.

Hansen, Peter P. “The Dancing Lamas of Everest: Cinema, Orientalism, and Anglo-Tibetan Relations 
in the 1920s.” The American Historical Review, vol. 101, no. 3, 1996, pp. 712–747, https://www.
jstor.org/stable/2169420 [10.05.2024].

Lamb, Alastair. Tibet, China & India 1914–1950: A History of Imperial Diplomacy. Roxton Books, 
1989.

Mackenzie, John M. A Cultural History of the British Empire. Yale University Press, 2022.
Martin, Emma. “Charles Bell’s Collection of ‘Curios’: Negotiating Tibetan Material Culture on the 

Anglo-Tibetan Borderlands (1900–1945).” University of London, Unpublished PhD thesis, 2014.
Martin, Emma. “Fit for a King? The Significance of a Gift Exchange between the Thirteenth Dalai 

Lama and King George V.” Journal of the Royal Asiatic Society, Third Series, vol. 25, no. 1, 
2015. pp. 71–98, https://www.jstor.org/stable/43307962 [17.05.2024].

McKay, Alex. Tibet and the British Raj: The Frontier Cadre 1904–1947. Indraprastha Press, 2009.
Nandy, Ashis. The Intimate Enemy: Loss and Recovery of Self under Colonialism. Oxford University 

Press, 1983. 
Rhodes, Nicholas and Deki Rhodes. A Man of the Frontier S.W. Laden-La (1876–1936): His Life & 

Times in Darjeeling and Tibet. Library of Numismatic Studies, 2006.
Sen, Sudipta. “Uncertain Dominance: The Colonial State and Its Contradictions.” Unbecoming Modern: 

Colonialism, Modernity, Colonial Modernities. Ed. Saurabh Dube and Ishita Banerjee-Dube. 
Routledge, 2019, pp. 149–164.

“Sikkim, Bhutan and Tibet: List of Chiefs and Leading Families”, IOR L/P&S/20/D216, Asia and 
Africa Studies, British Library.

“The first Tibetans to visit England”, in The Sphere, May 3, 1913, The British Newspaper Archive, 
<https://www.britishnewspaperarchive.co.uk/viewer/bl/0003358/19130427/205/0009>.

Viswanathan, Gauri. Masks of Conquest: Literary Study and British Rule in India. Columbia Uni-
versity Press, 2015. 

Waller, Derek. The Pundits: British Exploration of Tibet and Central Asia. University Press of 
Kentucky, 1988. 



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.13AGATA SZEPE-VRATOLIS
University of Warsaw

THE PERCEPTION OF THE POLISH-JEWISH CUISINE 
IN ISRAEL AND IN THE UNITED STATES. 

TRACING THE PATHS OF FOOD PRACTICES

ABSTRACT: The article shows a striking difference in perceiving the Polish Jewish 
cuisine in particular and Ashkenazi cuisine in general in the United States and in Israel. 
Whereas the Polish-Jewish cuisine is perceived in Israel as the worse representation of 
Ashkenazi Jewish food traditions, in the United States the Jewish cuisine, based mostly 
on culinary traditions of the Polish and the Russian Jews, is generally considered as 
tasty, despite recognizing its features that can be perceived negatively. Three reasons 
for this difference are presented: different numbers and type of cultural influence of 
Polish Jews in Israel and among the American Jewish diaspora, different perception 
of Ashkenazi and Mizrachi cuisine, especially in the context of forming the national 
cuisine and success or failure of adapting to the modern culture of abundance in food 
practices. 

KEYWORDS: American-Jewish cuisine, Israeli cuisine, Polish-Jewish cuisine, Ashkenazi, 
Mizrachi, culture of abundance, national cuisine 

In my recent book about the changes in memory patterns of Polish space, people and 
food in the period of Israeli leisure tourism to Poland I described, among others, how 
a negative image of the Polish-Jewish cuisine was formed in the Israeli society. Using 
the Astrid Erll’s concepts of “traveling memory” (Erll 2011, pp. 65–66, Erll 2016) and 
“remediation” defined as one of “basic processes of cultural memory” (Erll 2011, p. 143) 
I traced, among others the cultural changes of the perception of Polish-Jewish food (called 
Ochel Polani, literary: “Polish food”) in Israel (Szepe, pp. 193–222). I concluded that 
the Polish-Jewish cuisine is perceived in Israel as the worse representation of Ashkenazi 
Jewish food traditions; lacking appetizing appearance, colors and spices, it is considered 
as overcooked and flavorless (Lev, p. 73.). It is also often contrasted with the full of 
tastes and colors Mizrachi cuisine – the cuisine of the Middle Eastern Jews. 

Here it is necessary to add explanation about terms I am using. Goldberg (p. 177) 
notices that from the establishing of the State of Israel the most common definition of 
“Mizrachi” was an “Eastern” Jew from African and Asian countries. The Ashkenazi, on 
the other hand, was a “Western” Jew from Europe and America. As Goldberg (p. 180) 
points out, today, despite its generalizing character the term Mizrachi: “has become 
a hegemonic expression for representing a perceived binary ethnic split in Israel, gaining 
clear prominence when compared to the term “Sephardi” in this regard.” Being aware 
of its generalized character I will use the definition of Harvey Goldberg to refer to the 
Ashkenazi and the Mizrachi cuisine, yet with small modifications. I understand Ashkenazi 
cuisine as the food traditions of the European Jews. When talking about the culinary 
traditions of the American Jews I will use the term: Jewish-American cuisine. By “Mizrachi 
cuisine” or “cuisine of Middle Eastern Jews” I understand culinary traditions of the 



AGATA SZEPE-VRATOLIS160 NR 1–2

Middle Eastern and North African Jews. When referring to the general idea of culinary 
practices of Middle East I will use the term: “Middle Eastern cuisine.”

The historical period of time that is relevant to my article is the nineteenth and 
the twentieth century. Therefore, the definition of “Polish Jews” will not be based on 
citizenship (in nineteenth century the state of Poland did not exist and its former territory 
was divided between Russian Empire, Prussia and Habsburg Empire) but rather to their 
cultural identification with Polish-Jewish culture. By Polish-Jewish culture I understand the 
culture of the Jews that both by themselves and by the outside cultures where identified 
(to various degrees) with Polish culture. The rough definition will include the Jews from 
those parts of the nineteenth-century Russian Empire, Prussia and Habsburg Empire that 
after the First World War formed the Second Polish Republic as well as some parts of 
former Polish–Lithuanian Commonwealth that remained outside of those borders, despite 
being highly influenced by Polish culture. Despite the typically Jewish Ashkenazi culture 
of the Polish Jews, with Yiddish language as their primarily or even the only language 
they spoke (especially before the intense Polish acculturation during the Second Polish 
Republic), the Polish Jews still perceived themselves and were perceived by other Jewish 
communities as culturally Polish and distinctive from Russian or German Jews. 

The Russian Jews will be defined by me not as “of Russian citizenship,” but as 
identifying themselves with Russian culture. I will exclude from this definition the Jews 
that in nineteenth century and at the beginning of twentieth century were living or came 
from the former Polish lands and identified with the Polish and not with the Russian 
culture (see: footnote 2). 

The bad reputation of the Polish-Jewish cuisine is not so obvious outside of Israel. 
Quite the opposite, as Aidrian Graber notices, the Ashkenazi type of Jewish cuisine, 
represented mostly by culinary traditions of Polish and Russian Jews has been successfully 
adopted and widely popularized in the United States thank to the Jewish emigrants from 
Central and Eastern Europe. It is generally considered as tasty, despite recognizing its 
features that can be perceived negatively, e.g. its blandness (see e.g. Graber, p. 3). As 
Graber puts it: 

[p]eople may or may not know that pickled cucumber, bagel or even lox is Jewish, but 
if they do, their affinity for the Jewish people probably grows – something that can be 
argued helped to contribute to the acceptance of Jews in this country (Graber, p. 33). 

Moreover, according to Graber, it is the Ashkenazi culinary traditions and not the Sephardic 
or Mizrachi ones, which became paradigmatic example of a typical Jewish cuisine in 
the United States (Graber, p. 6.). Keeping in mind Elazar Ben-Lulu’s notion, according 
to which the two largest Jewish communities in the world – in Israel and the United 
States – are the most important sources of Jewish identity in the modern world (Ben-
Lulu, p. 3), I state that the difference in perception of the Polish-Jewish cuisine in Israel 
and in the United States is striking and thought-provoking. In this paper I will compare 
the memory of the Ashkenazi cuisine in Israel and the United States to show how those 
significantly different images were formed in the Israeli and American collective memory. 
Regarding the former, I will refer to what is perceived in Israel as Ochel Polani, literary: 
“Polish food.” 



THE PERCEPTION OF THE POLISH-JEWISH CUISINE…NR 1–2 161

ASHKENAZI AND POLISH-JEWISH CUISINE IN NUMBERS

Both the cuisine of Israeli and American Jews is based on the traditions of the Jews 
emigrating to, respectively, Israel and the United States. Yet, the status of the culture 
of the Polish Jews in both societies is different, leading to different perception of the 
Ashkenazi cuisine. Barry Chiswick shows that although the Jews of various origins 
(mainly Sephardic and German) where present in the United States at least already from 
the 17th century, the dominant culture of the Jewish community in the United States at the 
turn of the 19th and 20th century became the Eastern European one. It was due to mass 
migration of the Jews from Eastern Europe, mainly from Russia and Poland (Chiswick, 
p. 68). It remained as such after the annihilation of the vast majority of Jewish population 
of Europe during the Second World War; According to Hasia Diner the United States 
became then the most influential center of the Jewish diasporic culture (Diner, pp. 6–7). 
This fact influenced the perception of the Jewish cuisine in the United States. According 
to Graber, one of the reasons why the Ashkenazi cuisine is perceived as the most accurate 
representation of the “Jewish food” is the simple fact that the Ashkenazi Jews in the 
world outnumber the Sephardic and the Middle Eastern Jews (Graber, pp. 6–7). Graber 
suggests, that while the Ashkenazi cuisine tent to be epitomizing a generalized concept 
of the food that is eaten by followers of Judaism, the Mizrachi and Sephardic dishes 
tend to be recognized as food of the country of their origin (Graber, p. 6). According to 
Judith Friedlander both inside the American Jewish community and among the general 
American public, Jewish cuisine is associated with culinary traditions of Central and 
Eastern Europe (Friedlander, p. 89).

Indeed, the Ashkenazi type of Jewish food became so popular in the United States that 
when the scholars point to the popularity of Jewish cuisine there, they usually mention 
Ashkenazi dishes and culinary traditions. Friedlander notices that the elements of the 
Jewish cuisine started to be incorporated to the American non-Jewish cooking practices in 
the last quarter of the 19th century the latest (Friedlander, p. 89). Graber describes selling 
products of Jewish cuisine in Jewish “delicatessen and appetizing stores” (Graber, p. 16) 
as American phenomena, typical especially to the New York City (Graber, pp. 21–22). 
He claims also that with the assimilation trends many Ashkenazi Jewish dishes such as: 
bagels, brisked, pastrami, challah, pickles and cheesecake begun to be also popular among 
non-Jews (Graber, p. 26). Friedlander calls bagel the most recognized element of the 
Jewish cuisine in the United States (Friedlander, p. 89). Gabaccia points out the change 
in cultural associations with bagel in the American society. From a typically Jewish 
food in the 1890s, it became associated with New York’s cuisine and then started to be 
considered an American (Gabaccia 2000, pp. 3–5) or, as Graber (p. 6) puts it: “Western” 
food up to the point, that in Israel it is not considered Jewish, but American (Gabaccia, 
p. 2). Graber, in a spirit similar to Gabaccia writes: “Bagels have become so engrained 
into American culture that people more often than not associate them with New York 
City, where they were popularized instead of the doughy circles being invented by Polish 
and German Jews” (Graber, p. 28). 

In Israel, as Łukasz and Mateusz Sroka notice, until around the thirties of the 
20th century the Polish Jews constituted a significant part of the Jews immigrating to 
Palestine under the British mandate (Sroka & Sroka, pp. 208–309). It was a time of 
a strong influence of the culture of Polish Jews on the forming Israeli society. It can 
be hypothesized, that that was also the time when a distinctive image of Ochel Polani 



AGATA SZEPE-VRATOLIS162 NR 1–2

– the Polish Jewish cuisine was formed. Although Ochel Polani can be perceived as 
a part of general, Ashkenazi cuisine, in Israeli culture it is clearly differentiated from the 
food of Yekke,1 i.e. German Jews and encompasses the general idea of East-European 
Jewish food, including also traditions from today’s Ukraine, Belarus, Russia, etc. In 
contrast to: Ochel Polani there is no distinctive term in Israel that would describe the 
culinary traditions of Russian Jews from the nineteenth and the beginning of the twentieth 
century. It might suggest that the culture of Polish Jews of this time was so influential 
and distinctive that it started to be perceived as a “model” for the Ashkenazi, Eastern-
European culture in Israel. This notion, as well as the proportions of the Polish Jews in 
Israeli society started changing after thirties. According to Łukasz and Mateusz Sroka 
today, both in numbers and cultural significance, the cultures of the Jews of other origins, 
especially the culture of Russian-speaking Jews from the (former) Soviet Union,2 as well 
as African, Asian and American Jews, became the most important ones (Sroka & Sroka, 
p. 311). This had an impact on the perception of typically Israeli dishes that could not 
be simply perceived as based on Ashkenazi culinary traditions. Yet, the proportions of 
different ethnic groups in the Israeli society do not explain fully the perception of the 
national cuisine in this country as a type of Middle Eastern and not Ashkenazi (Russian, 
German, Polish) one. For example, despite of a significant number of the Jews from the 
former Soviet Union countries that immigrated to Israel after the end of the communism, 
it is not the Russian salad, but falafel and humus that are considered typically Israeli 
dishes. In order to understand it, one has to trace the differences in the perception of 
Jewish Ashkenazi, Mizrachi and Middle Eastern cuisine in Israel. I will focus now on 
describing the shift that led to perceiving the Israeli cuisine as Middle Eastern. 

DIFFERENT PERCEPTIONS OF ASHKENAZI AND MIZRACHI CUISINE

As Raviv points out, initially the attitude of the Jewish settlers towards Middle Eastern 
cuisine was ambivalent; in the beginning of the formation of Israeli society (before 
establishing the state and shortly after it), the Jewish settlers romanticized the plants of 
the Land of Israel and encouraged to buy food from the Jewish producers. At the same 
time, they were boycotting food produced by the local Palestinians (Raviv, pp. 52–59); 
they used some of the Middle Eastern ingredients, yet adopting them strongly to the 
European way of cooking and eating. In the early years of formation of the Israeli society 
and shortly after establishing of the State of Israel, it was believed that the European 
culture, and therefore, also the way of eating, should be the basic type of cuisine of 
the cultural “melting pot” of Israel (Raviv, p. 102). Raviv describes the early Zionist 
attitude in this way: 

1 According to Dani Krantz: “In Israel, German Jews forcefully displaced from Germany have 
been referred to as Yekkes, which literally means “jacket” in Yiddish and plays on their stiff – Ger-
man – behaviour that was – allegedly – expressed by way of an attire that is unsuitable for the 
Middle Eastern climate as well as their – alleged – inability to become part of the Jewish main-
stream” (Kranz, p. 44).

2 In the original source they are called: “Russian” Jews, probably because of the fact that that’s 
how the Jewish imigrants from the (former) Soviet Union are perceived by majority of the Israeli 
society. This attitude is slowly changing in recent years, mostly due to the Russian invasion on 
Ukraine, yet, is still deeply rooted in Israeli culture. 



THE PERCEPTION OF THE POLISH-JEWISH CUISINE…NR 1–2 163

The eating habits of immigrants from North Africa and the Middle East should have been 
better suited to Israel’s climate than those of immigrants from Eastern Europe, yet they 
were put through a process of “education” in order to assimilate them into the new Israeli 
society. It was essential to the Zionist project to demonstrate that these Jewish people 
had more in common with their fellow Jews from Europe than with the Arab population 
they lived amongst prior to immigration (Raviv, p. 103).

The perception of the European cuisine as the most appropriate was so strong that in 
the 1950s, during the mass migration of the Jews, both of European and Middle Eastern 
origins, Jewish female organizations, in cooperation with the Israeli Ministry of Welfare, 
established courses on cooking for the Jewish Middle Eastern women. The goal was to 
teach them how to cook in an European style (Raviv, pp. 103–106). 

Raviv shows how gradually the Mizrachi and Middle Eastern culinary traditions 
(both local and brought by Jews from Middle East and North Africa) were more and 
more accepted in the Israeli society.3 Finally, the Middle Eastern dishes such as hummus 
and falafel became symbols of national Israeli cuisine. According to Raviv, this shift is 
a manifestation of Israeli society’s need to proof that their country and culture is a part 
of the Middle East. As Jael Raviv puts it: 

If Israel is part of the Middle East, then its citizens have as much right as those of any 
other country in the region to love falafel. Israelis’ choice of falafel and hummus as 
markers of identity should perhaps be perceived as a reflection of their wish to become 
part of the Middle East. Would their motives not be more questionable had they insisted 
on gefilte fish or hamburger as the “national” snack? (Raviv, p. 25).

Graber’s findings suggest that the same associations with Middle East that helped the 
Mizrachi cuisine to be easier accepted as a basis of the Israeli national cuisine, made it 
harder for it to become popular as a part of national food heritage of the United States. He 
claims that one more reason, why the cuisine of Ashkenazi Jews became more popular in 
the American society is the very fact, that it was not perceived as too different and exotic: 

In the case of food, it would be much simpler for a gentile to accept something like 
a relatively bland bagel that’s akin to the already familiar bread roll that it would be to 
integrate something with heavy spices and ‘exotic’ flavors, like falafel recipe featuring 
such strange ingredients like cumin, coriander, and dried hot red peppers (Graber, p. 29).

Those notions of differences between the perception of Polish-Jewish cuisine in Israel 
and the United States can be in my opinion connected with the different definition of 
the national cuisine in both countries. Catherine Palmer notices the power of food for 
defining national identity: 

[T]he important point is not whether national cuisines exist from a strictly academic 
perspective, but rather why and how certain foods and styles of cooking continue to be 
identified with specific nationalities and ethnic groups; as Bell and Valentine (1997: 168) 
argue food is a language that “…articulates notions of inclusion and exclusion, of national 
pride and xenophobia…” (Palmer, p. 21).

3 See e.g. the case of Mimouna celebration, see: Raviv, pp. 200–208.



AGATA SZEPE-VRATOLIS164 NR 1–2

The Israeli, national, Zionist project has been found on the assumption of the dominating 
role of the Jewish culture in building the national identity. The definition of the Israeli 
national cuisine was therefore not connected with a choice between the Jewish or the 
non-Jewish food but rather between the types of the Jewish cuisine. Raviv shows how 
the symbol of Israeli cuisine – falafel – despite being traditional local dish (initially 
mainly Egyptian and Palestinian, see Raviv, p. 16), after the War of Independence, 
when products connected with Arab culture were perceived in a negative way, started 
to be widely considered in Israeli society as a Jewish Yemenite dish and therefore easier 
accepted (Raviv, p. 18). Making typically local, Arab, dish the symbol of the national 
cuisine while referring to culinary traditions of Middle Eastern Jews can be understood 
as revealing a need of having a clearly defined national cuisine that will be both Jewish 
and Middle Eastern at the same time. 

In the United States, on the contrary, the Jewish cuisine, although popular, has been 
perceived as the culinary tradition of one of many ethnic minorities. According to Gabacca 
one of the two most prominent American eating habits (along with the preference for 
mass-produced, highly-processed and standardized dishes) is regional variety, resulting 
in diverse, multi-ethnic recipes of particular regions (Gabaccia, pp. 225–226). Yeh and 
Russek claim that: 

American cuisine is actually a conglomeration of numerous distinct, “regional” styles 
that come together to form a single cuisine, which has proven to be greater than the 
sum of its parts.4 

Dominated by the culture of the Polish and the Russian Jews it did not have potential of 
building national identity. Consequently, the Jewish cuisine became a part of a mosaic 
of many culinary traditions of the United States.

ADAPTATION TO CULTURE OF ABUNDANCE

Another important factor for a different perception of the Ashkenazi cuisine in general 
and, in case of Israel, the Polish-Jewish specifically, is, in my opinion, connected with 
differences in adaptation to the culture of abundance of the Polish-Jewish cuisine in 
Israel and in the United States. Basing on interviews with Israeli women of Polish-Jewish 
origins Tamar Shayn-Rachavi describes a striking conservatism and a lack of adaptation 
of the cuisine of the Polish Jews in Israel to the modern culture of abundance. The food 
cooked by the Polish Jews in Israel often remained being based on very small, limited 
amount of repetitive ingredients, mainly meat, fish and potatoes, traditionally prepared 
in big quantities. It tends to be also intensively processed (especially by poaching in 

4 Yeh & Russek, p. 5. It is worth noticing that the definition on national cuisine in the United 
States is much less strictly defined than in Israel. Yeh and Russek claim that even the problem of 
existence of American national cuisine is under a strong debate among scholars (Yeh & Russek, p. 1). 
For Donna Gabacca Americans have a common culinary culture, yet a one that is not defined by 
the prepared dishes, but by the way of eating. Mitchell Davis and Anne McBride state that whether 
the American food should or should not be defined as cuisine depends on the accepted definition. If 
relying on eighteen-century French ideas of homogeneous national cuisine with not much regional 
variety and well-defined methods and techniques of cooking – American national cuisine does not 
exist. If, on the other hand, we accept the regional and ethnic diversity and see its typical features 
as defining it, it can meet a definition of a cuisine (Davis & Mcbride, pp. 3–4, 11).



THE PERCEPTION OF THE POLISH-JEWISH CUISINE…NR 1–2 165

water) and prepared without spices. There is a tendency to sweeten savory dishes (Shayn-
Rachavi, pp. 99–108). Raviv describes how slowly but steadily the Israeli cuisine became 
more and more adopting the culture of abundance. The trend became especially visible 
in the 21th century; the preferred food culture became associated with richness of colors, 
flavors and spices, openness to ingredients and cooking styles from all over the world 
as well as with eating in restaurants and learning how to prepare high quality food from 
cookbooks and TV culinary programs (See e.g. Raviv, p. 198). I claim that, although 
both Polish and Mizrachi Jews experienced poverty and lack of food (the former, mainly 
before, during and shortly after the Second World War (Shayn-Rachavi, pp. 83–86), the 
latter often after emigration to Israel, in transit camps, maabarot (Bernstein 1981, p. 30)), 
the cuisine of Middle Eastern and North African Jews adopted much more easily to the 
culture of abundance with its variety of spices and colors then the Polish-Ashkenazi one. 
That contributed to strengthening its position as the desirable ideal of the national cuisine. 

At the same time, the culinary traditions of Ashkenazi Jews (as I mentioned before, 
based mostly on the cuisine of Polish and Russian Jews) seemed to adapt to the American 
culture on abundance much more easily, then in Israel. According to Graber, the cuisine of 
Ashkenazi Jews was adopting to the American style of cooking and eating in a way that 
was fitting its culture of over-abundance. The researcher claims that it was incorporating 
“baking utensils and cooking methods” (Graber, p. 26), as well as ingredients typical 
for America, such as chocolate chips or, simply, more expensive ingredients (Graber, 
p. 31). Friedlander connects the rise of the stereotype of a Jewish mother stuffing her 
children with food with the culture of over-abundance that emerged in America in fifties 
(Friedlander, pp. 87–88). It is worth noticing that a similar stereotype of Polaniya, i.e. 
a Polish Jewish woman in Israel, forcing her children to eat, portrays the food that she 
prepares in a very different way. The stereotypical Polaniya is preparing bland and 
overcooked meals that nobody wants to eat and therefore needs to compel her children to 
eat it. An illustration can be common saying that is put into Polaniya’s mouth is: “Food 
is not for liking, food is for eating.”5 While Polaniya is feeding her child with tasteless 
food, the American Jewish Mother feeds it rather with too much food. As Riedlander 
puts it: “she stuffs him but good, making him grow just as fat as herself, as round as 
a meatball” (Friedlander, p. 87). 

Moreover, abandoning some of the traditional dishes might be also seen as a form 
of adaption of the Jewish cuisine in the United States. Graber points out that some 
traditional Jewish Ashkenazi dishes, such as: “pickled herring on rye, boiled cabbage, and 
chopped liver” lost their popularity, because they did not suit the tastes of the general 
WASP (White-Anglo-Saxon Protestant) population (Graber, p. 32). In contrast to this, 
Shayn-Rachavi describes importance of “ritual dishes” (i.e. connected with religious 
and traditional family rituals) to the Polish-Jewish community in Israel. She describes 
following dishes as especially important: gefilte fish (sort of fish patties), chicken soup, 
kreplach (small dumplings), p’tcha (calves’ foot jelly) and kneidlach (matzah balls) in 
the culinary practices of Israeli women of Polish-Jewish origins (Shayn-Rachavi, p. 64). 
Although in the culture of lack those types of dishes were perceived as rich and fitting 

5 See e.g. Magnet ochel lo ohavim ochel ochlim, https://www.anikama.co.il/%D7%90%D7
%95%D7%9B%D7%9C-%D7%9C%D7%90-%D7%90%D7%95%D7%94%D7%91%
D7%99%D7%9D-%D7%90%D7%95%D7%9B%D7%9C-%D7%90%D7%95%D7%9B%D7%9C%D
7%99%D7%9D-5 [22.07.2021] (in Hebrew).



AGATA SZEPE-VRATOLIS166 NR 1–2

celebrative meals, in the culture of abundance they might often perceived as not attractive 
both in taste and visual appearance. For example, calves’ foot jelly, though it used to be 
perceived as a delicacy, might be nowadays considered as unappetizing way to utilize 
the cheapest parts of meat. Gefilte fish, which in Israeli culture is considered to be 
the worse exemplification of the Polish-Jewish cuisine, can be seen as tasteless due to 
the simple method of preparation – poaching fish in water, grounding and forming into 
patties almost without adding spices, and sweetening it by sugar just to make it more 
caloric (a sign of poverty). While in the American Jewish cuisine a fresh bagel with 
all kinds of rich, appetizing fillings was promoted as a symbol of the Jewish-American 
cuisine, many traditional dishes (such as gefilte fish or p’tcha) where not considered as 
especially worth popularizing. In the Israeli families with Polish origins, though, gefilte 
fish remained a must-have during traditional meals, yet, made exactly in the same simple 
way as in harder times, it was not able to attract a wider group of food-lovers. Jeffrey 
Marx shows how the combination of bagel, cream cheese and lox became a part of 
the Jewish-American food culture, pointing out that the cream cheese and lox where 
ingredients adopted into the Jewish cuisine already after emigrating to the United States 
(Marx). He suggests that the invention was made due to “aspirational changes” of the 
new generation that wanted to eat better:

Second-generation immigrants replaced the “poor” food and the small amounts of their 
childhoods with large quantities of upscale delicacies. (…) In the same way that, tradi-
tionally, the story of the Israelites’ exodus from Egypt, told at the Passover table, “begins 
with degradation and ends in exaltation,” so, too, the immigrant Jews began with dark 
rye bread, butter, and herring, and their children ended with bagels, cream cheese, and 
lox (Marx, p. 94).

At the same time, no innovations similar to the famous bagel with lox and cream 
cheese were invented among the Polish Jews in Israel that could possibly change the 
negative image of the Polish-Jewish cuisine in this country. This, together with the before 
mentioned small number of Polish-Jews in Israel and preferences for Mizrahi/Middle 
Eastern way of cooking led to a negative image of Ochel Polani in Israel.

CONCLUSIONS

In this paper I showed how the image of Ashkenazi cuisine evolved in the United 
States and in Israel. I also described how different factors led to positive perception 
of the Ashkenazi Jewish culinary practices in the former and a negative stereotype of 
the Ochel Polani, Polish-Jewish cuisine, in the latter. I showed three reasons for this 
difference: different numbers and type of cultural influence of Polish Jews in Israel and 
among the American Jewish diaspora, different perception of Ashkenazi and Mizrachi 
cuisine, especially in the context of forming the national cuisine and success or failure 
of adapting to the modern culture of abundance in food practices. Those differences can 
be noticed only after carefully examining and comparing the changes in culinary culture 
and it’s perception in Israeli and (Jewish)-American culture. In my recent book about 
the changes of memory of Poland in Israeli society that I mentioned at the beginning 
of this article, I described how the image of Polish non-Jewish cuisine was negatively 
influenced by the stereotype of Ochel Polani – Polish-Jewish cuisine in Israel and how 
the experience of leisure tourism contributed significantly to the change of perception 



THE PERCEPTION OF THE POLISH-JEWISH CUISINE…NR 1–2 167

of Polish cuisine to much more positive (Szepe, pp. 223–247). In the further research it 
would be worth to investigate if any relations between traveling to Poland and perception 
of Polish-Jewish and Polish cuisine in the United States can be noticed. Another, promising 
research direction would be examining both Israeli and American coockbooks that present 
dishes that are perceived in both countries as coming from traditional Jewish cuisine. 

BIBLIOGRAPHY

Ben-Lulu, Elazar. “Reading Israel, Reading America: The Politics of Translation between Jews by 
Omri Asscher”. American Jewish History, vol. 105, no. 4, 2021, pp. 568–570.

Bernstein, Deborah. “Immigrant Transit Camps – The formation of Dependent Relations in Israeli 
Society”. Ethnic and Racial Studies, vol. 4, no. 1, 1981, pp. 26–43.

Chiswick, Barry R. “The Occupational Attainment and Earnings of American Jewry, 1890 to 1990”. 
Contemporary Jewry, vol. 20, 1999, pp. 68–98.

Davis, Mitchell; Mcbride, Anne. The State of American Cuisine, a White Paper Issued by the James 
Beard Foundation Based on Surveys Conducted as Part of the James Beard Foundation’s. Taste 
America National Food Festival, 2008.

Erll, Astrid. Memory in Culture. 1st ed.: Palgrave Macmillan, 2011.
Erll, Astrid. “Travelling memory”. Transcultural Memory, Routledge, 2016, pp. 17–31.
Friedlander, Judith. “Jewish Cooking in the American Melting Pot”. Revue Francaise d’etudes Ame-

ricaines, 1986, pp. 87–98.
Gabaccia, Donna R. We Are What We Eat: Ethnic Food and the Making of Americans. Harvard 

University Press, 2000.
Goldberg, Harvey E. “From Sephardi to Mizrahi and Back Again: Changing Meanings of “Sephardi” 

in its Social Environments”. Jewish Social Studies, vol. 15, no. 1, 2008, pp. 165–188.
Graber, Aidrian E. From Schmaltz to Success: A Deli-cious Analysis of the History and Evolution 

of Ashkenazi Jewish Cuisine. State University of New York, 2024.
Lev, Eleonora, Sug mesuyam shel yatmut, Am Oved, Tel Aviv, 1989 (in Hebrew).
Marx, Jeffrey A. “Eating up: The Origins of Bagels and Lox.” Tastes of Faith: Jewish Eating in the 

United States, ed. Leah Hochman, Purdue University Press, 2017, pp. 77–114.
Palmer, Catherine. “From Theory to Practice: Experiencing the Nation in Everyday Life”. Journal 

of Material Culture, 1998, vol. 3, no 2, pp. 175–199.
Raviv, Yael. Falafel Nation: Cuisine and the Making of National Identity in Israel. University of 

Nebraska Press, 2015.
Shayn-Rachavi, Tamar. “Ochel, simliyut ve-zehut – kvucatit. Kavim le-dmuta shel tarbut ha-achila 

ecel yoc’ot polin be-israel.” M.A. thesis, Hebrew University, 1999 (in Hebrew).
Sroka, Łukasz Tomasz & Mateusz Sroka. Polskie korzenie Izraela. Wprowadzenie do tematu. Wybór 

źródeł. Kraków–Budapeszt: Wydawnictwo Austeria, 2015.
Szepe, Agata. Pamięć Polski w internetowych mediach pamięci izraelskiej turystyki rozrywkowej 

i wypoczynkowej w latach 2017–2020 wobec wcześniejszych schematów pamiętania. Przestrzeń, 
ludzie, tradycje kulinarne. Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 2024.

INTERNET SOURCES

Magnet ochel lo ohavim ochel ochlim, https://www.anikama.co.il/%D7%90%D7%95%D7%9B%D7%
9C%D7%9C%D7%90%D7%90%D7%95%D7%94%D7%91%D7%99%D7%9D%D7%90%D7%
95%D7%9B%D7%9C%D7%90%D7%95%D7%9B%D7%9C%D7%99%D7%9D-5 [22.07.2021] 
(in Hebrew).

Yeh, Celine & A. Russek, A. A Little Taste of Everything: Redefining “American” Cuisine, 2011 
https://carleton-wp-production.s3.amazonaws.com/uploads/sites/47/2019/03/Public_Engagement_
Essay_Celine_Yeh.pdf.





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.14JOANNA TUCZYŃSKA
University of Warsaw

DEVELOPMENT OF PHILOSOPHICAL CONCEPTS 
IN METAPHORIZATION PROCESS 

AND THEIR EVOLUTIONARY INTEGRATION 
IN TAGORE’S POETRY

ABSTRACT: The research examines the cognitive structure of the evolutionary conceptual 
integration of the Ṛgvedic, Upaniṣadic and Buddhist contexts of THE OTHER SHORE 
metaphoric concept in Rabindranath Tagore’s poetry. The evolution of metaphor is 
understood as conceptual variations in its mappings (Musolff 2004). The goal of 
the analysis is to prove that the evolutionary process affects both the source and 
target domains, resulting not only in their evolution but also in the reformulation 
of the original conceptual metaphor. The research aims to reconstruct the cognitive 
framework of the conceptual evolution of metaphor in order to trace the development of 
philosophical concepts. The thesis states that metaphorical contexts in the evolutionary 
process become the conceptual substrate for the development of philosophical concepts. 
The evolutionary network is reconstructed with the application of Conceptual Integration 
Theory (Fauconnier & Turner 2002).

KEYWORDS: cognitive, evolution, metaphor, philosophical concept

1. GEN, MEME AND THE METAPHORIC CONCEPT

The evolution of a metaphoric concept requires a cultural context for its development. 
The process of nourishing a metaphor in the soil of the target culture and its never-
ending evolutionary change due to the time-space factor can be compared to an organic 
process in which a gene travels in search of the most beneficial environment in which 
it can develop on the path of adaptation. This selfish “gene” can be a point of reference 
for the conceptualization of a meme, a cultural image that migrates from one context 
to another in unlimited time, undergoing dynamic conceptual changes (Dawkins 1976, 
pp. 141–148). Furthermore, a meme understood in terms of a gene is a reference to 
a metaphoric concept that, placed in different intra-/intercultural contexts, is assimilated to 
the conceptual substance of the contextual environment and, through adaptation, undergoes 
an evolution that leads to its variations.

The most important prerequisite for this research is to understand the evolution of 
metaphor as a process of conceptual variation. The differentiation of mappings within and 
between source and target domains is considered the conceptual evolution of metaphor 
(Musolff 2004, p. 55). The basic assumption is that the entire process of conceptual evolution 
results either from the assimilation of an existing metaphoric concept into the complex 
structure of the cultural background of another text or from a redefinition of this concept. 
The differences in mappings cause changes in both the source and target domains.

A conceptual approach to metaphor is not enough to reconstruct the entire process 
of evolution since the concept of metaphor only allows for explaining correspondences 
between a concrete source domain and its abstract target domain. There is still a significant 



JOANNA TUCZYŃSKA170 NR 1–2

amount of content beyond metaphorical interrelations, which can only be decoded through 
a conceptual integration analysis, which reveals the context beyond metaphor that plays 
a key role in the formation and emergence of philosophical concepts and abstract terms. 
Transcending the barriers of metaphorical relations allows us to reveal the interconnected 
networks that result from the further integration of meanings, in the process of which 
the development of concepts and abstract notions can be traced. Thus, the Theory of 
Conceptual Metaphor (Johnson & Lakoff 1980) and the Theory of Conceptual Integration 
(Turner & Fauconnier 2002) are used to achieve the aim of reconstructing the conceptual 
evolution of THE OTHER SHORE metaphoric concept, which is the component of the darkness-
into-light transformational metaphorical contexts. 

This is the assumption of this research that, in the process of metaphorization, 
philosophical concepts and abstract notions are developed. The thesis stems from a vast 
analysis of the Ṛgvedic and Upaniṣadic texts, in which extensive metaphorical contexts 
anticipate philosophical concepts without using actual concepts and terms that were coined 
in later texts or systematized by other philosophical systems, such as Buddhism. One 
example among many is the concept of reincarnation linked to saṁsāra, contextually 
applied and introduced much later than the Ṛgveda, however, it can be traced contextually 
in ancient Vedic texts (Francis 1966, p. 8).

Through the Ṛgveda, the Upaniṣads, the Dhammapāda and Tagore’s Bengali poetry, this 
study aims to reconstruct the complex conceptual network of the evolutionary path of THE 
OTHER SHORE metaphoric concept, revealing its potential as a conceptual context for Vedic 
and Buddhist philosophical concepts that originated from darkness-into-light transformational 
metaphoric contexts. The goal is to trace the roots of the networks of intra- and intertextual 
mappings and to cognitively reconstruct them. Providing a unique perspective on the integration 
and subsequent development of the metaphorical structure of CROSSING THE WATERS TO THE 
OTHER SHORE, Rabindranath Tagore’s poetry constitutes a relevant context for this analysis. 
Through multi-level blending of interconnected concepts, the poet created amalgamated 
metaphoric contexts in his poems, thus providing a rich substrate for the cognitive analysis 
of the evolution of metaphor in the process of conceptual integration.

2. THE VEDAS AND THE UPANISADS

The ancient Sanskrit scriptures of the Ṛgveda are the source of the most important 
metaphoric contexts of the transition from darkness into light, which became the source 
or the basis for the formulation or further development of philosophical concepts such 
as vidyā and avidyā, mokṣa/nirvāṇa and pāramitā. The role of light and darkness in the 
categorization of the order and disorder of human existence became the most vital factor 
in Indo-European philosophical and literary contexts, and therefore, it requires special 
consideration. In its metaphorization, the Ṛgveda became the primary conceptual source of 
darkness-into-light transformational metaphoric contexts as expressed in THE OTHER SHORE 
metaphoric concept and the related CROSSING THE WATERS TO THE OTHER SHORE metaphor. 
Throughout the Vedic Hymns and Vedic formulas, the famous mantra is pronounced: 

átāriṣma támasas pārám asyá (ṚV 1.92.6)

“We have crossed over to the further shore of this darkness.” (Norelius)



DEVELOPMENT OF PHILOSOPHICAL CONCEPTS…NR 1–2 171

Its capacity to integrate and convey the major philosophical context of the Ṛgveda, 
which laid the foundation for the ancient Vedic system of beliefs and rituals, makes it 
one of the most important metaphorical concepts and images. It was so powerful that 
it was reformulated in numerous philosophical scriptures, such as the Upaniṣads and 
the Dhammapāda. Literary works of the Ṣūfī, Vaiṣṇava, and Bāul traditions of Indian 
culture adopted its conceptual framework into their cultural contexts. It evolved intra- 
and interculturally as a metaphorical representation of the poetic imagination, encoding 
enigmatically complex philosophical contexts and concepts. 

Etymologically, the Sanskrit word pārá means ‘shore’ and derives from the root par-, 
which means ‘to cross’, it can also indicate ‘the other side’ (Norelius, p. 1). In order to 
analyze the correspondence of THE OTHER SHORE metaphoric concept with the spiritual 
and philosophical context of light and darkness, it is vital to understand the intertextual 
meaning of the Ṛgvedic images. In the Vedic tradition, dawn was conceived in terms of 
the other shore, and the act of crossing the waters was a metaphoric conceptualization 
of the Ṛgvedic ritual Agnihotra, which took place shortly after sunset and before 
sunrise when the first star appeared. Therefore, the solar yajña (‘ritual’) was a process 
of overcoming darkness that was metaphorically conceived in terms of crossing the 
waters, which was supposed to ensure the return of the sun. 

The importance of the sun and solar rituals constituted the core contexts of the 
Vedic texts, which encoded the whole realm of philosophical concepts by metaphorizing 
mythopoetic contexts. Thus, e.g., myths depicted Bhujyu drowning in the sea and being 
rescued by Aśvins, the twin gods of dawn and dusk, which metaphorically corresponded 
to the loss and regaining of the sun. (Gotō, p. 217; Norelius, pp. 2–3) A multi-layered 
metaphorical framework was thus enigmatically encoded in the visualization of personified 
solar energy devoured by the darkness metaphorically conceived as the abyssal waters. 
However, at a deeper level, the Vedic solar ritual procedure of welcoming the sunlight 
conceptualized the awakening of higher consciousness and liberation of man from both 
eternal death and the spiritual darkness of avidyā (‘ignorance’), a philosophical truth that 
transcended the metaphorical contexts of mythic images. (Parahamsa, p. 46) Therefore, at 
a basic level, rescuing the sun metaphorically represented the human struggle against death 
and physical pain, and thus the human endeavour and quest for the continuation of life, 
however, at a deeper level, it corresponded to overcoming the inner darkness of avidyā. 

The Ṛgvedic formula for crossing over to the other shore became a spell-mantra 
recited during the mortuary rituals described in the Yajurveda to overcome eternal physical 
death and spiritual annihilation. In this context, the afterlife was conceived in terms of 
a journey beyond death expressed as crossing over to the other shore of existence. The 
magical formula was recited at the funeral pyre (Norelius, pp. 14–16):

vimucyadhvam aghniyā devayānā atārisma tamasas pāram asya 
jyotir āpāma suvar aganmeti (Āpastamba Śrautaśūtra 17.8.8)

“Be unyoked, god-faring bulls! We have crossed over to the further shore of this 
darkness. We have reached the light, we have gone to the sun (light)!” (Norelius)

The CROSSING THE WATERS TO THE OTHER SHORE metaphor thus reveals a sophisticated 
conceptual framework based on the Ṛgvedic hymns. CROSSING THE WATERS TO THE OTHER 
SHORE integrates the Ṛgvedic solar ritual, the light of consciousness, and the process of 



JOANNA TUCZYŃSKA172 NR 1–2

overcoming death, understood both physically and spiritually. This entire network of 
conceptual relations creates an interconnected metaphorical context. Consequently, a multi-
layered conceptual framework is established through all the correspondences, in which 
dawn is conceived in terms of the other shore, and crossing over corresponds to performing 
a Vedic ritual (yajña), which implies saving the sun. Moreover, sunlight as the ultimate 
light is the metaphoric conceptualization of the higher consciousness, which is also the 
message of the Gāẏatrī Mantra. Finally, the process of overcoming avidyā (‘ignorance’) 
is metaphorically conceived as reaching the other shore. In effect, the Ṛgvedic metaphor 
CROSSING THE WATERS TO THE OTHER SHORE conveys the transition from avidyā to vidyā, 
from the darkness of eternal death to the light of heaven. The entire metaphoric context 
of THE OTHER SHORE in the Ṛgveda creates the context for the human journey, human 
struggle and spiritual endeavour and thus establishes vast grounds for the development 
of philosophical contexts encoding the concepts of liberation from death and ignorance.

The Kaṭha Upaniṣad of the Kr̥ṣṇa Yajurveda employs the primary meaning of 
the CROSSING THE WATERS TO THE OTHER SHORE metaphor as overcoming death. It uses the 
account of the passage from life to the death of Nāciketa to explain the background of 
the sacrificial rituals. The CROSSING THE WATERS TO THE OTHER SHORE metaphor in the 
Kaṭha Upaniṣad evokes saṃsārasāgara, the sea of saṁsāra (or saṃsāranadī, the river of 
saṁsāra) and the overcoming of punar mr̥tyu (re-death), which leads to “the heaven of the 
gods and the knowledge of Brahman” (Radhakrishnan 2011, p. 623): 

yas setur ījānānām akṣaraṃ brahma yat param, 
abhayaṃ titīrṣatāṃ pāraṃ nāciketaṁ śakemahi (Kaṭha Upaniṣad 1.3.2.)

“That bridge for those who sacrifice, and which is imperishable Brahman 
for those who wish to cross over to the farther fearless shore, that Nāciketa fire, 
may we master.” (Radhakrishnan)

THE OTHER SHORE develops the context of mōkṣa/nirvāṇa, liberating oneself from fear 
of re-birth and re-death. What was poetically predicted in the verses of the Ṛgveda is 
now philosophically exposed and explained in the Upaniṣads:

kāmasyāptiṃ jagataḥ pratiṣṭhāṃ kratorānantyamabhayasya pāraṃ ǀ
stomamahadurugāyaṃ pratiṣṭhāṃ dṛṣṭvā dhṛtyā dhīro naciketo‘tyasrākśīḥ ǀǀ

(Kaṭha Upaniṣad 1.3.2.)

“(Having seen) the fulfilment of (all) desire, the support of the world, the endless fruit 
of rites, the other shore where there is no fear, the greatness of fame, the far-stretching, 
the foundation, O wise Naciketas, thou hast steadfastly let (them) go.” (Radhakrishnan)

The afterlife journey, enacted during the funeral rite of the Kr̥ṣṇa Yajurveda, is thus 
metaphorically depicted in the Kaṭha Upaniṣad as CROSSING THE WATERS TO THE OTHER 
SHORE. According to the Kaṭha Upaniṣad, the performance of Vedic rituals is the means 
of overcoming death and re-death. The interconnected texts of the Ṛgveda, the Yajurveda 
and the Kaṭha Upaniṣad are conceptually integrated into THE OTHER SHORE metaphoric 
contexts, in which the other shore corresponds to liberation from fear of re-death. The 
waters conceptualize darkness, fear and death, whereas crossing the waters corresponds 



DEVELOPMENT OF PHILOSOPHICAL CONCEPTS…NR 1–2 173

to the process of overcoming darkness, fear, death and re-death, which is attained through 
the performance of rituals. 

Thus, light and darkness are conditioned by the performance of rituals as the path to the 
realization of dharma, which invokes the philosophical concept of karma and consequently, 
dharmakarma (Kaṭha Upaniṣad 1.3.1.). The fulfilment of dharma in the philosophical context 
of karma involves mokṣa implied in THE OTHER SHORE metaphoric concept. Metaphorical 
conceptualization of mokṣa as the light of the other shore corresponds to the Ṛgvedic 
concept of dawn and the sun in reference to the light of eternal heaven linked to vidyā 
and the realization of dharma. This is a very important reading of the metaphoric context 
of THE OTHER SHORE, as it explains the development of the Buddhist concept of nibbāna/
nirvāṇa and enlightenment in the interrelated metaphoric and philosophical contexts of 
light (of the other shore) corresponding to the fulfilment of dhamma/dharma.

THE OTHER SHORE metaphoric concept evolves contextually, creating a philosophical 
ground for the development of a two-dimensional understanding of Vedic unity. Through 
the metaphorical Ṛgvedic contexts, the Upaniṣads develop the philosophical concepts that 
systematize Vedic knowledge. Thus, the distinction between para vidyā (‘higher knowl-
edge’), or knowledge of Brahman, and aparā vidyā (‘lower knowledge’), or knowledge 
of the material world, is introduced by the Muṇḍaka Upaniṣad, which is a part of the 
Atharvaveda. Shaved off all ignorance (muṇḍ ‘to shave’), the teachings of the Muṇḍaka 
Upaniṣad consist in the para vidyā, or Brahmavidyā, the ultimate knowledge of Brah-
man (Radhakrishnan, p. 669).

Metaphorically, the ritual is transferred from the external world to the inner self, where it 
is transformed into dhyāna (‘meditation’). The idea of internalization of ritual is related to the 
teachings of Śatapatha Brahmaṇā (II.2.2.8–20), which states that in order to gain immortality 
and invincibility, gods and demons were obliged to set up a sacrificial fire, as being the 
descendants of Prajā-pati, they were subject to change and death. Agni, the sacrificial fire itself, 
was the only immortal god. Gods set up a fire within themselves, while demons set up a fire 
outside, in the external world. The teachings of the Upaniṣads are synthesized in the act of 
setting the internal fire as the path of enlightenment (cf. Radhakrishnan, p. 675). Furthermore, 
the Muṇḍaka Upaniṣad teaches the Brahman-Ātman parallel, which supports the inward 
direction of the seeker’s path into the inner human self, where Brahman dwells. Therefore, 
the seeker finds satya (‘truth’) through introspection, not external perseverance. The ocean 
and the other shore, which represent human metamorphosis, are within ourselves. Their 
attainment involves the overcoming of maẏā and viraha, the illusion of separation, which 
leads to reunion with Brahman, the Ultimate Supreme Self. 

The conceptual framework of THE OTHER SHORE metaphoric concept provides the 
philosophical context for the internalization of rituals into the meditative realization of 
satya in the following passage from the Upaniṣads: 

arā iva ratha-nābhau saṁhatā yatra nāḍyaḥ sa eṣo’ ntaś carate bahudhā jāyamānaḥ 
aum ity evaṁ dhyāyathātmānam, svasti vaḥ pārāya tamasaḥ parastāt. 

(Muṇḍaka Upaniṣad 2.2.6)

“Where the arteries of the body are brought together like the spokes in the centre of 
a wheel, within it (this self, moves about), becoming multiple. Meditate on aum as the self. 
May you be successful in crossing over to the farther shore of darkness.” (Radhakrishnan) 



JOANNA TUCZYŃSKA174 NR 1–2

The conceptual space in which the external macrocosm is compressed into the 
microcosm of the human self is created by transferring the ritual into the internal self 
and the simultaneous realization of the internal self as the home of Brahman. Thus, 
dhyāna (‘meditation’), the transformation of the external ritual into the internal ritual, 
is metaphorically conceived in terms of CROSSING THE WATERS TO THE OTHER SHORE. 
Understood in terms of the internal ritual, dhyāna (‘meditation’) is thus a conceptual 
amalgam in which the person is the performer/sacrificer, the sacrificial altar, the fire and 
the sacrifice/oblation himself. The existence of parallel internal and external concepts 
already in the Vedas is reflected in their metaphorical framework.

Through the CROSSING THE WATERS TO THE OTHER SHORE metaphor, the Upaniṣads 
philosophically develop their teachings. The inner and outer fire, the sacrificial altar 
outside and inside the self, the outer and inner performer (where the sacrificer is integrated 
with the performer), the outer (soma) and inner (ego) sacrifice/oblation, realized in the 
Brahman-Ātman doctrine, are thus parallel concepts that form conceptual networks in 
which union with Brahman is conceptualized by reaching the other shore, and viraha 
is conceived in terms of the waters/sea of darkness, hence, crossing over corresponds 
to overcoming viraha, where dhyāna is the path to the attainment of Brahmavidyā. 
Consequently, the inner ritual is a conceptualization of dhyāna.

The development of the concept of dhyāna is linked to the corresponding concept 
of concentration powerfully delivered in the Bhagavad-gītā through ekāgratā, which, 
however, has its roots already in the Ṛgveda (cf. Bharadwaj & Kiran 2024, p. 5):

dhruvaṃ jyotir nihitaṃ dṛśaye kam mano javiṣṭham patayatsv antaḥ |
viśve devāḥ samanasaḥ saketā ekaṃ kratum abhi vi yanti sādhu || (ṚV VI.9.5)

“A firm light hath been set for men to look on: among all things that fly, the mind is 
swiftest. All Gods of one accord, with one intention, move unobstructed to a single 
purpose.” (Griffith)

Thus, the internalization of the human experience of divine reality can be traced back to 
the Vedas, which again open a vast metaphoric source context for the further development 
of philosophical concepts. 

3. THE BUDDHA AND THE VEDIC TRADITION 

THE OTHER SHORE in the Dhammapāda is the metaphorical context for the philosophical, 
practical teachings of the Buddha. The CROSSING THE WATERS TO THE OTHER SHORE metaphor 
is the conceptualization of performing dhammakamma (in Pāli or dharmakarma in Sanskrit), 
i.e. ‘virtuous deeds and auspicious actions’ that are the externalization and realization of 
the meditation process of the Muṇḍaka Upaniṣad and the transformation of the ritual 
worship of the Kaṭha Upaniṣad into the practical realization of satya, which is not ritually 
bound but grounded in universal love, brotherhood and compassion. Thus, the passage 
from the Dhammapāda synthesizes the philosophical context of the Buddha’s teachings on 
dhammakamma leading to nibbāna (in Pāli, or nirvāṇa in Sanskrit):

appakā te manussesu ye janā pāragāmino 
athāyaṃ itarā pajā tīramevānudhāvati || 
ye ca kho sammadakkhāte dhamme dhammānuvattino |
te janā pāramessanti maccudheyyaṃ suduttaraṃ || (Dhammapāda 85–86) 



DEVELOPMENT OF PHILOSOPHICAL CONCEPTS…NR 1–2 175

“Among folk they are few who go to the Further Shore, most among humanity scurry on 
this hither shore. But they who practise Dhamma according to Dhamma well-told, from 
Death’s Dominion hard to leave they’ll cross to the Further Shore.” (Thero)

The word parama, which means ‘highest’, is etymologically the root of the Buddhist 
Pāli term pāramī (in Sanskrit pāramitā) meaning ‘perfection’. Pāramitā derives from 
pāra, ‘beyond’, ‘farther shore’, and mita, ‘that which has come’, or ita, ‘that which has 
gone away’, where ‘beyond’ corresponds to ‘the shore of the sea of saṁsāra.’ (Lopez 
1988, p. 21–22) Based on the etymology of the Buddhist pāramitā and the conceptual 
network of its philosophical context, the following mappings can be identified: the other 
shore corresponds to enlightenment/awakening, liberation from saṁsāra and thus nibbāna /
nirvāṇa. The waters of the river represent the incessant flow of saṁsāra. The performance 
of dhammakamma corresponds to overcoming saṁsāra, and releasing the bonds of re-birth 
and re-death. The metaphorical context of the Ṛgvedic dawn reveals itself in the Buddhist 
philosophical concept of enlightenment and realization of dhamma, conceived in terms 
of the sun (light) of the other shore being the destination of the journey/crossing.

The CROSSING THE WATERS TO THE OTHER SHORE metaphor as expressed in the famous 
Ṛgvedic formula átāriṣma támasas pārám asyá (ṚV 1.92.6), thus implies a complex 
metaphorical context which gives rise to the following philosophical concepts and contexts:
• the darkness-into-light transformational metaphors as contexts for the philosophical 

concepts of vidyā and avidyā, 
• the LIFE IS A JOURNEY metaphor as a context for the philosophical concepts of saṁsara 

and reincarnation,
• the DAWN/LIGHT OF THE OTHER SHORE metaphor as a context for the philosophical 

concept of nibbāna/nirvāṇa,
• the REACHING (SUN)LIGHT OF THE OTHER SHORE as a context for the philosophical 

concept of dhamma/dharma.

The conceptual interrelations between metaphorical contexts are of utmost importance 
for the right identification of the roots of philosophical concepts (Figure 1). Understanding 
the networks resulting from these interconnections inevitably leeds one to conclude that 
the Buddha drew more from the Ṛgveda than he actually contributed to the Upaniṣads, 
as all the most important concepts of the Upaniṣadic philosophy and the Dhammapāda’s 
teachings can be traced back to the Vedas.

Thus, the Buddhist philosophical terms and concepts can be easily attributed to the 
influence of the Ṛgvedic hymns. THE OTHER SHORE metaphor is an outstanding example 
of it. CROSSING THE WATERS as deliverance from the fear of eternal death and dying, and 
THE OTHER SHORE as liberation from the darkness of adharma, were transformed by the 
Buddha into nirvāṇa. This fear can be traced in the Śatapatha Brahmana and the Kaṭha 
Upaniṣad through the concept of punar mr̥tyu (‘re-death’), which inevitably implies the 
first question of the possibility of re-birth and thus the fear of reincarnation in the wheel 
of saṁsara. However, the first metaphorical context where traces of thinking in terms 
of saṁsara are found, is again in the Ṛgveda (Francis, p. 8):

yat te yamam vaivasvatam manaḥ jagāma dūrakam 
tat te ā vartayāmasi iha kṣayāya jīvase (ṚV 10.58.1)



JOANNA TUCZYŃSKA176 NR 1–2

“Thy spirit that went far away to Yama to Vivasvan’s Son
We cause to come to thee again that thou mayst live and sojourn here.” (Griffith)

Even the Buddhist metaphoric concept of the river corresponding to saṁsara resulting 
from avidyā and human erring is related to the Ṛgvedic metaphoric context of dark waters 
as an obstacle to the light of the other shore. A conceptual analysis of the Buddhist 
teachings through the metaphoric contexts of the Ṛgveda leads to the conclusion that 
the Dhammapāda was influenced by Vedic metaphoric contexts that encoded profoundly 
enigmatic spiritual truths. The process of decoding those multi-layered contexts evolved 
into philosophical commentaries in the Upaniṣads and early Buddhist texts. The Buddha 
drank the milk of the Vedas, refining its substance through his pragmatic universal ethics 
that rejected ritualistic practices.

4.  RABINDRANATH TAGORE, THE VEDIC TRADITION 
AND THE TEACHINGS OF THE BUDDHA 

THE OTHER SHORE metaphorical concept appears in Bengali poetry in a wide range of 
literary contexts. Within the JĪBAN YĀTRĀ (‘life journey’) metaphor, the Bāuls exemplify 
a tradition rich in images of the river and the other shore. The musical, oral heritage of the 
Bāuls enchanted and influenced Tagore, who made significant contributions to preserving 
their culture. Rabindranath’s lyrics were influenced by the imagery and themes of their 
folk songs, but his musical poetry cannot be directly linked to the Bāul legacy, since 
their ideology differs from his philosophy on many levels. However, it is a mutual source 
of literary and philosophical contexts that connects Tagore’s poetry with the metaphorical 
imagination of the Bāuls. Since Buddhism and the Vaiṣṇava traditions influenced both 
Tagore and the Bāuls, certain ideas and metaphorical images are mutual. This is also 
a cause of confusion among scholars regarding Rabindranath’s poetic inspiration. The Vedic 
and Buddhist traditions provide the background for this study, as the aim of this article is 
to uncover the primary sources of metaphorical ideas and images in Tagore’s poetry. The 
complex conceptual contexts of the CROSSING THE WATERS TO THE OTHER SHORE metaphor 
are integrated by the poet, leading to evolutionary differences in the source and target 
domains. Tagore uses THE OTHER SHORE to conceptualize completeness that is constantly 
striven for in life but is never truly achieved. According to Tagore, 

in the midst of our home and our work, the prayer rises, ‘Lead me across!’ For here rolls 
the sea, and even here lies the other shore waiting to be reached (…). In truth, thou ocean 
of joy, this shore and the other shore are one and the same in thee. When I call this my 
own, the other lies estranged; and missing the sense of that completeness which is in me, 
my heart incessantly cries out for the other. (…) (Tagore 1915, p. 194) 

This poetic longing echoes the Buddhist pāramitā, perfection, and is metaphorically 
conceptualized as “the shore of the sea,” where the sea corresponds to saṁsāra. Tagore 
assimilates both concepts in his poetry, which provides the ground for the metaphorical 
integration of complex source contexts into a synthetic message.

Poem 16 of Gītimālya, Niẏe jharā phuler ḍālā balo kī kari (“Tell me what shall I do 
with this basket of withering flowers?”), connects THE OTHER SHORE with Buddhist and 
Vaiṣṇava traditions through the line: sakal bātās sakal ākāś oi pārer oi bãśir sure uṭhe 
śihari – “the whole air, the whole sky trembles to the rhythm of this flute melody from 



DEVELOPMENT OF PHILOSOPHICAL CONCEPTS…NR 1–2 177

the opposite shore” and the phrase: śūnya mane (‘with an empty mind’), referring to the 
poet’s contemplative state of mind. The result is a network of interconnected images in 
which the fading flowers correspond to (in)actions/(mis)deeds, while the river evokes the 
concept of viraha (‘separation’), and the other shore conceptualizes attainment/fulfilment. 
The process of crossing over corresponds to the process of performing dharmakarma 
and overcoming viraha. Meditation/contemplation is implied in the context of śūnya 
mane. Finally, the melody of the flute of the other shore, expressed in the line oi pārer 
oi bãśir sur, evokes longing (Figure 2).

Ebār bhāsiẏe dite habe āmār 
ei tarī ǀ 
tīre base yāẏ ye belā, 
mari go mari ǀ
Phul-phoṭāno sārā kare 
basanta ye gela sare, 
niẏe jharā phuler ḍālā 
balo kī kari ǀ

Jal uṭheche chalchaliẏe 
ḍheu uṭheche dule, 
mamariẏe jhare pātā 
bijan tarumūle ǀ
Śūnya mane kothāẏ tākās? 
Sakal bātās sakal ākāś 
oi pārer oi bãśir sure 
uṭhe śihari ǀ (Gītimālya 16)

“I must sail my 
boat now.
By waiting on the shore, time goes by,
Alack.
Flowering is over,
spring has gone,
with the basket of fallen flowers
tell me what to do?

The water is rising, splashing
waves are surging,
the leaves rustle and fall
at the lonely tree‘s foot.
Where to look with an empty mind?
All the wind, all the sky,
with this flute melody of the other shore 
grows trembling.” (J.T.)1

1 There is an English transcreation of the Bengali original written by Tagore in the form of 
poetic prose, however, for this analysis a more literal rendition was necessary.



JOANNA TUCZYŃSKA178 NR 1–2

In Poem 83 of Gītāñjali, sequential to Poem 16 of Gītimālya in the collection Gītāñjali. 
Song Offerings2, the CROSSING THE WATERS TO THE OTHER SHORE metaphor evolves both in 
the source and target domains. Through the metaphoric image of THE SHORELESS SEA in 
the line kūlhārā sei samudra-mājhkhāne (“in the midst of this shoreless sea”), THE OTHER 
SHORE is transformed into NO-SHORE. In the last line of the poem, tarī niśīthmājhe yābe 
niruddeśe (“the boat will float aimlessly into the middle of the night”), the act of crossing 
evolves into the metaphor of the afterlife journey, NIRUDDEŚ YĀTRĀ (‘journey to no-land, 
with no destination’). The metaphoric image is built on complete negation, it refers to: 
no shore, no illusions, no division, no saṁsāra, nirvāṇa, niruddeś yātrā. 

Kathā chila ek-tarīte kebal tumi āmi 
yāba akāraṇe bhese kebal bhese; 
tribhubane jānbe nā keu āmrā tīrthagāmī 
kothāẏ yetechi kon  deśe se kon  deśe 
Kūlhārā sei samudra-mājhkhāne 
śonāba gān eklā tomār kāne, 
ḍheuẏer matan bhāṣā-bãdhan-hārā 
āmār sei rāgiṇī śunbe nīrab hese ǀ

Ājo samaẏ haẏ ni ki tār, kāj ki āche bāki ǀ
Ogo oi ye sandhyā nāme sāgartīre ǀ
Malin āloẏ pākhā mele sindhupārer pākhi 
āpan kulāẏ-mājhe sabāi ela phire ǀ 
Kakhan tumi āsbe ghāṭer ’pare 
bãdhanṭuku keṭe debār tare ǀ 
Astarabir śeṣ āloṭir mato 
tarī niśīthmājhe yābe niruddeśe ǀ (Gītāñjali 83)

“It was said that in one boat, only you and I
will just float and float for no reason,
in all the worlds, no one will know our pilgrim’s place,
where we have gone, to what land, to what land.
In the midst of this shoreless ocean
I sing my song to your ears,
like waves, language-with-no-bonds
to these songs of mine, you will listen with a smile.

Isn’t it time yet? What works reemain?
Lord, evening descends upon the seashore.
In the dim light, birds spread wings on the Indus bank,
to their nests all return. 
When will you come to the ghats

2 Poem 83 of the Gītāñjali is next to Poem 16 of the Gītimālya in the sequence of the collec-
tion Gītāñjali. Song Offerings. (XXI–XLII) As texts originally in separate collections, they can be 
considered independent evolutionary examples, although they were published at about the same time 
as Gītāñjali in 1910 and Gītimālya in 1911, and probably written at the same time. 



DEVELOPMENT OF PHILOSOPHICAL CONCEPTS…NR 1–2 179

to cut the chains?
Like the last sunset’s light,
the boat will sail aimlessly into the dead of the night.” (J.T.)3

Hence, NO-SHORE conceptualizes nirvāṇa and liberation from saṁsāra, the shoreless sea 
corresponds to no division and to reunion with God, and no more crossing is the metaphoric 
conceptualization of no more birth-rebirth-death-redeath cycles. Finally, niruddeś yᾱtrᾱ, 
implied in the context, corresponds to the afterlife of non-existence. Śonāba gān eklā 
tomār kāne (“I will sing songs into your ear”) implies worship and bhakti (Figure 3).

In this way, Tagore creates the two-dimensional CROSSING TO THE OTHER SHORE 
metaphor, which is the result of a multi-level conceptual integration and progression 
from meditation in śūnya mane to adoration through chanting in śonāba gān eklā tomār 
kāne. It is important to note that in the evolutionary framework of the metaphor CROSSING 
THE WATERS TO THE OTHER SHORE, chanting during worship is a component evolution of 
yajña. This is because the singing of songs composed in the form of kīrtana, a musical 
form of Vaiṣṇava bhakti worship of the divine, is rooted in the Vedic tradition of anukīrtana 
recitation of Vedic Hymns (Lal, p. 423).

The first lyric combines the Buddhist motif of CROSSING THE WATERS AS THE REALIZATION 
OF DHARMAKARMA with Vaiṣṇava motifs of flute music identified with Kr̥ṣṇa and 
metaphorically corresponding to the longing for reunion with God. The other poem, 
which is subsequent to the first one, draws primarily on the Ṛgvedic imagery of sea-
water-darkness as the context for the human journey toward the divine light. CROSSING 
THE WATERS TO THE OTHER SHORE undergoes evolution in its source domain, as THE 
OTHER SHORE disappears and is transformed into KŪLHĀRĀ SAMUDRA, THE SHORELESS SEA. 
The journey transcends the boundaries of the other shore and goes beyond it, however, 
the direction is towards the sun, as the horizon is the line between darkness and light on 
a sea voyage. Transcending the limitations of the other shore is the essence of Tagore’s 
philosophy, which is expressed in Sādhanā. For Tagore, the other shore is synonymous 
with completeness and is therefore close to the Buddhist concept of pāramitā. However, 
the poet denies the possibility of attaining this completeness as he explains that reaching 
one shore means leaving the other shore behind and inevitably results in continuous 
striving for perfection. Thus, only by transcending the barriers of the other shore and 
going beyond it, can man unite with the ultimate truth, God. This is a nirvāṇic image 
that originates from the two-dimensional concept of both Hindu mokṣa and Buddhist 
nirvāṇa. Jīvamukti corresponds to the overcoming of avidyā, fulfilling dharma and uniting 
with Brahman in this life, videhamukti comes after death. For Tagore, the first level of 
attaining spiritual liberation and deliverance, through reunion with Brahman in this life, 
was more important. The greatest failure that man can experience in this life is not 
knowing God, as the poet says in Sādhanā. Tagore’s concept of spiritual liberation is 
a blend of the Hindu-Buddhist concept of mokṣa-nirvāṇa, as he understands it, through 
the fulfillment of dharmakarma in both Hindu and Buddhist understanding of the concept, 
i.e, Hindu reunion with Brahman and Buddhist universal love of compassion with the 
precondition of extinguishing „ego,” which is the Buddhist aspect of the concept of 
nirvāṇa (Tagore, p. 194). 

3 See footnote 1.



JOANNA TUCZYŃSKA180 NR 1–2

5. CONCLUSION

Philosophical concepts developed in a variety of metaphorical contexts into 
interconnected semantic networks, as shown by intra-/intertextual and intra-/interlinguistic 
analysis of the Pāli text of the Dhammapāda, the Sanskrit texts of the Ṛgveda and the 
Upaniṣads. From yajña, the Ṛgvedic ritual, through dhyāna in the Muṇḍaka Upaniṣad 
and finally to the Buddhist dhammakamma, the CROSSING THE WATERS TO THE OTHER 
SHORE metaphor underwent a conceptual evolution in the mapping structure. Tagore 
blended the Buddhist pāramitā, which motivated the conceptual structure of Poem 16 
of Gītimālya, with the CROSSING THE WATERS TO THE OTHER SHORE metaphor, drawing 
on the complexity of mappings of the multi-level context of THE OTHER SHORE. Through 
the evolution of THE OTHER SHORE into kūlhārā samudra in the metaphorical context 
of NIRUDDEŚ YĀTRĀ in Poem 83 of Gītāñjali, the poet transformed the CROSSING THE 
WATERS TO THE OTHER SHORE metaphor in both target and source domains. Thus, the 
cognitive framework of the conceptual evolution of the darkness-into-light transformational 
metaphorical context built on THE OTHER SHORE metaphoric concept was reconstructed 
from the Ṛgveda, through the Upaniṣads and the Dhammapāda, to its reformulation 
in the Bengali poetry of Rabindranath Tagore, revealing differences in the source and 
target domains. The research proved that Tagore integrated the multi-level contexts of 
THE OTHER SHORE metaphoric concept and reformulated its conceptual structure drawing 
from Vedic and Buddhist metaphoric and philosophical contexts (Figure 4).

The analysis revealed that metaphorical contexts are the source for the development of 
philosophical concepts. They are often prior to philosophical systems, as they conceptualize 
thought schemata encoded in poetry and religious formulas that enigmatically convey 
secret messages recognized only by great spiritual initiates. Rabindranath Tagore used his 
contemporary Vaiṣṇava tradition as a tool for transforming and conveying the most secret 
knowledge. He employed metaphoric amalgams to imply the whole realm of multi-layered 
meanings. He shaped his poems into a structure in which the deepest conceptual strata 
hid the intended meaning. Hence, conceptual evolution not only reveals changes within 
the network of metaphors and between them but, above all allows us to understand the 
development of philosophical concepts.

Moreover, the above analysis leads to the understanding of the conceptual evolutionary 
process in which a metaphoric concept blended with cultural context results in 
a philosophical context/concept. Thus, this cognitive formula represents schematically 
the correlations between imaginative figurative language of poetry and systematic and 
coherent philosophical contexts and concepts. Poetic spell-mantras are thus the primary 
source for philosophical abstract thinking and human endeavour to conceptualize reality in 
terms of metaphoric images that encode key notions for understanding the human spirit.



DEVELOPMENT OF PHILOSOPHICAL CONCEPTS…NR 1–2 181

 
  

 

 
 

 

 

Figure 1. Development of philosophical concepts 
from the metaphorical context of THE OTHER SHORE



JOANNA TUCZYŃSKA182 NR 1–2

Figure 2. Integration of philosophical and metaphoric contexts in Tagore’s Gītimālya 16



DEVELOPMENT OF PHILOSOPHICAL CONCEPTS…NR 1–2 183

Figure 3. Integration of philosophical and metaphoric contexts in Tagore’s Gītāñjali 83



JOANNA TUCZYŃSKA184 NR 1–2

Figure 4. Conceptual evolution of darkness-into-light transformational contexts



DEVELOPMENT OF PHILOSOPHICAL CONCEPTS…NR 1–2 185

REFERENCES

Bharadwaj, Amulya, Vijeth Jangamkote Kiran. The Modern Application of Vedic Wisdom and Influencs 
of Mindfulness on Education. University of Prince Edward Island, 2024.

Dhammapāda – see Thero.
Dawkins, Richard. Selfish Gene. Oxford University Press, 1976. 
Fauconnier, Gilles, Mark Turner. The Way We Think. Conceptual Blending and the Mind’s Hidden 

Complexities. Basic Books, 2002.
Francis, J. Corley. “The Emergence of Saṁsāra in Vedic Thought”, Studies on Asia, Vol. 1, No 7, 

Illonois University, 1966, pp. 8–14. 
Gotō, Toshifumi. Aśvins- and Nāsatya- in the Ṛgveda and their Prehistorical Background. Toshiki 

Osada (ed.) Proceedings of the Pre-symposium of RIHN and 7th ESCA, Harvard-Kyoto Round-
table, pp. 253–283.

Griffith, Ralf T. H. (trans.) The Ṛgveda Saṁhitā. E. J. Lazaris and Co., 1920. 
Lakoff, George, Johnson, Mark. Metaphors We Live By. The University of Chicago Press, 1980.
Lal, Ananda. Theatres of India – A Concise Companion. Oxford University Press. 2009.
Lopez, S. Donald. The Heart Sūtra Explained: Indian and Tibetan Commentaries. State University 

of New York Press, 1988.
Musolff, Andreas. “Metaphor and Conceptual Evolution”. Metaphorik.de 7, Wehrhahn-Verlag, 2004, 

pp. 55–75.
Norelius, Pre-Johan. Crossing the Waters of Darkness – Solar Imagery in the Mythology of the Aśvins. 

In “Zeitschrift für Indologie und Südasienstudien‘‘, Vol. 34, 2017, pp. 186–214.
Paramhansa, Ramakrishna, The Symbolism in the Rigveda, and an Interpretation by Sri Aurobindo. 

Revisited, 2008.
Radhakrishnan, Sarvepalli (ed.). The Principal Upaniṣads. Harper Collins Publishers. 2011.
Tagore, Rabindranath. Sādhanā. Macmillan, 1915.
Ṭhākur, Ravīndranāth. Gītāñjali. Silekśa, 2003.
Ṭhākur, Ravīndranāth. Gītimālya. Viśvabhāratī, 1914.
Thero, Ven Weragoda Sarada Maha (trans.) The Dhammapāda. The Singapore Buddist Meditation 

Center, 1993.





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.15YUNG-YI WANG

WHICH MODEL BEST FACILITATES 
CROSS-STRAIT UNIFICATION? 

A COMPARATIVE STUDY 
OF POLITICAL INTEGRATION PROPOSALS

ABSTRACT: The paper investigates the feasibility of three unification models between 
China and Taiwan, which include “one country, two systems,” “one China, two 
constitutions,” and “one China, three constitutions.” The three models share the “one 
China” principle but implement different institutional structures and acceptance levels. 
The research starts by identifying the main barriers to unification, which consist of 
sovereignty disputes, identity divergence, and cross-strait security dilemmas. The paper 
first investigates the “one country, two systems” model through its historical development 
and ideological foundations, and practical implementation boundaries, before analyzing 
the new frameworks of “one China, two constitutions” and “one China, three constitutions 
which propose decentralized unified governance. 
The research uses comparative political theory and integration models, including 
functionalism and neo-functionalism, to demonstrate that “one China, two constitutions” 
represents the most suitable transitional framework. 
The final part emphasizes that successful integration needs to establish legal equality 
and mutual respect instead of hierarchical central authority or aspirational absorption.

KEYWORDS: Cross-Strait Relations; One Country Two Systems; One China Two 
Constitutions; Sovereignty Disputes; National Identity; Neo-functionalism

1. INTRODUCTION

Scholars and political analysts have identified Taiwan-mainland China relations as 
among the most critical subjects in political discussions and academic studies for many 
years. It can be said that although unification is not the only option for Taiwan’s future, 
to some extent, it is still the most relevant one bearing in mind the ever-growing influence 
of the People’s Republic of China (PRC) in the world, its vocal call for unification in 
the future and the ever-increasing interdependence between both parties. Intensifying 
economic ties, diplomatic rivalry, and diverging identity constructs have heightened the 
need for a plausible integration framework, although the process remains difficult.

Throughout the years, different frameworks for addressing the cross-strait dilemma 
have been developed: federalism, confederation, “one country, two systems,” “one 
China, two constitutions,” and “one China, three constitutions.” Among these, Beijing 
has long rejected federalism and confederation as options. From Beijing’s point of view, 
acknowledging Taiwan as an equal federal unit would be a concession to the idea of 
‘Two Chinas,’ which it has always opposed (State Council 2000).

However, there would be no legal means to prevent the centralization of power in the 
future. If unification happens, the PRC might gradually encroach on Taiwan’s autonomy 
over a period of time instead of in one step. In this case, Taiwan would find itself without 
real political choice, since the local authorities would probably be unable to reverse any 



YUNG-YI WANG188 NR 1–2

of the institutional changes that had been made. For this reason, the above models are 
not likely to win the support of most people in Taiwan.

Hence, this paper looks at three other models that are widely discussed in the Taiwanese 
and Chinese academic communities and are more relevant to the “One China” concept – 
namely, “One country, two systems,” “One China, two constitutions,” and “One China, 
three constitutions.” These suggestions present unique legal approaches and varying 
degrees of accommodation for sovereignty, identity, and governance. “One country, two 
systems,” proposed by Deng Xiaoping, has been implemented in Hong Kong and Macau 
for decades. “One China, two constitutions” and “One China, three constitutions” are 
ideas from Taiwanese constitutional scholars, who propose these models as more viable 
pathways to integration based on mutual recognition and institutional equality.

This paper is divided into three parts: 
– in the first part, major factors that may impede cross-strait relations are presented, 

including sovereignty disputes, security issues, cultural differences, and Taiwanese 
recognition of national identity;

– in the second part, I will analyze the feasibility of the “one country, two systems” 
policy, which does not favor most Taiwanese;

– the third part discusses two relatively innovative projects: the “one China, two con-
stitutions” and the “one China, three constitutions.” In conclusion, based on the 
above discussion, I will attempt to determine which project is the ultimate answer 
to cross-strait reunification.

2. THE OBSTACLES OF CROSS-STRAIT INTEGRATION

2.1. THE SOVEREIGNTY DISPUTES

The definition of “sovereignty” has been controversial for a long time. Convention 
describes it as a state’s highest power, final authority, and independence. A political entity 
has sovereignty when it has territory, permanent population, and government and can 
participate in international relations. Nevertheless, although Taiwan has territory, a permanent 
population, a functioning government, and the capacity to engage in international relations 
with other states, it is not recognized de jure as a sovereign state. These factors have caused 
the Taiwan Scenario to persist with ambiguity and conflict (Chen 2016).

Therefore, even if both sides identify with the “one China” policy, their understandings 
of this policy and cross-strait talks often give rise to a sharp controversy between the two 
parties. These two separate governments took shape in 1949. Although the ROC only 
possesses domination over Taiwan, Penghu Island, Jinmen, and Mazu (TPKM), it has 
always remained an independent sovereign state. Fell (2013) reveals that the cross-strait 
deadlock persists because of differing sovereignty perspectives. Beijing maintains that 
the “one China” principle is accurate because Taiwan belongs to its territorial domain. 
Thus, to the PRC, the Taipei government is subordinate to the Beijing government, and 
Taiwan is just a part of mainland China.

According to DeLisle (2010), Beijing believes that Taiwan’s pursuit of sovereign 
equality stands in opposition to the ‘one China’ principle. Beijing considers the ROC’s 
version of “one China” to be a disguised attempt to create a “two Chinas” situation rather 
than a different interpretation. Unification under a single unified Chinese state becomes 
extremely difficult to achieve because of this sovereignty issue.



WHICH MODEL BEST FACILITATES…NR 1–2 189

It is undeniable that the sovereignty issue is the kernel of cross-strait conflicts. Until 
today, the two sides still hold opposite views. The solution presented by the Beijing 
government, which promises Taiwan’s right of autonomy, hasn’t been accepted by the 
Taipei government because they regard themselves as an independent sovereign entity, 
which the Beijing government labels separatism. Therefore, more compromise and 
mediation must be achieved if the two sides expect further development in cross-strait 
relations.

2.2. THE SECURITY ISSUES

Security concerns are another major obstacle to cross-strait integration. Mutual distrust 
creates a political dilemma; each side fears the other will exploit conciliatory gestures. The 
Taiwan government emphasizes “No Force” as a prerequisite for peaceful development 
and includes it in the Guidelines for National Unification.1 On the opposite side, however, 
while Beijing demands that Taiwan curtail its foreign arms purchases and uphold the 
Chinese saying, “Chinese frown upon fighting among the same people,” it still does not 
abandon the use of force if Taiwan pursues official de jure independence. 

Sovereignty and security are closely connected. The start of political talks between Taipei 
and Beijing depends on Beijing accepting Taiwan’s existing government as a legitimate 
authority. The Taiwanese government fears that accepting Beijing’s interpretation of 
‘one China’ and China’s enhanced sovereignty claim would make the cross-strait issue 
appear as an internal matter. The acknowledgment of Taiwan’s sovereignty by Beijing 
would generate domestic opposition in China which would undermine its military-based 
unification strategy.

Christensen (2002) states that the Taiwan issue is not about territorial conquest but 
about political status. The main concern of Beijing is that Taiwan may move from 
substantial autonomy to legal independence, which would challenge Chinese nationalism 
and the legitimacy of the CCP regime. Bush (2005) states that although both sides 
understand that reconciliation can be beneficial, they still have scruples about possible 
adverse consequences that may be caused when their goodwill gestures are taken as 
an advantage by the other side. For example, Taipei is afraid that once they have made 
some compromise, if Beijing adjusts its attitude unexpectedly, Taipei will be powerless 
and can do nothing about it. Conversely, Beijing is also concerned that its concession 
will cause the permanent independence of Taiwan and make the PRC suffer a setback 
both in domestic politics and diplomacy. 

2.3. CULTURAL DIFFERENCE & NATIONAL IDENTITY RECOGNITION

Taiwan and China maintain a wide identity separation because they experienced 
different governance systems for decades. Between 1949 and 1977, China followed 
communism and reduced the influence of traditional Chinese culture to support the 
Communist Party’s rule. China began its economic reform process after 1978 by 
implementing capitalist elements into its system structure. Modern Chinese culture 
combines socialist values with market-driven influences, which remain under Party control.

1 Guidelines for National unification: it aims at establishing a democratic, free and equitably 
prosperous China. Adopted by the National Unification Council at its third meeting on February 23, 
1991, and by the Executive Yuan Council (Cabinet) at its 2223rd meeting on March 14, 1991.



YUNG-YI WANG190 NR 1–2

Dreyer, Gold, and Rigger (2003) note that Taiwan has undergone changes in its 
national identity. The dual cultural perspectives of Taiwan developed under Lee Teng-hui 
and Chen Shui-bian resulted in increased cultural and political separation from China.

Since 1992, the Election Study Center at National Chengchi University (NCCU) 
has tracked how Taiwanese people have changed their identity perceptions. According 
to the NCCU (2024) survey results 63.4% of people identify as Taiwanese alone and 
2.4% identify as Chinese while 31.0% identify with both identities. The political force 
of Taiwanese identity emerged because of educational program changes, public dialogues 
and generational shifts (NCCU 2024).

Most Taiwanese citizens who did not choose to delay their decision support 
independence over unification. The 2024 survey data revealed that independence 
received support from 27.7% of respondents yet unification gained only 8.2% backing. 
The development of Taiwan-centric values among Taiwanese people creates substantial 
obstacles for cultural and political integration with mainland China (NCCU 2024).

Figure 1. Chinese in the Unification-Independence Stances of Taiwanese (1994–2024)



WHICH MODEL BEST FACILITATES…NR 1–2 191

Figure 2. Changes in Taiwanese/Chinese Identity of Taiwanese (1992–2024)

3. ONE COUNTRY, TWO SYSTEMS

3.1. ORIGIN AND CONNOTATION

The Beijing government introduced its Taiwan management strategy following the 
establishment of diplomatic relations between China and the United States during the 1980s. 
The plan established Taiwan’s current social and economic framework which later evolved 
into the “one country, two systems” framework (Pao 2012). According to Zheng (2005), the 
concept did not originate during that time period. Mao Zedong introduced the one guideline 
and four policies2 principle in 1956, which allowed Taiwan to maintain its military and political 
system while receiving financial support from Beijing and postponing social reform. Mao 
Zedong declared Taiwan could preserve its current system for a duration of fifty years or more.

In Hong Kong, “one country, two systems” was implemented with absolute institutional 
autonomy. Hong Kong maintained its legal system, currency, immigration policy, and 
taxation independence under the Basic Law. Deng Xiaoping emphasized in the early 
1980s that Taiwan could expect even greater flexibility than Hong Kong. In 1996, Jiang 

2 Mao Zedong’s “One Guideline and Four Policies” was a strategic framework proposed in 1956 
to facilitate national unification. The “One Guideline” referred to peaceful reunification under the 
“One China” principle. The “Four Policies” included: (1) unifying diplomatic representation under 
the central government; (2) maintaining the local political and military systems in Taiwan; (3) provid-
ing financial support from the central government; and (4) allowing a delay in social reform on the 
island. This policy outlined a flexible, gradual approach to integrating Taiwan, allowing it to retain 
significant autonomy while recognizing the authority of the People’s Republic of China.



YUNG-YI WANG192 NR 1–2

Zemin added that everything could be discussed, and the flexibility and openness of this 
model are reflected. Therefore, the connotation of “one country, two systems” has always 
contained structural dualism and political pragmatism.

3.2. CAN “ONE COUNTRY, TWO SYSTEMS” BE A VIABLE UNIFICATION MODEL?

Taiwan is now being linked with the mainland Chinese region according to the Deng 
Xiaoping plan of “one country, two systems,” which is flexible and functions in a practical 
way, according to Beijing. Chen (2010) provides specific reasoning as to why the policy 
is unique; the separation of the central government’s sovereignty and the autonomy of the 
local region is to be respected. The system enables Taiwan to survive as an independent 
nation with its own social structure, laws, and economy while giving a symbolic nod to 
the PRC’s sovereignty. Chen emphasizes that these two arrangements are made to draft 
an ambiguous form of autonomy that would respect Taiwan’s internal governance but 
follow the international law’s definition of asymmetrical autonomy.

The People’s Republic of China maintains the standpoint that “one China” is a matter 
of the PRC exclusively and does not allow the existence of two Chinas. According to 
Badie (2011), an idea of Sovereignty only becomes true when a country recognizes it, 
and interactions among countries stand as a major factor. Sovereignty as a synonym for 
unwillingness then blocks the way for working together and reaching peace on both 
sides of the Strait.

For Taiwan, this seemingly equal policy is actually not equal at all. The third policy 
of Ye’s Nine Policies3 suggests that “if the ‘one country, two systems’ policy is achieved, 
Taiwan will become a special administrative region of China,” which, in fact, constructs 
a kind of vertical power relationship that is not interactive or parallel between the mainland 
and Taiwan. Under this relationship, the mainland is regarded as the government while 
Taiwan is only of its local governments. Furthermore, the CCP always intentionally or 
unintentionally takes Hong Kong as a paradigm when explaining the “one country, two 
systems” policy.

It is unquestionable that the development of democracy in Taiwan is one of the 
biggest challenges, because this policy was established when democratization had not 
been realized and when the DPP (Democratic Progressive Party) had not been formed 
in Taiwan. Taiwan’s democratic system compels the KMT and the DPP to make their 
policies consistent with public will in order to win more votes. Since Taiwan’s public 
tends to prefer keeping the current situation, the CCP can’t realize unification only by 
political consultations with Taiwan’s parties but has to persuade Taiwan’s public.

In addition, the continuous social movements triggered Taiwanese people’s sympathy 
and resistance toward the “one Country, two systems” model. Whether it was the Umbrella 
Movement in 2014 or the Anti-Extradition protests in 2019, both reflected Hong Kong 
people’s distrust of Beijing and their doubts about “one country, two systems.” A 2020 
survey by Taiwan’s Mainland Affairs Council showed that 80% of Taiwanese rejected 
the “one country, two systems” model (Mainland Affairs Council 2020).

Nonetheless, it does not mean that “one country, two systems” has already reached 
a dead end; the mainland and Taiwan are currently governed separately by different 
governments. Thus, if they require equal political status, the following ways might be 

3 Ye’s Nine Policies: On the 1st, Oct. 1981, Ye Jianying, as the chairman of the Standing Committee 
of the National People’s Congress, proposed the nine policies about Taiwan’s peaceful reunification.



WHICH MODEL BEST FACILITATES…NR 1–2 193

feasible: the way of obfuscation – neither of them deny each other’s status as a political 
entity as in the Guidelines for National unification; or under the “one China” principle, 
both governments set time or space limits on when or where they are allowed to be 
regarded as equal political entities.

Once the “one China” principle has been legally confirmed and the current situation 
of “Two systems” acknowledged, they would definitely move forward from “one 
China, different definitions” to “one China, co-existence” or even decide to reinforce 
and complement each other. The mutual recognition of governments and constitutional 
systems, as Cheng (2006) suggests, would establish parallel sovereignty between them. 
According to Sutter (2021), Beijing in some way maintains its claims ambiguously in 
terms of “one China,” which enables the country to present different messages to both 
domestic and international audiences, as well as the audiences in Taiwan.

4. ONE CHINA, TWO CONSTITUTIONS & ONE CHINA, THREE CONSTITUTIONS

4.1. CONNOTATION

The concept of “one country, two systems” has a federalist orientation because it starts 
with political considerations, which are expected to lead to economic integration. The 
“one China, two constitutions” and “one China, three constitutions” approaches follow 
a neo-functionalist model, which constructs integration by uniting shared interests and 
cumulative interaction instead of central authority (Chang 2010).

The bottom-up approach of functionalists begins with technical or economic 
cooperation to establish mutual recognition. The original functionalist approach lacks 
an explanation for political domain spillovers and their occurrence conditions. Neo-
functionalism addresses these gaps. During the 1960s Ernst Haas together with Philippe 
Schmitter and Leon Lindberg and Joseph Nye developed the theory by adding five 
essential components: (1) The super-state aims to achieve long-term political integration 
through its establishment; (2) Political elites need to take charge of unifying the process; 
(3) The actions of participants become increasingly politicized throughout the process; 
(4) Economic and cultural field spillovers strengthen political connections between entities; 
(5) National governments must take the first step in initiating the process (Chang 1998).

4.2. THE FEASIBILITY OF THE “ONE CHINA, TWO CONSTITUTIONS”

The “one China, two constitutions” model proposed by Huang Kuang-kuo in 2005 
describes the current cross-strait situation where both parties have their own constitutions 
but recognize the “one China” principle. It is inspired by the EU and envisions 
a supranational community and the depoliticization of sovereignty debates. Huang (2005) 
believes that it can be a way to break the deadlock between the two sides of the Strait, 
establish trust, and set the scene for long-term integration.

Traditionally, one constitution is one country, and two separate constitutions imply two 
separate states, which does not quite sit well with how sovereignty is usually conceived 
in international law. However, since 1949, both Taiwan and the PRC have been running 
under their constitutional systems. As Bush (2005) notes, we have a situation of a “one 
China, two constitutions” where both sides adhere to their respective view of sovereignty 
based on their respective political system and laws. This model does not pose a threat to 
the constitutional foundation of either side as both Taipei and Beijing continue to claim 
“one China,” and thus it may serve as a possible basis for future talks.



YUNG-YI WANG194 NR 1–2

The model recommends treating both sides as political entities with equal status. 
Under international law, political entities can possess either full or limited legal standing. 
Although Taiwan displays many state-like characteristics, the international community 
fails to recognize it as a sovereign state, and therefore, it maintains an “incomplete 
international legal subject” status. Within this system, Taiwan would lack sovereign 
state status but would maintain equal negotiating weight. The approach represents an 
equilibrium which protects Taiwan’s dignity from China’s limitations. The method aligns 
with functional practices according to Chen and Cohen (2019) who demonstrate that 
the two sides have developed pragmatic flexible arrangements which maintain legal 
binding agreements despite non-recognition. The system escapes sovereignty debates to 
concentrate on authentic communication.

In the aspect of diplomatic rights, Huang (2005) has also made some suggestions: to 
begin with, we need to recognize current reality that the UN and most countries in the world 
that have established diplomatic relations with the PRC admit that “the PRC is the only 
legal government of China.” So, under such kind of circumstances, Taiwan needs to use the 
concept of “equal governing authority” under the “one China” principle. In the international 
occasion, arrangement shall be made according to the actual power of parties involved. In 
simple words, the name of the ROC should be treated differently at home and abroad. Under 
the “one China” principle, Taiwan must keep the constitution of the ROC to maintain the 
integrity of China. In foreign relations, the mainland shall keep their ambassador-level re-
lations with foreign countries in the name of PRC while Taiwan establishes consular-level 
relations with other countries under the name of “Taipei, China.” Therefore, both can take 
what they need because Beijing does not need to be concerned about Taiwan independence 
and Taipei government can have more rights in diplomacy. 

The unclear definition of “one China” becomes more complex because both sides 
maintain active constitutional disputes. The term “equal political entities” creates potential 
risks for political exploitation. The democratic system of Taiwan enables political parties to 
use equality language for independence support which may result in domestic disturbances 
or diplomatic complications (Fell 2015).

As Huang (2005) has pointed out, Taipei more or less has to sacrifice part of its 
sovereignty in exchange for more freedom in international community. But considering 
Taiwanese’ attitudes towards integration and their recognition of national identity, this 
kind of sacrifice may not increase Taiwanese’s recognition but is likely to be used in 
political manipulation. In this case, if the CCP shows their goodwill by acknowledging 
the equal status of Taiwan and the mainland, Taiwan may become more independent 
in sovereignty, which may lead the negotiation into a stalemated situation and make it 
difficult to achieve further results. Therefore, for the model to be effective it needs to 
resolve three fundamental issues starting with the sovereignty dilemma and including 
both the limits of public opinion and the threat of unequal interpretation. The most 
sophisticated frameworks will transform into political instruments instead of actual paths 
toward resolution unless these issues receive proper attention.

4.3. THE FEASIBILITY OF THE “ONE CHINA, THREE CONSTITUTIONS”

The “one China, three constitutions” proposal by Chang Ya-Chung draws on the “two 
constitutions” model to incorporate a third, supreme constitutional structure to legalize and 
harmonize the political relationship between the ROC and the PRC. Based on the West 



WHICH MODEL BEST FACILITATES…NR 1–2 195

German model of “one nation, two states,” the proposal seeks to achieve recognition of 
both sides while maintaining the “one China” principle (Gu 2011).

The third constitution established by Chang (2010) functions as a legal framework 
which surpasses both the ROC and PRC constitutions. It functions as a legal document 
that establishes a structured framework for cross-strait relations as its main purpose. Li 
(2006) highlights that achieving true integration requires handling political sovereignty 
as an essential matter beyond economic partnership development. The third constitution 
establishes a structural framework which supports both legal and political variations 
between the two sides of the Strait.

The core mechanism is the “Basic Agreement on Peaceful Cross-Strait Development,” 
which Chang proposes as a temporary treaty to normalize interaction without locking in 
permanent outcomes. The Basic Agreement as described by Cheng (2011) brings legal 
clarity while reducing uncertainty and establishing three fundamental strategic objectives: 
(1) Define the legal and political standing of each side through mutually acceptable terms; 
(2) Develop systematic strategies for development and cooperation; and (3) Establish 
a future plan for “one China.”

Furthermore, the Basic Agreement states in its third term that, “both sides agree to 
respect the other’s highest power and interior constitutional structure in their respective 
territory as well as their respective diplomatic authority, and neither of them have the 
right to represent the other in the international community in the name of the other side.” 
From this we can see that this agreement has replaced “sovereignty” with “the highest 
power,” the concept of “country” with “interior constitutional structure” and “diplomatic 
independence” with “diplomatic authority.” By doing this, the Basic Agreement tries to 
eliminate the mainland’s concern that Taipei may attempt to build a kind of state-to-state 
relation with the PRC and to maintain equal status.

What’s more, the Basic Agreement has also clearly stated what names shall be used 
by the two sides in signing ceremonies and in the international community. To begin 
with, in spite of economic agreements which are usually signed by non-governmental 
organizations like Association for Relations across the Taiwan Straits and Strait Exchange 
Foundation, cross-strait political agreements have to be signed by the two governments. 
But obviously, the PRC will not agree that these political agreements are signed by the 
Taipei government in the name of the ROC, and neither will Taipei agree to use the name 
“Chinese Taipei (中華台北).” Therefore, inherited from the concept of “whole China,” 
Chang (2012) suggests the PRC and the ROC using the name of “Beijing, China” and 
“Taipei, China” respectively.

For Taipei, these two names not only are consistent with their constitution but also 
allow Taipei to get rid of the non-political title of “Chinese Taipei” which can actually 
help maintain Taipei’s equal relation with the mainland. And, for Beijing, the two names 
are in accordance with their standpoint that Taiwan is part of China. In addition, as 
for joining the international community, Chang (2010) came up with the idea of “three 
seats across the strait” based on the concept of “whole China.” That is to say, Taipei is 
allowed to participate in international organizations in the name of “Taipei, China,” and 
there also shall be a third seat for a third group which includes members from both sides. 
This group is organized to stipulate what stance the two sides shall take, and it is also 
an indirect declaration to the international audience that the simultaneous appearance of 
Taiwan and Beijing does not mean the secession of the “whole China.”



YUNG-YI WANG196 NR 1–2

However, who precisely interprets this constitutional framework in the absence 
of a single judicial system and a common sovereign authority? Furthermore, how 
can enforcement take place when the parties’ interpretations diverge? This problem 
is fundamental to both the idea of legally binding force and sovereignty theory. Any 
agreement, even one that is established in form, may eventually become a meaningless 
symbol that cannot be carried out successfully in the absence of a dispute resolution 
process that both parties can agree upon.

As noted by Kuo (2014), any viable constitutional arrangement across the Taiwan 
Strait must address the existing normative disparities between the legal systems of 
both parties and aim to create a constitutional order based on mutual recognition and 
procedural justice. If the “third Constitution” is to function as a higher legal framework 
for integration, it must first rely on achieving limited mutual recognition in specific 
areas. For example, through bilateral agreements in civil and commercial law, economic 
arbitration, and the safeguarding of fundamental human rights, principles of “protection 
of trust” and “consensus on procedural justice” can gradually be established, thus laying 
the groundwork for practical cooperation. Fan (2014) further highlighted that unless 
the long-standing issues of mutual trust and legal legitimacy between the two sides are 
addressed, even a well-crafted constitutional document will struggle to be effective within 
the institutional framework. Therefore, it is essential to prioritize technical agreements, 
such as judicial assistance, mutual recognition of document validity, and enforcement of 
cross-strait judgments during the early stages of institutional negotiations. This approach 
will help create a strong foundation for the implementation of the “third constitution.”

Finally, as posited by Wang (2013), any cross-strait constitutional framework lacking 
an institutionalized enforcement mechanism will struggle to resolve disputes and ensure 
compliance with its norms. Such an institution must possess political parity, legal authority, 
and the power to conduct constitutional reviews of relevant administrative and legislative 
actions. It should not be unilaterally dominated but rather established through cross-
strait negotiations, with the joint authorization of both sides, due process, and legal 
validity. Wang further contended that only by establishing a legally institutionalized 
body with robust safeguards can the “third constitution” evolve from a mere symbolic 
declaration into a vibrant constitutional structure with genuine normative force. However, 
the enforceability and binding nature of the “third constitution” hinge on the cultivation 
of more progressive practical cooperation and the building of political trust between the 
two sides of the Taiwan Strait.

The “one China, three constitutions” indeed is a very creative project that is worthy 
of further exploration. For example, it replaces the “one China” with the “whole China” 
and uses the idea of “sharing administration authority” to eliminate Taiwan’s fear towards 
the “one China” system, namely Taiwan’s status in the future integrated system. In 
addition, by stressing the importance of political negotiations and China’s integration, 
this proposal attempts to remove Beijing’s suspicions towards Taiwan’s ambition of 
independence. Nevertheless, ue to the rise of the recognition of Taiwanese identity and 
Taiwan politicians’ perennial equivocation towards the “one China” issue, it actually 
requires much more cross-strait interaction and communication for Taiwanese to accept 
that Taiwan is part of the “whole China” and the mainland will accept Taiwan as an 
equal political entity.



WHICH MODEL BEST FACILITATES…NR 1–2 197

5. CONCLUSION

The analysis reveals that sovereignty disputes together with security issues and cross-
strait cultural differences and Taiwanese national identity evolution represent the main 
barriers to peaceful Taiwan Strait integration.

Regarding sovereignty disputes, both sides remain locked in a framework of “agreeing 
to disagree,” as embodied in the 1992 Consensus. While both Beijing and Taipei formally 
acknowledge the notion of “one China,” their interpretations diverge. The People’s 
Republic of China views itself as the sole legitimate successor to the Republic of China, 
which it considers defunct, thereby relegating Taiwan to a local administrative region 
awaiting reunification. In contrast, despite constitutional references to “one China,” 
Taiwan’s practical governance and the prevailing views among its population reflect 
a strong sense of sovereign independence (Tucker 2005).

Furthermore, on the issue of security, Taiwan is cautious about the growing military 
threat from mainland China. Meanwhile, the mainland is also worried about the negative 
influence that Taiwan’s pro-independence forces may have on its political circles. Due to 
a lack of mutual trust, neither side is willing to show goodwill for fear of being taken 
advantage of, potentially leading to irredeemable results. Additionally, the growing military 
exercises and airspace incursions around Taiwan have deepened the psychological distance 
between the two societies, making it increasingly difficult for Taiwanese citizens to imagine 
peaceful coexistence under a shared political framework (Glaser and Funaiole 2022).

Lastly, in the respect of cultural differences, the mainland has re-embraced Chinese 
traditional culture but remained committed to socialism. But Taiwan has gradually moved 
away from Chinese culture under the influence of the rising localized consciousness 
among Taiwanese. According to Fell (2013), the developing Taiwanese identity particularly 
among younger people has deepened this cultural divide. The rising sense of being only 
Taiwanese among the population opposes cultural narratives about unification, although 
older generations maintain dual identities.

All three proposed models fail to address all the disputes that make peaceful 
integration challenging. The “one country, two systems” framework, which Beijing first 
presented as a unification solution, has become obsolete because of changing political 
circumstances. The model fails to recognize Taipei as a sovereign government while 
denying constitutional equality which makes it incompatible with Taiwanese public views 
on sovereignty. According to Fell (2024), Taiwanese society as a whole opposes this 
model because they believe it cannot protect Taiwan’s democratic system and national 
identity. For this reason, I believe this proposal currently holds the least potential among 
the three. However, as Rigger (2011) notes, if Beijing were willing to rethink its approach, 
to acknowledge Taiwan’s political autonomy and to abandon rigid preconditions, then 
even previously rejected frameworks could re-enter the conversation. While unlikely 
under current conditions, such a reformed model may still offer value as a platform for 
political dialogue.

As for “one China, two constitutions,” it starts from the current cross-strait situation 
and attempts to propose a reasonable and feasible plan that reduces the sensitivity of 
the sovereignty issue. For example, it introduces the idea of “equal political entities” 
and “Taiwan taking different titles at home and abroad” to maintain Taiwan’s dignity 
as an equal political entity without violating the “one China” principle. However, this 
proposal is too ambiguous to be practical because a country cannot have two fundamental 



YUNG-YI WANG198 NR 1–2

laws. Therefore, the “one China” concept will merely become another political slogan 
without a law above the two constitutions binding both parties (Fan 2012).

The “one China, three constitutions” actually bears strong similarities with the “one 
China, two constitutions” in terms of downplaying the sovereignty controversy, like the 
concept of “interior constitutional structure,” “Taipei, China,” and “the highest power.” 
Furthermore, in order to make up for the distrust between the two sides, as mentioned in 
the “one China, two constitutions”, this proposal suggests using a third constitution as the 
legal ground that is above the existing two constitutions to resolve various problems during 
the process of integration. Therefore, compared with the “one China, two constitutions,” 
it is actually an improved project. Nevertheless, the enforceability and binding efficacy 
of the “Third Constitution” are contingent upon the cultivation of incremental practical 
collaboration and the establishment of profound political trust between the two sides of 
the Taiwan Strait. In addition, with many years of ideological struggles and struggles 
between unification and independence, many Taiwanese have raised doubts regarding 
their national identity and have lost interest in unification. Thus, it requires more effects 
from the two governments to draw Taiwan into negotiations.

In conclusion, due to the limitations of the current cross-strait social and political 
status, it is worth noting that cross-strait conditions for integration are rather preliminary 
and are not ripe enough, which has caused some fatal flaws to the above proposals. 
Therefore, none of the proposals can bring an end to the cross-strait division. However, 
these projects have provided some creative reflection on the integration issue and have 
shed light upon the ambitions and bottom lines of the two sides. Thus, in spite of the 
uncertainty in the cross-strait political situation, it is undeniable that these proposals have 
paved the way for the peaceful development of cross-strait relations.

REFERENCES

Badie, Bertrand. Sovereignty in Crisis. Polity Press, 2011.
Bush, Richard C. Untying the Knot: Making Peace in the Taiwan Strait. Brookings Institution Press, 

2005.
Chang, Ya-Chung (張亞中). European Integration: Interaction Between Intergovernmentalism and 

Supranationalism (《歐洲統合：政府間主義與超國家主義的互動》). Yang-Chih Book Co., 
Ltd., 1998.

Chang, Ya-Chung (張亞中). Strategies of Integration: European Experience and the Cross-Strait 
Future (《統合方略：歐洲經驗與兩岸未來》). Shengzhi Culture, 2010.

Chang, Ya-Chung (張亞中). Greater China and One China, Three Constitutions: A Legal and Political 
Framework for Cross-Strait Peaceful Integration (《整體中國與一中三憲：兩岸和平統合之法
政架構研究》). San Min Book Co., 2012.

Chen, Albert H. Y. “One Country, Two Systems in Hong Kong and Macau: Constitutional and Legal 
Developments.” The Legal Dimensions of China’s One Country, Two Systems Model, edited by 
Jacques DeLisle, Albert H. Y. Chen, and Norman Zhang, HKU Press, 2010, pp. 27–50.

Chen, Lung-chu. The U.S.–Taiwan–China Relationship in International Law and Policy. Oxford 
University Press, 2016.

Chen, Yu-Jie, and Jerome A. Cohen. “China-Taiwan Relations Re-examined: The ‘1992 Consensus’ 
and Cross-Strait Agreements.” University of Pennsylvania Asian Law Review, vol. 14, no. 1, 
2019, pp. 1–40. https://scholarship.law.upenn.edu/alr/vol14/iss1/2

Cheng, Hai-Lin (鄭海麟). Suggestions for National Affairs of China’s Peaceful Reunification: A Rese-
arch around the Political and Legal Issues in ‘Huang’s Ten Points’ (《兩岸中國和平統一國是
建言：圍繞黃十點的政治與法律問題研究》). Strait Academic Publisher, 2006.



WHICH MODEL BEST FACILITATES…NR 1–2 199

Cheng, Zheng (成正). “Cross-Strait Political Orientation and ‘One China, Three Constitutions’” 
(〈兩岸政治定位與「一中三憲」〉). Journal of Chongqing Institute of Socialism, no. 1, 2011, 
pp. 41–42.

Christensen, Thomas J. “The Contemporary Security Dilemma: Deterring a Taiwan Conflict.” 
The Washington Quarterly, vol. 25, no. 4, 2002, pp. 9–18.

DeLisle, Jacques. “One China, Two Interpretations: Legal and Policy Challenges in Cross-Strait 
Relations.” Orbis, vol. 54, no. 3, 2010, pp. 389–409. https://doi.org/10.1016/j.orbis.2010.04.011

Election Study Center, NCCU (國立政治大學選舉研究中心). Changes in the Taiwanese/Chinese 
Identity of Taiwanese (1992–2024) (《台灣人認同變遷（1992–2024）》). 2024. https://esc.nccu.
edu.tw/PageDoc/Detail?fid=7801&id=6963

Election Study Center, NCCU (國立政治大學選舉研究中心). Changes in the Unification–Indepen-
dence Stances of Taiwanese (1994–2024) (《統一與獨立立場變遷 (1994–2024)》). 2024. https://
esc.nccu.edu.tw/PageDoc/Detail?fid=7800&id=6961

Fan, Shih-Ping (范世平). “The Limits of Legal Sovereignty in Cross-Strait Relations” (《兩岸關係
中法律主權的限制》). Taiwan Journal of Democracy, vol. 8, no. 1, 2012, pp. 45–68.

Fan, Shih-Ping（范世平). “Peace Agreement and Unification Prospects: Practical Dilemmas in Cross-
-Strait Relations” (《和平協議與統一前景：兩岸關係的實踐困境》). Contemporary China Stu-
dies, vol. 20, no. 1, 2014, pp. 45–65.

Fell, Dafydd. Government and Politics in Taiwan. 2nd ed., Routledge, 2013.
Fell, Dafydd. Taiwan’s Democracy: Economic and Political Challenges. Routledge, 2015.
Fell, Dafydd. “Continuity and Change in Taiwan’s Historic 2024 National Elections.” Prospects & 

Perspectives, no. 4, 2024. https://www.pf.org.tw/en/pfen/33-10530.html
Glaser, Bonnie S., and Matthew P. Funaiole. “The Taiwan Temptation: Why Beijing Might Resort 

to Force.” Foreign Affairs, vol. 101, no. 1, 2022, pp. 58–70.
Gu, Xiao-Ming (古小明). “Comparative Analysis of ‘State Sphere Theory’ and ‘One China, Three 

Constitutions’” (〈「國家球體理論」與「一中三憲」之比較分析〉). Forum of World Econo-
mics and Politics, no. 1, 2011, p. 101.

Huang, Kuang-Kuo (黃光國). One China, Two Constitutions: Basis for a Peaceful Taiwan Strait 
(《一中兩憲：兩岸和平的起點》). Sheng-Chih Cultural Enterprise Co., Ltd., 2005.

Kuo, Ming-Sung (郭明政). “Reconciling Constitutionalism with Power: Toward a Constitutional 
Nomos of Cross-Strait Relations.” Pacific Rim Law & Policy Journal, vol. 23, no. 3, 2014, 
pp. 543–574.

Li, Ming-Yi (李銘義). Cross-Strait Relations and China Study (《兩岸關係與中國研究》). Hsin 
Wen Ching Publishing Co., Ltd., 2006.

Mainland Affairs Council (中華民國大陸委員會). Taiwanese Public Opinion Overwhelmingly Rejects 
“One Country, Two Systems” (《臺灣民意強烈拒絕「一國兩制」》), 2020. https://www.mac.
gov.tw/News_Content.aspx?n=B383123AEADAEE52&s=D0EB21D18CDE079F&sms=2B7F1A-
E4AC63A181

Office of the President, Republic of China (Taiwan) (中華民國總統府). Democratic Taiwan Stands 
with Hong Kong (《民主台灣與香港站在一起》), 30 June 2020. https://www.president.gov.tw/
News/25389

Pao, Cheng-Ke (包承柯). “Analysis of the Commonality and Difference between ‘One Country, Two 
Systems’ and ‘One Country, Two Regions’” (〈「一國兩制」與「一國兩區」共同性與差異性
分析〉). Incompatible Harmony: Across the Deep Water of Cross-Strait Relations (《對立的
和諧：跨越兩岸關係的深水區》), edited by Wu Chien-Te et al., Liming Cultural Enterprise, 
2012, pp. 74–76.

Rigger, Shelley. Why Taiwan Matters: Small Island, Global Powerhouse. Rowman & Littlefield, 2011.
Sutter, Robert G. US-China Relations: Perilous Past, Uncertain Present. 4th ed., Rowman & Lit-

tlefield, 2021.
State Council Taiwan Affairs Office & Information Office of the State Council. The One-China 

Principle and the Taiwan Issue [White paper]. People’s Republic of China, 2000. http://www.
china.org.cn/english/7956.htm



YUNG-YI WANG200 NR 1–2

Tucker, Nancy Bernkopf. Strategic Ambiguity: Rethinking U.S. Policy toward Taiwan. Columbia 
University Press, 2005.

Wang, Tai-Yu (王泰升). “The Legal Framework and Institutional Design of a Cross-Strait Peace 
Agreement” (《兩岸和平協議的法理架構與制度設計》). Mainland China Studies, vol. 56, 
no. 1, 2013, pp. 1–29.

Zheng, Yongnian (鄭永年). “China’s ‘Peaceful Rise’ and Taiwan’s Future” (〈中國的「和平崛起」
與台灣的未來〉). Journal of Contemporary China (《當代中國期刊》), vol. 14, no. 45, 2005, 
pp. 683–696. https://doi.org/10.1080/10670560500205221



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.16JACEK WOŹNIAK
Uniwersytet Warszawski

TRADYCJA DŹINIJSKA W DAWNYM TAMILNADU.
INSKRYPCJE I RZEŹBY W SAMANARMALEJ POD MADURAJEM*

ABSTRACT: In Tamil Nadu, particularly in the Samanarmalai Hills near Madurai, many 
ancient rock caves have been preserved, once inhabited by monks and ascetics of 
various religious sects, primarily Jainism. Inscriptions indicate that they were occupied 
as early as the turn of the era. During the medieval period, reliefs depicting Tirthankaras 
appeared, along with donation inscriptions, suggesting that these caves, initially adapted 
for the lives of ascetics, gradually became centers of religious worship and education. 
The preserved monuments confirm that Jainism significantly influenced the culture and 
religion of the Madurai region.

KEYWORDS: Jainism, art, inscriptions, sculpture, Tamil culture

Wśród licznych wzgórz okalających położone w centralnej części indyjskiego stanu 
Tamilnadu (Tamiḻnāṭu) w dolinie rzeki Wajhej (Vaikai) miasto Maduraj (Maturai) zachowa-
ło się wiele grot i koleb skalnych, które w starożytności i w średniowieczu zamieszkiwali 
mnisi i asceci należący do różnych odłamów religijnych, przede wszystkim dźinizmu. 
Pozostawione w nich inskrypcje wskazują, że już na przełomie er były one zajmowane 
przez mnichów dźinijskich1, którzy znajdowali w nich czasowe schronienie, głównie 
podczas pory deszczowej. Zwyczajowo pora deszczowa w Indiach była czasem, kiedy 
wędrujący asceci dźinijscy, ale także buddyjscy, zatrzymywali się w danym miejscu na 
dłużej, inaczej zobowiązani byli do stałego przemieszczania się (Champakalakshmi 2008, 
s. 15). W późniejszym okresie niektóre z grot funkcjonowały nie tylko jako miejsca pobytu 
mnichów, ale także jako powstające przy nich osady wyznawców świeckich (Mahajan, 
s. 70). Służyły też jako stałe lub czasowe ośrodki kultu i przekazu nauk dźinijskich (Jain, 
s. 59), wspierane przez okolicznych patronów, głównie współwyznawców, jak i władców 
Maduraju. Większość zachowanych inskrypcji ma charakter donacyjny, wspomina się 
w nich hojnych sponsorów, którzy przystosowali początkowo groty do prostego życia 
ascetów czy w późniejszym okresie ufundowali wykonanie w nich reliefów skalnych.

* Artykuł powstał jako wspomnienie wyjazdu naukowego do Samanarmalej, w jakim miałem przy-
jemność uczestniczyć w dniu 14.01.2003 r. Wyjazd z Maduraju zorganizowali i wzięli w nim udział 
N. Ilangowan i S.P. Sriniwasan, a zaproszony dr W. Wedasalam dzielił się swoją wiedzą o tamilskiej 
tradycji dźinijskiej i związanych z nią okolicznych grotach. Wszystkim im dziękuję za możliwość 
bezpośredniego doświadczenia odległej przeszłości ukrytej wśród skał!

1 Dane epigraficzne świadczą, że w pierwszych wiekach n.e. mnisi dźinijscy w Tamilnadu zajmowali 
przede wszystkim groty w okolicach Maduraju, później zaś przenieśli się do północnych części kraju 
(Veluppillai, s. 335). Inskrypcje i płaskorzeźby ze stanowisk archeologicznych w Samanarmalej potwier-
dzają obecność dźinistów w okolicach Maduraju od III w. p.n.e. do XIII w. n.e. (Kannan, Lakshmina-
rayanan, s. 49; Owen, s. 97). Jak zauważa Steven M. Vose (s. 116), z zachowanych w Tamilnadu około 
530 inskrypcji dźinijskich około 350, a więc większa ich część, pochodzi z okresu od VIII do XIII w., 
przy czym najstarsze z nich pochodzą z południa Tamilnadu, z regionu panowania dynastii Pandjów.



JACEK WOŹNIAK202 NR 1–2

Jak zauważa Suvarna A. Jain (s. 59), większość z zachowanych do dziś w Indiach 
Południowych tego typu miejsc ma wiele cech wspólnych. Funkcjonowały one – nie-
mal wszystkie – w pobliżu dużych ośrodków miejskich, ale nie w bezpośredniej ich 
bliskości, raczej na obrzeżach. W większości wypadków były one zlokalizowane na 
szczytach wzgórz, a więc w miejscach raczej trudno dostępnych (por. Desai, s. 71; 
Champakalakshmi 2008, s. 15). Prowadziły do nich ścieżki i stopnie wykuwane w skale, 
a na podłodze tego typu schronisk znajdowały się miejsca przeznaczone do spania (paḷḷi, 
paṭukkai, kaṟpaṭukkai)2, wykute i wygładzone w skalnej posadzce, niektóre mają do dziś 
pozostawioną nienaruszoną masę skalną z jednej strony, co tworzy coś na wzór poduszki, 
skalnej podpory pod głowę (Owen, s. 97). W grotach tego typu niekiedy znajdowały się 
wykute w skale lub powstałe naturalnie proste zbiorniki, w których gromadzono wodę 
deszczową. W ścianach i podłogach wykuwano także kanaliki, dzięki którym można było 
odprowadzać z grot wodę deszczową na zewnątrz i utrzymywać w ten sposób suche 
miejsca noclegowe (Vētācalam 2000, s. 1). Te zapewne z wielkim trudem żłobione rowki 
i wykuwane w twardej skale kanaliki wskazują, że groty były zamieszkiwane głównie 
w porze deszczowej, a utrzymanie koleby skalnej czy groty w stanie suchym musiało 
być przedmiotem dużej troski przebywających w nich mnichów.

W grotach i na ich zewnętrznych ścianach z czasem zaczęły się pojawiać zachowane 
do dziś płaskorzeźby i inskrypcje w różnych pismach, głównie w tych używanych na 
Południu Indii w pierwszym tysiącleciu n.e., czyli w tamilskim brahmi (tamiḻp pirāmi, 
sanskr. brāhmī) i piśmie watteluttu (vaṭṭeḻuttu, ‘pismo okrągłe’)3. Stosowane przez użyt-
kowników grot różne systemy pisma świadczą o tym, że miejsca te były zajmowa-
ne przez nich przez wiele wieków, a przynajmniej przez całe pierwsze tysiąclecie n.e. 
Zachowane napisy dotyczą nie tylko ascetów i ich działalności, ale także ich patronów, 
wyznawców świeckich, którzy ich wspierali, miejsc ich pochodzenia i wykonywanych 
zawodów. Dowiadujemy się z nich, że wyznawcy dżinizmu trudnili się głównie handlem, 
złotnictwem, stolarstwem, a bogaci kupcy z okolicznych miast zrzeszali się w swoich 
gildiach (Owen, s. 97)4.

Miejsca te były zazwyczaj bardzo skromne i proste, bez efektownych rzeźbień czy 
wykuwanych w skale obszernych komnat. Wiele tego typu dawnych siedlisk skalnych 
zachowało się w Tamilnadu właśnie w okolicach miasta Maduraj (Vētācalam 2000). 
Według Lisy N. Owen (s. 98, 100) dopiero później, około IX–X w., we wnętrzach grot 
i na ich zewnętrznych ścianach zaczęły się pojawiać reliefy skalne, przede wszystkim 

2 O ile padukkej znaczy po prostu ‘legowisko, miejsce do spania’, karpadukkej to ‘kamienne 
legowisko / legowisko z kamieni’, o tyle termin palli ma szersze pole semantyczne, oznacza bowiem, 
poza miejscem do spania, także ‘miejsce, wioska, osada, miasto, pustelnia, świątynia, miejsce kultu, 
pałac, szkoła, pokój, pomieszczenie’. W kontekście grot zamieszkiwanych przez ascetów dźinijskich 
czy buddyjskich terminów tych używa się zamiennie na określenie miejsca do spania wykutego w skale.

3 Pismo brahmi to starożytne pismo typu abugida używane w Azji Południowej, z którego 
rozwinęła się większość systemów współczesnych pism indyjskich. W jego odmianie zwanej tamilskim 
brahmi zapisywano najstarsze zachowane inskrypcje w języku starotamilskim, datowane na okres od 
III w. p.n.e. Z pisma brahmi prawdopodobnie rozwinęło się około IV–V w. pismo watteluttu i później 
współczesne pismo tamilskie (Champakalakshmi 2008, s. 13). Watteluttu było stopniowo wypierane 
przez pismo grantha (kirantam, sanskr. grantha), które pojawiło się w Tamilnadu wraz z panowaniem 
dynastii Pallawów od około VII w. Inskrypcje w watteluttu powstawały jeszcze z IX–X w.

4 Inskrypcje w piśmie brahmi są raczej krótkie, zawierają niewiele informacji, czasem tylko 
imię własne. Napisy w watteluttu pojawiły się później i są obszerniejsze, często towarzyszą reliefom 
i dotyczą ich fundatorów lub linii mistrzów, których uczniowie zamieszkiwali dane miejsce.



TRADYCJA DŹINIJSKA W DAWNYM TAMILNADU…NR 1–2 203

płaskorzeźby przedstawiające dźinijskich tirthankarów (tīrttaṅkārar, sanskr. tīrthaṁkāra, 
‘twórca brodu’)5 oraz liczne inskrypcje donacyjne, głównie w piśmie watteluttu, które 
w okolicach Maduraju zyskiwało na popularności od około IV–V w. Fundatorami grot 
pod Madurajem, w których przebywali mnisi i asceci dźinijscy, byli władcy Maduraju 
z dynastii Pandjów, bogaci kupcy, przywódcy okolicznych wiosek (Vētācalam 2000, s. 1).

Zachowane płaskorzeźby i reliefy skalne potwierdzają kult posągów i tirthankarów, co 
wiąże się z obecnością elementów praktyki bhakti we wczesnym etapie rozwoju tradycji 
dźinijskiej, na co wskazywał John E. Cort (s. 81). Tirthankarów zazwyczaj przedstawiano 
w pozycji stojącej lub siedzącej, bez cech pozwalających na ich szczegółową identy-
fikację. Niekiedy towarzyszą im istoty półboskie – męscy jakszowie (iyakkaṉ, sanskr. 
yakṣa) i żeńskie jakszi/jakszini (iyakki, sanskr. yakṣī/yakṣiṇī). Pojawiające się w średnio-
wieczu (zwłaszcza ok. IX–X w. n.e.), czyli znacznie później niż pierwsze inskrypcje 
(III w. p.n.e.–V w. n.e.), reliefy z wyobrażeniami tirthankarów zdają się świadczyć, że 
groty i ich sąsiedztwo zaczęły pełnić nowe funkcje – z miejsc czasowego przebywania 
ascetów, którzy spędzali w nich głównie porę deszczową, miejsca te zaczęły przeobrażać 
się w ośrodki kultu religijnego, dochodziło zatem do szczególnego procesu sakralizacji 
przestrzeni (Owen, s. 98, 100). Dodatkowo, od około VII w. pełniły one rolę szkół, szpi-
tali i domów opieki, centrów kultury i nauki dźinijskiej (Vētācalam 2000, s. 4). Groty 
wokół Maduraju zamieszkiwali już nie tylko sami asceci, ale także uczeni, mistrzowie 
duchowi, nauczyciele dźinizmu. 

Po tym, jak tradycja dźinijska straciła na znaczeniu w Tamilnadu i dźiniści porzucili 
swoje główne miejsca przebywania, groty te nadal pełniły funkcje religijne, o czym 
niżej. Korzystali z nich bowiem także wyznawcy różnych odłamów hinduskich, głównie 
związani z tradycją śiwaicką i kultem bóstw wioskowych, także wisznuici (Vētācalam 
2000, s. 10). Do dziś dawne ośrodki dźinijskie wokół Maduraju służą celom hinduskiego 
kultu religijnego wyznawcom Muruhana (Murukaṉ), Ajjanara (Aiyaṉār), Karuppasamiego 
(Karuppacāmi)6, czy wioskowej bogini Talaramman (Tālārammaṉ), a wiele wyobrażeń 
tirthankarów (jak i Buddy) uznano w Tamilnadu za wyobrażenia bóstw miejscowych 
(Umamaheshwari, s. 181, 186, 187, 189; Manoranjithamoni, s. 179). Wydaje się bowiem 
cechą ogólną, że granice między tradycją hinduską a niehinduską (dźinijską i buddyjską) 
nie zawsze były w Tamilnadu jasno wytyczone (por. Woźniak, s. 124), a wiele koncep-
tów religijnych pozostawało wspólnych, dzięki czemu można – w wypadku tych trzech 
tradycji – mówić o wspólnej kulturze religijnej (Ulrich, s. 232) czy paralelnych wzorcach 
sprawowania kultu (Orr 2000, s. 23; Owen, s. 100).

Maduraj to jedno z najstarszych i najważniejszych miast Tamilnadu, dawna stolica 
władców z dynastii Pandjów (Pāṇṭiya), na których dworze miała działać w starożytności 
tzw. sangam (caṅkam, ok. II w. p.n.e.–III/IV w. n.e.), czyli (trzecia) akademia literacka. 
Efektem jej prac jest zachowana do dziś twórczość literacka, czyli utwory zaliczane do 
klasycznej poezji tamilskiej (ok. III w. p.n.e. – IV/V w. n.e.). To właśnie przede wszyst-
kim w Maduraju i jego okolicach w I tysiącleciu n.e. kwitła i rozwijała się klasyczna 
kultura tamilska, spotykały się różne tradycje religijne, silnie rozwijał się także dżinizm 
(Vētācalam 2000, s. 1).

5 Tirthankarowie to grupa 24 nauczycieli, którzy zgodnie z przekazem dźinijskim osiągnęli 
oświecenie i wskazują wiernym właściwą drogę do wyzwolenia (Vēṅkaṭacāmi, s. 44–45).

6 Więcej, zob. np. Caṇmukacuntaram (s. 119–120, 155–157).



JACEK WOŹNIAK204 NR 1–2

Nie są znane początki dźinizmu w Tamilnadu, nie wiadomo zatem dokładnie, kiedy na 
terenach tamilskojęzycznych pojawili się wyznawcy tej religii, której powstanie na tere-
nach Magadhy w Indiach Północnych datuje się na kilka pierwszych wieków p.n.e. Zgod-
nie w tradycyjnym przekazem dźiniści w liczbie dwunastu tysięcy mnichów pod wodzą 
Bhadrabahu (Bhadrabāhu) mieli dotrzeć z nękanej klęską głodu Magadhy na Południe 
Indii w III w. p.n.e., w czasach panowania północnoindyjskiej dynastii Maurjów (Steven-
son, s. 10, 70–71; Desai, s. ix, 27; Vēṅkaṭacāmi, s. 73–74; Champakalakshmi 2008: 13), 
i osiąść przede wszystkim w Karnatace, kraju dziś kannadajęzycznym położonym na 
północny zachód od Tamilnadu. Głównym ich ośrodkiem została Śrawanabelagola (kan. 
Śravaṇabeḷagoḷa), z którą ożywione kontakty utrzymywali także dźiniści tamilscy. Obec-
ność dźinistów w Tamilnadu w okresie przed n.e. poświadczają zachowane dane archeolo-
giczne i epigraficzne (Anandakichenin, s. 94), w okolicach samego Maduraju w okresie 
od III w. p.n.e. do II w. n.e. pustelnie (malaippaḷḷi) zamieszkiwane przez mnichów 
dźinijskich miały funkcjonować w 14 miejscach (Vētācalam 2000, s. 2).

O obecności dźinistów w Maduraju wspomina się w tamilskiej poezji klasycznej okresu 
sangam. W pieśni Madurejkkańdźi (Maturaikkāñci, ‘Pouczenie [dla władcy] Maduraju’, 
ok. II–IV w.), wersy 475–488, mówi się o działającej w tym mieście świątyni czy też 
klasztorze dźinijskim (amaṇap paḷḷi)7, który w tekście jest określony terminem naharam 
(nakaram, sanskr. nagara, ‘miasto; pałac; świątynia’). Była to duża, lśniąca (vayaṅkuṭai) 
budowla (być może kamienna?) o wysokich, czerwonych murach, jakby wykonanych 
z miedzi (cempu iyaṉṟaṉṉa ceñcuvar) i ozdobionych malowidłami (puṉaintu), które 
wznosiły się wysoko ku górze (mēkku uyarntu ōṅki). Miejsce otoczone było pachną-
cymi ogrodami kwiatowymi (naṟum pūñcēkkai). W świątyni (klasztorze?) przebywali 
mnisi, czyli praktykujący swoje śluby asceci (nōṉmār), którzy dla wyznawców świeckich 
(cāvakar, sanskr. śrāvaka) sprawowali różne rytuały (paḻicca) z użyciem kwiatów i dymu 
(kadzideł?) (pūvum pukaiyum). Poznali oni dobrze przeszłość i przyszłość (ceṉṟa kāla-
mum varūum amayamum) wraz z zasadami obowiązującymi w życiu dzisiejszym (iṉṟu 
ivaṇ tōṉṟiya oḻukkamoṭu naṉku uṇarntu), znają także w pełni niebo i ziemię (vāṉamum 
nilaṉum tām muḻutu uṇarum). Ciała tych mnichów – prawdopodobnie wskutek, a może 
nawet pomimo stosowanych praktyk ascetycznych – nie są zniszczone (cāyā yākkai), czyli 
nie dotyczą ich choroby ani procesy starzenia. Są oni tymi, którzy wiedzą, jak w pełni 
je kontrolować (āṉṟu aṭaṅku aṟiñar). Fundatorem ośrodka wspomnianego w Madurejk-
kańdźi miał być Neduńćelijan z dynastii Pandjów (Pāṇṭiyaṉ Neṭuñceḻiyaṉ) (Vētācalam 
2000, s. 2), bohater utworu (Zvelebil, s. 24).

W innej pieśni z okresu sangam, czyli w Pattinappalej (Paṭṭiṉappālai, ‘[Pieśń 
w krajobrazie] palej8 o mieście [portowym]’), znajdują się wzmianki o klasztorze dźi-
nijskim działającym w położonym nad Zatoką Bengalską mieście Kawirippumpattinam 
(Kāvirippūmpaṭṭiṉam). O ascetach (tavaciyar, sanskr. tapasvin), którzy przebywają (uṟai) 

7 Świątynię dźinijską nazywa się też ‘świątynią arhantów’ (arukar kōyil). Podobnie w poemacie 
Silappadiharam 9.13 (Cilappatikāram, V w.). Innym terminem w Silappadiharam na określenie 
świątyni dźinijskiej jest kottam (kōṭṭam, ‘pokój, zagroda; świątynia; obóz, obozowisko; więzienie’).

8 Palej (pālai) to jeden z pięciu głównych krajobrazów poetyckich znanych tamilskiej klasycznej 
poezji miłosnej; łączy w sobie pejzaż terenów suchych i jałowych z emocjami towarzyszącymi rozstaniu 
kochanków. Terminem pattinam (paṭṭiṉam) określano nieduże miasto, zwłaszcza miasto nadmorskie, 
czy też port morski, a przede wszystkim nazwę tę łączono z miastem Kawirippumpattinam.



TRADYCJA DŹINIJSKA W DAWNYM TAMILNADU…NR 1–2 205

na wzgórzach (kuṉṟu), trwają w bezruchu (āṭā mēṉi)9 i mają długie, skołtunione włosy 
(nīṭiya caṭai), wspomina się w Nattrinej 141 (Naṟṟiṇai, ‘[Antologia utworów w] dobrym 
krajobrazie [poetyckim]’). Na podstawie tej krótkiej i dość ogólnej wzmianki trudno 
jednak wnosić, że chodzi tu o ascetów dźinijskich, ci bowiem raczej usuwali włosy 
z głów, a wspomniana fryzura przywodzi na myśl raczej ascetów hinduskich, zwłaszcza 
śiwaickich. Niemniej, mamy w tym utworze potwierdzenie, że tamilscy asceci w pierw-
szych wiekach n.e. znajdowali swoje miejsca odosobnienia właśnie na wzgórzach. Jest 
to o tyle interesujące, że w tamilskiej poezji klasycznej obszar górski łączono raczej 
z uczuciem miłosnym i erotyką, a nie z ascezą i odosobnieniem.

Z dźinistami mają do czynienia także bohaterowie datowanego na V w. poematu 
epickiego Silappadiharam (Cilappatikāram), którzy w drodze do Maduraju spotykają 
mniszkę dźinijską, z którą dalej podróżują i która poucza ich o zasadach swojej religii.

Jak widać, klasyczna poezja tamilska z pierwszych wieków n.e. w pełni poświadcza 
obecność w Maduraju przedstawicieli tradycji dźinijskiej. Ich wpływy widoczne są także 
w literaturze okresu poklasycznego, za dźinistę uchodzi Tiruwalluwar (Tiruvaḷḷuvar), autor 
Tirukkuralu (Tirukkuṟaḷ, ok. V–VI w.), zbioru pouczeń etycznych, bodaj najsławniejszego 
utworu tamilskiego, tłumaczonego na wiele języków, w tym polski. Choć dzieło to nie 
ma charateru religijnego, to jednak w wielu miejscach poeta przedstawia poglądy zgodne 
z myślą dźinijską (Zvelebil, s. 119).

Dźinizm na terenach tamilskojęzycznych silnie się rozwijał do około VI–VII w., kiedy 
miał nastąpić przełom w związku z przejściem jednego z ówczesnych władców z dyna-
stii Pandjów na śiwaizm. Wraz z utratą królewskiego patronatu wpływy dźinijskie od 
VII w. słabły (Desai, s. x), choć wydaje się, że religia ta nadal była popularna w regionie 
Maduraju aż do około XIII w. (Kannan, Lakshminarayanan, s. 49), odkąd na obszarze 
tamilskojęzycznym całkowicie straciła na znaczeniu. Szacuje się, że obecnie populacja 
dźinistów stanowi zaledwie około 0,12% ludności stanu Tamilnadu10.

Dźiniści wnieśli wiele do rozwoju nauki i literatury tamilskiej. Ponieważ mnisi dźi-
nijscy swoje nauki krzewili głównie w prakrytach, czyli popularnych w średniowieczu 
indoaryjskich językach mówionych (Stevenson, s. 15), będąc na Południu Indii, intereso-
wali się więc językami miejscowymi (Vēṅkaṭacāmi, s. 83), później zaliczanymi do rodziny 
drawidyjskiej, a przede wszystkim gramatyką tamilską. Autorzy pierwszych tamilskich 
słowników (nikaṇṭu) i traktatów gramatyczno-poetyckich w dużej mierze związani byli 
z tradycją dźinijską11. W średniowieczu powstało po tamilsku także wiele dźinijskich 
poematów epickich (np. Perunkadej (Peruṅkatai, ‘Wielka opowieść’, ok. VIII–IX w.), 
Dźiwakaćintamani (Cīvakacintāmaṇi, ‘Dźiwaka, cudowny klejnot’, ok. X w.), Walejja-

 9 Użyty w tym wersie czasownik āṭu znaczy ‘poruszać się, chodzić; tańczyć; gestykulować; 
bawić się’, ale także ‘kąpać się, bawić się w wodzie’. Ponieważ ascetów dźinijskich obowiązywały 
liczne wyrzeczenia, w tym kąpieli (Balcerowicz 2003, s. 158; Vēṅkaṭacāmi , s. 64–65), frazę āṭā 
mēṉi (‘nieporuszające się ciało’) interpretuje się niekiedy jako ‘niekąpane / niemyte ciało’ (nīrāṭāta 
uṭampu) i łączy wspomnianych w utworze ascetów z dźinizmem (Vētācalam 2000, s. 3).

10 Na podstawie danych ze spisu ludności przeprowadzonego w 2011 r.
11 Tolhappijam (Tolkāppiyam), najstarszy tamilski traktat gramatyczny z okresu sangam nie 

wykazuje związków z dźinizmem, dopiero kolejne gramatyki i komentarze powstające w średniowieczu 
tworzone były przez uczonych dźinijskich. Do najważniejszych dźinijskich traktatów gramatycznych 
dotyczących zasad języka tamilskiego zalicza się m.in. Japparunkalam (Yāpparuṅkalam, ‘Klejnot 
prozodii’, ok. XI w.), Neminatam (Nēminātam, ‘[Tekst na cześć] Neminathy’, ok. XII w.), Nannul 
(Naṉṉūl, ‘Dobra księga’, ok. XIII w.).



JACEK WOŹNIAK206 NR 1–2

badi (Vaḷaiyāpati, ok. X w.), Nilakesi (Nīlakēci, ‘Ciemnowłosa’, ok. X w.), Ćulamani 
(Cūḷāmaṇi, ‘Klejnot w diademie’, ok. X w.) (Zvelebil, s. 131–140). 

Rozwój średniowiecznej literatury dźinijskiej w języku tamilskim wydaje się zatem 
przeczyć ogólnie przyjętej tezie o masakrze w Maduraju (patrz niżej) i zaniku tradycji 
dźinijskiej w Tamilnadu. Wydaje się, że gdyby śiwaici tamilscy okresu bhakti krwawo 
rozprawili się z dźinistami, utwory te nie mogłyby powstać. Faktem jednak jest, że 
tamilska tradycja dźinijska w późnym średniowieczu mocno straciła na znaczeniu i do 
dziś pozostaje w cieniu miejscowej kultury hinduskiej.

R. Champakalakshmi (2008, s. 15–16) wiąże większe niż u buddystów zainteresowanie 
wczesnośredniowiecznych dźinistów tamilską gramatyką, leksykografią i literaturą faktem, 
że nie prowadzili oni – w przeciwieństwie do buddystów – szeroko zakrojonej działalno-
ści misjonarskiej (znaleźli się na ziemiach tamilskich niejako z przymusu) i musieli się 
zaadoptować do nowych warunków kulturowych, wiążąc swoją dalszą przyszłość z tym 
regionem Indii, polegając na patronacie miejscowych władców i tutejszych dynastii. 
Stąd na przykład mogło wynikać sytuowanie miejsc przebywania mnichów dźinijskich 
w grotach na odosobnionych szczytach wzgórz, a nie w łatwo dostępnych miejscach 
na nizinach czy wybrzeżu. Kontakt z mnichami i uczonymi mogli mieć więc przede 
wszystkim ci, którym na tym zależało, czyli sami dźiniści pragnący zgłębiać lub utrwalać 
swoją własną tradycję.

Ze wspomnianych 14 miejsc, w których na początku n.e. przebywali w okolicach 
Maduraju asceci dźinijscy, a które z pustelni przeistoczyły się w większe ośrodki kultu 
i nauczania dźinijskiego, po około VII w. pozostało tylko 8 głównych, zlokalizowa-
nych na okalających miasto wzgórzach. Stąd też ich wspólna, popularna do dziś nazwa 
zbiorcza Jenperunkundram (eṇperuṅkuṉṟam), czyli ‘Osiem Wielkich Wzgórz’ (Vētācalam 
2000, s. 5). Gromadziły one – wedle przekazu Perijapuranam (Periyapurāṇam, ‘Wielka 
dawna [opowieść]’, ok. XII w.) – nawet do 8.000 wyznawców (Vētācalam 2000, s. 5; 
Kannan, Lakshminarayanan, s. 49), a więc całkowicie zmienił się ich charakter miejsc 
dotąd odludnych, dostępnych jedynie nielicznym ascetom.

W grupie Ośmiu Wielkich Wzgórz niewątpliwie ważne są dwa dawne ośrodki dźi-
nijskie, położone w paśmie skalistych wzgórz zwanych Samanarmalej, czyli ‘Wzgórza 
Dźinistów’12 (Champakalakshmi 1976, s. 86; Vēṅkaṭacāmi, s. 175; Vētācalam 2000, s. 53), 
które znajdują się w sąsiedztwie ciągnącego się na zachód od Maduraju większego pasma 
gór Nagamalej (Nākamalai, ‘Góry / Wzgórza Wężowe’), na południe od współczesnej 
miejscowości Nagamalej Pudukkottej (Nākamalai Putukkōṭṭai, ‘Nowy Fort w Górach 
Wężowych’) przy szosie wiodącej z Maduraju na zachód, do miasta Teni (Tēṉi). Jak 
zauważa Suvarna A. Jain (s. 59), droga z Maduraju do Teni stanowiła w starożytności 
główny szlak handlowy łączący państwo dynastii Pandjów z ziemiami władców z dynastii 
Ćerów (Cēra), czym zapewne można wytłumaczyć obecność licznych ośrodków dźinijskich 
w tym regionie, w tym pozostałości około 30 grot. Wzgórza te znane są obecnie jako 
Samanarmalej lub Samanamalej (Camaṇarmalai / Camaṇamalai, ‘Wzgórza Dźinistów’, 
‘Wzgórza Dźinijskie’) i wyodrebnia się w nich dwie główne części, oddzielone od siebie 

12 Tamilski rzeczownik w liczbie mnogiej samanar (camaṇar) pochodzi od sanskryckiego 
śramana (sanskr. śramaṇa), wyrazu używanego zazwyczaj na określenie ascetów, zwłaszcza nurtów 
niebramińskich, jak i przedstawicieli świeckich tych odłamów. Dźinistów nazywa się w inskrypcjach 
tamilskich także nigranthami (nikkantar, sanskr. nigrantha / nirgrantha, ‘[asceta] wolny od / bez 
więzów’).



TRADYCJA DŹINIJSKA W DAWNYM TAMILNADU…NR 1–2 207

o około dwa kilometry (Vētācalam 2000, s. 53). Większa z nich położona jest w części 
południowo-wschodniej pasma i zwana jest tak samo, jak całe pasmo wzgórz, czyli po 
prostu Samanarmalej, a mniejszy fragment pasma położony jest w części północno-
-zachodniej i nosi nazwę Perumalmalej (Perumāḷmalai, ‘Wzgórze Pana’). Przyjmuje się, 
że dźiniści przebywali w tutejszych grotach od III–II w. p.n.e. do około XII–XIII w. n.e.

Perumalmalej to skaliste wzgórze położone w okolicach wiosek Muttuppatti 
(Muttuppaṭṭi), Karadippatti (Karaṭippaṭṭi) i Alampatti (Ālampaṭṭi). Znajdują się tu dwie 
naturalne groty dźinijskie13, z których jedna jest dziś niedostępna (Vēṅkaṭacāmi, s. 193). 
Zachowane miejsce powstało jako naturalna koleba skalna utworzona z dwóch styka-
jących się głazów, dzięki czemu utworzyła się przestrzeń na planie trójkąta. Podłogę 
wygładzono, dostosowując ją do potrzeb ludzi. 

Na podniesionym, kamiennym miejscu do spoczynku w mniejszej grocie znajduje 
się inskrypcja w tamilskim piśmie brahmi datowana na I w. p.n.e. (Mahadevan, s. 395, 
Vēṅkaṭacāmi, s. 175; Vētācalam 2000, s. 57), która wymienia imiona fundatorów (Owen, 
s. 108). Głosi ona, że byli to: „Andej z Nagaperuru [i] elamahan Kodan z Musiri”14. 
Inskrypcja zapisana jest nietypowo, od prawej do lewej strony, do góry nogami, co się 
niekiedy zdarza w wypadku zapisu w piśmie brahmi. Jeśli się patrzy na tekst z góry, 
stojąc na głazie, a nie bezpośrednio przed napisem, można go już odczytać w zwykłym 
zapisie, od strony lewej do prawej (Mahadevan, s. 395, 179–180). Napis powstał zatem 
tak, aby mogli go odczytać ci mnisi, którzy spoczywali na podwyższeniu, patrząc w dół.

W grocie głównej, a właściwie w kolebie skalnej utworzonej pod większym głazem, 
zachowały się dwie inskrypcje w piśmie brahmi datowane na ok. I w. n.e. (Mahadevan, 
s. 396, 397) oraz około 25 wyżłobionych w podłodze prostokątnych miejsc do spania15. 
Skalną podłogę wyrównano i wygładzono, pozostawiając pomiędzy poszczególnymi lego-
wiskami skalne odgraniczenia, dzięki czemu legowiska były od siebie odseparowane. 
W podłodze znajdują się wyżłobione kanaliki, którymi woda deszczowa spływała w dół 

13 Zanim groty te zajęli dźiniści, były one wcześniej zasiedlone przez nieznaną ludność plemienną, 
czego dowodem miały być pozostawione u podnóża wzgórz prehistoryczne rysunki naskalne wykonane 
czerwoną farbą (Vētācalam 2000, s. 56; Aravindan, s. 15).

14 nākapērūr ataiy muciṟi kōṭaṉ eḷamakaṉ
Tekst inskrypcji za: I. Mahadevan (s. 395). Andej (antai / atai) – termin honoryfikatywny oznaczający 
starszego lub ważniejszego mężczyznę (Mahadevan, s. 395, 550). Brak jego imienia sugeruje, że był on 
osobą powszechnie w okolicy znaną. Nazwa jego miejscowości Nagaperur (‘Wielkie Miasto [w górach] 
Naga[malej]’) nawiązuje do pobliskiego pasma górskiego, a więc ów ‘starszy’ był człowiekiem 
miejscowym. Elamahan (eḷamakaṉ / iḷamakaṉ) – dosł. ‘młody, młodszy [syn/chłopiec]’. I. Mahadevan 
(s. 395, 587, 645) pisze, że chodzi o członka starożytnego klanu wojowników (ang. member of 
an ancient martial clan) i sugeruje, że osoby wymienione w tej inskrypcji mogły być ze sobą 
powiązane, lecz nie więzami rodzinnymi, mógł to być pomocnik wojskowy tego pierwszego, 
„starszego” z Nagaperuru. R. Champakalakshmi (1976, s. 97) rozumie wyraz mahan dosłownie, 
tłumacząc jako ‘syn’. Musiri to znany tamilskiej poezji klasycznej oraz źródłom starogreckim port 
na Wybrzeżu Malabarskim, w kraju Ćerów. Wydaje się, że mieszkaniec miasta portowego mógł być 
bogatym kupcem (Vētācalam 2000, s. 58) i w takim charakterze pojawił się w Maduraju, gdzie 
ufundował grotę i środki na przeżycie dla mnichów dźinijskich. Nagaperur to prawdopodobnie 
dzisiejsze miasto Nagamalej Pudukkottej, w którego okolicach znajdowano urny pogrzebowe (tāḻi), 
co świadczy o starożytnym charakterze miejsca (Vētācalam 2000, s. 57–58).

15 Z powodu zachowanej dużej liczby legowisk skalnych cała grota jest dziś nazywana Pańća 
Pandawar Padukkej lub Pańćawar Padukkej (Pañca Pāṇṭavar Paṭukkai / Pañcavar Paṭukkai; ‘Łoże 
Pięciu [braci] Pandawów’) (Śrīpāl, s. 19; Vētācalam 2000, s. 56). Jest to także termin ogólny na 
określenie legowiska wykutego w skale.



JACEK WOŹNIAK208 NR 1–2

skały, pozostawiając część sypialną cały czas suchą, a otwory pozostawione w suficie 
przy wejściu wskazują, że budowano przed nim wsparte na drewnianych lub bambuso-
wych tyczkach konstrukcje w formie namiotu, które chroniły przebywających w środku 
mnichów przed silnym wiatrem, deszczem lub słońcem (Vētācalam 2000, s. 56–57; 
Aravindan, s. 15).

Obecne w tej grocie inskrypcje w tamilskim piśmie brahmi są dość krótkie. Pierwsza 
z nich znajduje się przy legowiskach i można odczytać z niej imię mnicha lub dona-
tora: „Kattan z Titti” (Mahadevan, s. 397, 588)16. Imię to (lub przydomek?) pochodzi 
od czasownika ka (kā; ‘strzec, chronić, pilnować, opiekować się’) i znaczy ‘Ten, który 
Chroni’, ‘Opiekun’. Środkowa i ostatnia część tekstu są już zniszczone, zatarte i nie 
można ich odczytać. 

Druga inskrypcja w piśmie brahmi jest umieszczona na ścianie skalnej (Owen, s. 108) 
i przekazuje imię albo żyjącego w grocie mnicha, a może raczej jej fundatora: „Grota 
Sajjalana z Windejjuru”17. Uznaje się za bardziej prawdopodobne, sądząc po charakte-
rze innych inskrypcji z tego okresu, które mają charakter głównie donacyjny, że chodzi 
o donatora świeckiego, który miał przygotować grotę tak, aby mogli zatrzymać się w niej 
mnisi (Champakalakshmi 1976, s. 86). Sądząc po jego imieniu czy może przydomku 
(Sajjalan), uznaje się, że pochodził z Cejlonu lub miał z Cejlonem jakieś bliższe związki, 
dziś nam dokładnie nieznane. I. Mahadevan (s. 587) podaje, że imię to prawdopodobnie 
wiąże się z wyrazem sajnhala (saiṁhaḷa), pochodzącym od sanskryckiego terminu sinhala 
(siṁhala), którym nazywano Cejlon, jak i zamieszkujących tę wyspę Syngalezów. Nie 
musiał być to jednak etniczny Syngalez, ale mógł oto być także Tamil zamieszkujący 
Cejlon, czyli po prostu Cejlończyk. Imię to może także pochodzić od nazwy góry Sajjam 
(Caiyam, sanskr. Sahya) w południowej Karnatace. Sajjam to także rzeczownik pospolity 
o znaczeniu ‘góra, wzgórze, skała’, więc imię Sajjalan może znaczyć po prostu ‘Człowiek 
z Gór; Góral’. Windejjur, czyli miejscowość, z której pochodził, jest dzisiaj nieznana. 
W. Wedasalam (Vētācalam 2000, s. 58) zauważa, że podobnie brzmiące imię Sajalan 
(Cāyalaṉ) nosił pewien kupiec wzmiankowany w jednej z opowieści z Silappadiharam 
(chodzi o wers 15.175). Możliwe zatem, że było to imię popularne wśród dźinistów 
i postaci tej nie należy wiązać z Cejlonem. Niestety, nie sposób dziś ustalić, kim był 
ów fundator (lub mieszkaniec) groty, o którym wspomina się w inskrypcji.

Groty w Perumalmalej były zajmowane przez mnichów dźinijskich przez wiele kolej-
nych wieków, działała tu jedna w dwóch siedzib akademii (perumpaḷḷi; ‘wielka szkoła’) 
prowadzonej w pobliskim Samanarmalej, gdzie odbywało się nauczanie koedukacyjne, 
także dla mniszek18. Z tego późniejszego okresu w Perumalmalej pozostały płaskorzeźby 
i inskrypcje w piśmie watteluttu.

16 tiṭik kāttāṉ [ma] … ṉam ey … Tekst inskrypcji za: I. Mahadevan (s. 397). W innej transliteracji: 
tiṭika … kātāṉ … maiey… (Vētācalam 2000, s. 58, 83).

17 vintai-ūr caiy-aḷaṉ kavi-y
Tekst inskrypcji za: I. Mahadevan (s. 396). W innej transliteracji: caiya aḷaṉ vintaiūr kaviy (Vētācalam 
2000, s. 58, 83).

18 Jest to wyjątkowe, gdyż w tradycji dźinijskiej mnisi i mniszki powinni żyć w separacji 
ze względu na płeć. Jak zauważa jednak Sherry E. Fohr (s. 158), mnisi i mniszki nurtu digambarów 
bywają w tym względzie mniej restrykcyjni, autorka wspomina o znanych jej współcześnie mniszkach 
wędrujących z mnichami, jak i o mnichu pobierającym nauki u mniszki. Jak pisze Leslie C. Orr 
(1998, s. 190, 195, por. Vēṅkaṭacāmi, s. 87, 214), pozycja kobiet-mniszek, o których wspomina się 
w inskrypcjach z Tamilnadu, była nietypowa, gdyż – wbrew naukom digambarów, dominującego w tym 



TRADYCJA DŹINIJSKA W DAWNYM TAMILNADU…NR 1–2 209

W grocie głównej znajduje się datowana na IX–X w. n.e. (Vētācalam 2000, s. 58; Owen, 
s. 109) płaskorzeźba na niskim cokole usytuowanym tuż przy wejściu. Przedstawia ona jednego 
z tirthankarów siedzącego w pozycji medytacyjnej na siedzisku opartym na wyobrażeniach 
trzech lwów, których obecność sugeruje, że tirthankarą tym jest Mahawira19 (Desai, s. 57; 
Aravindan, s. 16). Po jego obu stronach stoją makary, mityczne stworzenia hybrydalne, nad 
nimi postaci jakszów z miotełkami do odpędzania owadów w dłoniach. Nad głową Mahawiry 
umieszczono motywy roślinne. Prawa górna część rzeźby została zniszczona. 

Na zewnętrznej ścianie znajdują się tuż obok siebie dwa bardzo do siebie podobne 
wyobrażenia Mahawiry, którego siedzisko podtrzymują trzy lwy. Poniżej tych płaskorzeźb 
umieszczono dwie inskrypcje w piśmie watteluttu, datowane na VII w. (Aravindan, s. 17; 
Jain, s. 61) lub IX–X w. (Vētācalam 2000, s. 59, 83; Vēṅkaṭacāmi, s. 176; Owen, s. 108). 
Wspomina się w nich znanego z innych inskrypcji Gunasenadewara (Kuṇacēṉatēvar, 
sanskr. Guṇasenadeva), który miał być przełożonym klasztoru w Kurandi (Kuṟaṇṭi)20 
i nauczać w Samanarmalej (Champakalakshmi 1976, s. 85), oraz jego nauczyciela imie-
niem Asztopawasi Bhattar (Aṣṭōpavāci Paṭārar) (Owen, s. 109). Jedna z inskrypcji głosi, 
że wizerunki tirthankarów wykonano na polecenie Kanakawiry Perijadihala (Kaṇakavīrap 
Periyaṭikaḷ), ucznia owego Gunasenadewara. Tekst mówi:

Chwała! Niechaj się szczęści! 
Gunasenadewar był uczniem Asztopawasiego21 Bhattara z Kurandi w Wenbunadu22. 
Uczniem Gunasenadewara był Kanakawira Perijadihal, który sprawił, że to święte wyobra-
żenie zostało wykonane dla mieszkańców Kujilkudi, [wioski zwanej także] Amirtaparak-
kiramanallurem w Nattattruppuram. 
Niechaj będzie [ono] w opiece nosicieli palankinów23.

regionie odłamu dźinizmu, że kobiety nie mogą dostąpić wyzwolenia – pełniły one także funkcje 
nauczycielek religijnych, nazywano je wówczas kuratti, od sanskryckiego terminu guru (‘mistrz, 
nauczyciel duchowy’), a ich uczennice – manakkijar (māṇākkiyar).

19 Wardhamana Mahawira (Varttamāṉa Makāvīrar, sanskr. Vardhamāna Mahāvīra) to ostatni 
z tirthankarów, uznawany za historycznego założyciela dźinizmu; żył prawdopodobnie w VI w. p.n.e.

20 W Kurandi (Kuṟaṇṭi), wiosce w okolicach Aruppukkottej (Aruppukkōṭṭai) w obecnym dystrykcie 
Wirudunagar (Virutunakar), położonym na południe od Maduraju, około VIII-XI w. miał działać ważny 
ośrodek dźinijski zwany Tirukkattampalli (Tirukkāṭṭāmpaḷḷi; ‘Czcigodna Szkoła z Lasu / w Lesi’, ‘Leśna 
Szkoła’), utrzymujący kontakty z dźinistami z Maduraju. Dziś nie ma po nim śladu, wzmiankowany jest 
jedynie w inskrypcjach z okolic Maduraju. Wciąż trwa dyskusja, gdzie był zlokalizowany (Vētācalam 
2000, s. 15–16), a niektórzy twierdzą nawet, że mógł się znajdować w samym Samanarmalej (Desai, 
s. 62; Champakalakshmi 1976, s. 84; Owen, s. 104–105), co raczej jest wątpliwe. Wydaje się raczej, 
że szkoła w Samanarmalej mogła być czymś w rodzaju filii szkoły w Kurandi, do której przybywali 
głosić nauki tamtejsi nauczyciele wspierani przez dźinijską społeczność świecką z Kilakkujilkudi 
(Champakalakshmi 1976, s. 85, 86).

21 Asztopawasi (Aṣṭōpavāci, sanskr. Aṣṭopavāsin, dosł. ‘ten, który pości przez osiem [dni’/ ‘Ten, 
który jada raz na osiem [dni]’) (Vētācalam 2000, s. 60) – postać bliżej nieznana, wspomina się o nim 
w inskrypcjach z IX w. Post to praktyka ascetyczna znana wielu indyjskim tradycjom religijnym, 
w tym dźinistom, którzy stosują ekstremalne środki prowadzące nawet do rytualnego zagłodzenia 
się (sanskr. sallekhanā). Post, jak zauważa Piotr Balcerowcz (2016, s. 96), zawsze był ważny dla 
religijności dźinijskiej, w tym post prowadzący do śmierci.

22 Wenbunadu (Veṇpunāṭu) to dawny region w okolicach miasta Aruppukkottej we wschodniej 
części dystryktu Wirudunagar.

23 svasti śrī veṇbu nāṭṭuk kuṟaṇṭi aṣṭa upa
vāsi paṭārar māṇākkar guṇasenā dēvar guṇa



JACEK WOŹNIAK210 NR 1–2

Druga inskrypcja przekazuje, że donatorem wizerunku tirthankary był Maghanandi 
Perijar (Makāṇanti Periyār / Mākananti, sanskr. Māghanandi), uczeń Asztopawasiego 
z Kurandi (Desai, s. 57–58). Najwyraźniej w IX w. Perumalmalej stało się ważnym 
ośrodkiem kultu i nauczania dźinizmu, do którego z Kurandi przybyli Gunasenadewar 
i Maghanandi, uczniowie Asztopawasiego.

Z inskrypcji dowiadujemy się, że opiekę nad grotą i działającą tu szkołą sprawowała 
społeczność nosicieli palankinów (paḷḷiccivikai), a patronami byli także mieszkańcy Kujil-
kudi, gdzie na wzgórzu Samanarmalej znajdowała się główna siedziba szkoły. Wzmian-
kowani nosiciele palankinów zapewne służyli na miejscowym dworze władcy Maduraju, 
zapewniając mu nie tylko możliwość transportu, ale także ochronę i bezpieczeństwo. W ich 
opiekę oddano także tutejsze groty i ich mieszkańców. Mnisi dźinijscy z Perumalmalej 
mieli się ostatecznie przenieść do nowej siedziby głównej w Samanarmalej (Vētācalam 
2000, s. 56; Aravindan, s. 15; Jain, s. 60).

Wzgórze Samanarmalej, zwane jak cały ciąg wzgórz, w którego skład wchodzi, poło-
żone jest w odległości około 2–3 kilometrów na południowy wschód od Perumalmalej, 
a 12 km od samego Maduraju. Właściwie nie jest to jedno wzgórze, a jedno z ostatnich 
położonych za zachodnim krańcu wzgórz o tej samej nazwie24 ciągnących się na wschód 
aż do Tirupparankundram (Tirupparaṅkuṉṟam), miejscowości położonej na południowych 
obrzeżach dzisiejszego Maduraju, gdzie również na skalistym wzgórzu znajdują się groty 
dźinijskie. W przeszłości Samanarmalej znane było jako Tiruwuruwaham (Tiruvuruvakam, 
‘Miejsce czcigodnego wizerunku’) (Vētācalam 2000, s. 53).

Na przeciwległych końcach wzgórza Samanarmalej znajdują się współcześnie dwie 
miejscowości o wspólnej nazwie Kujilkudi (Kuyilkuṭi, ‘Osada Kukułki’), odróżniane 
w nazwie członem wskazującym na ich lokalizację względem skały – Melkujilkudi 
(Mēlkuyilkuṭi, ‘Zachodnia Osada Kukułk’) i Kilakkujilkudi (Kīḻakkuyilkuṭi, ‘Wschod-
nia Osada Kukułki’). Administracyjnie wzgórze przynależy do części tej drugiej wioski 
i także od jej strony, czyli od wschodu można się dostać do znajdujących się na wzgórzu 
miejsc związanych z tradycją dźinijską.

Na wzgórzu Samanarmalej od strony Kilakkujilkudi są dwa główne miejsca historycz-
ne. U podnóża skały, na niedużej wysokości od strony południowo-zachodniej znajduje 
się niewielka grota zwana Ćettippudawu (Ceṭṭippuṭavu, ‘Grota Kupca’)25, zaś w wyższej 
partii wzgórza na stoku południowo-wschodnim jest otwarta przestrzeń zwana Peććippal-

sēna dēvar māṇākkar kaṇakavīra pperiyaṭika
ḷ nāṭṭāṟṟup purattu amiṟtta parākki
rama na lūrāna kuyiṟkuṭi ūrār pērā
l ceyvitta tirumēṇi paḷḷi
c civikaiyār rakṣai

Tekst inskrypcji za: Venkataramayya (s. 5–6), Umamaheshwari (s. 181), por. Desai (s. 57), Vētācalam 
(2000, s. 83), Vēṅkaṭacāmi (s. 177).

24 W języku tamilskim w wypadku rzeczowników nieosobowych liczba mnoga może mieć sufiks 
zerowy, a zatem znajdujący się w nazwie wyraz malej (malai) może oznaczać zarówno jedno wzgórze, 
jak i wiele wzgórz, pasmo górskie.

25 Przy wejściu do groty znajduje się płaskorzeźba tirthankary, którego uznano za ‘kupca’ (ćetti). 
Nazywanie dźinistów kupcami wiąże się z główną działalnością, jaką prowadzili, czyli handlem. 
Możliwe także, że ćetti to zmieniona fonetycznie forma sanskryckiego wyrazu ćajtja (caitya) 
oznaczającego świątynię dźinijską, miejsce sprawowania kultu oraz gromadzenia się w porze 
deszczowej mnichów (Stevenson, s. 280; Balcerowicz 2003, s. 151). Groty adaptowane przez dźinistów 
na potrzeby religijne miewały strukturę zbliżoną właśnie do ćajtji (Balcerowicz 2003, s. 152).



TRADYCJA DŹINIJSKA W DAWNYM TAMILNADU…NR 1–2 211

lam (Pēccippaḷḷam, ‘Zagłębienie Pećći’)26. Gromadzi się tam woda, która nie wysycha 
nawet latem (Vētācalam 2000, s. 66). Można się tam dostać wykutymi w skale schodkami 
biorącymi początek przy znajdującej się w Kilakkujilkudi świątyni hinduskiego boga 
Ajjanara (Aiyaṉār / Ayyaṉār)27. Po szkole dźinijskiej (paḷḷi)28 działającej na szczycie 
wzgórza, czyli powyżej Peććippallam, nie pozostały większe świadectwa materialne, 
zachowała się jedynie podstawa budynku, zapewne świątyni (Champakalakshmi 1976, 
s. 86; Champakalakshmi 2008, s. 17).

Sama szkoła, od imienia królowej Madewi zwana Madewi Perumpalli (Mātēvi 
Perumpaḷḷi, ‘Wielka Szkoła/Akademia [królowej] Madewi’) działała w Perumalmalej 
i Samanarmalej przez wiele wieków (Vētācalam 2000, s. 53). W inskrypcjach wspomina 
się imiona związanych z tą placówką nauczycieli, a także tych wizytujących, przybywa-
jących ze Śrawanabelagoli (Vētācalam 2000, s. 8, 55). Jednym z najbardziej znanych 
nauczycieli miał być wspomniany już Gunasenadewar, związany ze szkołą w Kurandi. 
Królowa Madewi, małżonka Parantaki Wiranarajany (Parāntaka Vīranārāyaṇa), władcy 
z dynastii Pandjów (ok. IX/X w.) i założyciela szkoły noszącej jej imię, miała podarować 
ziemię29, aby na tym wzgórzu można było wybudować stałą świątynię dźinijską. Niestety, 
świątynia zbudowana z bloków skalnych nie zachowała się.

Ćettippudawu to naturalna grota skalna (kukai), w której pozostały po dźinistach 
inskrypcje i reliefy datowane na IX–X w. Przy wejściu do groty, po prawej stronie na 
ścianie skalnej zachował się relief przedstawiający tirthankarę, prawdopodobnie samego 
Wardhamanę Mahawirę (Desai, s. 59) siedzącego w pozycji lotosu, co jest typowym 

26 Nazwa prawdopodobnie wiąże się z przekonaniem okolicznej ludności, że miejsce to 
zamieszkuje hinduska bogini Pećći. W czasach dźinijskich, jak sądzi W. Wedasalam (Vētācalam 2000, 
s. 66), mogło to być miejsce kultu dźinijskiej jakszini. Pećći (‘Demonica’) lub Perijaćći (Periyācci, 
‘Wielka Matka’) to przerażająca postać bogini tamilskiego panteonu wioskowego, w ikonografii zwykle 
przedstawiana w akcie rozrywania brzucha ciężarnej kobiety, przeżuwania jej jelit i wyjmowania płodu, 
który będzie dzięki jej opiece niezagrożony. Jakszini, półboskie postacie żeńskie znane z mitologii 
hinduskiej (Ługowski, s. 84–85), to także w dźinizmie bóstwa opiekuńcze, ale związane z tirthankarami 
i ich kultem (Balcerowicz 2003, s. 70–71; Vētācalam 1989, s. 56). Terminem jakszini nazywano 
w Tamilnadu także mniszki dźinijskie (Vēṅkaṭacāmi, s. 87). O kulcie jakszini w tamilskiej tradycji 
dźinijskiej wspomina się już w Silappadiharam, gdzie mówi się, że jedna z pasterek oddaje cześć 
jakszini, składając jej ofiary z ryżu gotowanego na mleku (Kannan, Lakshminarayanan, s. 49).

27 Ajjanar to bóg z tamilskiego panteonu hinduizmu wioskowego uchodzący głównie za strażnika 
granic danej wioski (Caṇmukacuntaram, s. 119); bywa utożsamiany z innym bogiem – Karuppasamim 
(Karuppacāmi) lub Karuppannasamim (Karuppaṇṇacāmi). Świątynia w Kilakkujilkudi poświęcona 
Karuppanasamiemu-Ajjanarowi powstała w 1887 r. (Umamaheshwari, s. 179).

28 Wyraz palli oznacza zarówno szkołę/akademię, jak świątynię i klasztor, a także legowiska 
skalne ascetów dźinijskich. Widać, że nauczanie i samo uprawianie nauki były ściśle powiązane 
z działalnością klasztorów i miejscem przebywania mnichów, którzy przekazywali wiedzę. Na 
wieloznaczność tego terminu zwraca uwagę Leslie C. Orr (1998, s. 190), pisząc, że dźinijskie palli 
„łączyły w sobie kilka funkcji instytucjonalnych, w tym działalność w zakresie sprawowania kultu, 
edukację, organizację monastyczną oraz zapewnianie żywności i schronienia wędrownym ascetom, 
nauczycielom i pielgrzymom”.

29 Inskrypcje z Peććippalam w Kilakkujilkudi zawierają informację, że na utrzymanie tego 
ośrodka władca przekazał dwie weli (veḷi) ziemi uprawnej, czyli około pięciu hektarów. Pola te 
były zlokalizowane w miejscowości znanej dzisiaj jako Kongarpulijankulam (Koṅkarpuḷiyaṅkuḷam) 
(Umamaheshwari, s. 181), 15 km na zachód od Maduraju, gdzie również znajdują się groty dźinijskie 
z inskrypcjami w brahmi i watteluttu (Vētācalam 2000, s. 17).



JACEK WOŹNIAK212 NR 1–2

ikonograficznym sposobem przedstawiania tirthankarów30. Otoczony jest z dwóch stron 
czwórką ludzkich postaci, z których dwie stojące na ziemi wachlują go wachlarzami 
z włosia jaka (cāmaram)31, a dwie unoszą się w powietrzu. Uznaje się, że to dwóch 
jakszów oraz Księżyc (Cantiraṉ) i Słońce (Cūriyaṉ) (Vētācalam 2000, s. 62).

Tirthankara nad głową ma trójpoziomowy parasol (mukkuṭai)32, w dolnej części jego 
siedziska widnieją trzy lwy33, a elementy roślinne zdobią relief na górze. Postać jest naga, 
bez fryzury, nie ma żadnej biżuterii, co wskazuje na związki z tradycją dźinijską odłamu 
digambarów (por. Stevenson, s. 79–80). Na piersi ma jednak znak śriwatsa34, mocno 
wydłużone uszy i wydatne usta, zwłaszcza wargę dolną. Mahawira siedzi wyprostowany 
w pozycji podobnej do pozycji lotosu, choć jego nogi są ułożone poziomo niemal równo-
legle, jedna na drugiej w taki sposób, że stopy nie przechodzą na przeciwległe uda, jak 
w pozycji lotosu, i podeszwy nie są skierowane do góry. Lewa stopa dotyka podłoża, na 
niej niemal płasko spoczywa stopa prawa. Jego obydwa kolana dotykają siedziska, nogi 
są więc ustawione niemal płasko. Postać na tak ułożonych stopach trzyma dłonie złożo-
ne w podobny sposób, czyli płasko prawą na lewej. Jak w wypadku innych wyobrażeń 
męskich w sztuce dźinijskiej, Mahawirę przedstawiono jako mężczyznę o bardzo sze-
rokich ramionach i wąskich biodrach, bez zaznaczonej muskulatury. Pełna twarz i usta, 
szerokie barki i ramiona nie przywodzą na myśl widoku typowego ascety umartwiającego 
swoje ciało, które w tym wypadku wydaje się jakby pulchne, nabrzmiałe, z widocznym 
wałeczkiem tłuszczu na brzuchu. Pod wyobrażeniem Mahawiry wykuto po tamilsku 
inskrypcję w piśmie watteluttu, datowaną na X w. (Vēṅkaṭacāmi, s. 176; Owen, s. 104).

P. B. Desai (s. 59) pisze, że inskrypcja przy wejściu do Ćettippudawu dotyczy nauczy-
ciela imieniem Abhinandana Bhattar z Kurandi (Apiṉantaṉa Paṭārar), więc być może to 
on był owym Asztopawasim, ascetą poszczącym przez osiem dni. Jego uczniami byli 
Kanakanandi Bhattar, Abhinandan Bhattar I, Abhimandala Bhattar i Abhinandan Bhattar II 
(por. Champakalakshmi 1976, s. 87). Być może był on także fundatorem tej płaskorzeźby 
(Vētācalam 2000, s. 63).

We wnętrzu groty, wysoko na ścianie na wprost wejścia znajduje się pięć płaskorzeźb 
w jednym rzędzie (Vēṅkaṭacāmi, s. 176). Są to reliefy przedstawiające trzech tirthankarów 
w otoczeniu dwóch osób każdy; z lewej strony jest także wyrzeźbiony wizerunek jakszini 

30 W ikonografii tirthankarowie przedstawiani są w dość podobny sposób, zazwyczaj w pozycji 
siedzącej lub stojącej, bez cech charakterystycznych, jak typowe rysy twarzy, uczesanie, szaty 
(a właściwie ich brak), czy towarzyszące im przedmioty. Identyfikacji dokonuje się zazwyczaj poprzez 
obecne na wyobrażeniu inne symbole, z którymi tradycja łączy danego tirthankarę, jak na przykład 
lew w wypadku Mahawiry czy wąż w wypadku Parśwanathy. Symbole te umieszcza się na piedestale 
posągu lub na siedzisku, na którym zasiada dana postać.

31 Wachlarze te służyły do odganiania owadów latających i były insygniami władzy.
32 Parasole w dawnych Indiach to symbole władzy. W ikonografii dźinijskiej parasole 

trzypoziomowe przypisane były arhantom (arukaṉ, sanskr. arhant), świętym dźinijskim. Arhant to 
tytuł tirthankarów (Balcerowicz 2003, s. 67). Trzy warstwy czy poziomy parasola miały symbolizować 
trzy światy, które pokonał tirthankara (Manoranjithamoni, s. 181).

33 Symbolem Mahawiry jest właśnie lew, stąd identyfikacja tej postaci, która właściwie nie ma 
innych cech charakterystycznych. Identyfikacji tirthankarów często dokonuje się właśnie na podstawie 
analizy elementów piedestałów czy siedzisk, na których są oni przedstawiani w rzeźbie. I tak na 
siedziskach Mahawiry zazwyczaj widnieją lwy, Adinatha czy Ryszabha ma byka, a w otoczeniu 
Parśwanathy ukazane są węże (Manoranjithamoni, s. 181).

34 Śriwatsa (śrīvatsam, sanskr. śrīvatsa) to w dźinizmie szczególny znak pomyślności widniejący 
na piersiach tirthankarów. W hinduizmie zdobi pierś boga Wisznu.



TRADYCJA DŹINIJSKA W DAWNYM TAMILNADU…NR 1–2 213

Ambiki (Ampikā, sanskr. Ambikā), czyli dźinijskiej bogini płodności (por. Vētācalam 
1989, s. 59–74), zaś z prawej strony jakszini Padmawati (Patmāvati, sanskr. Padmāvatī) 
(por. Vētācalam 1989, s. 74–77).

Ambikę ukazano jako kobietę-wojowniczkę dosiadającą lwa, która w rękach trzyma 
łuk i strzały, czym przypomina hinduską boginię Durgę (Turkkai, sanskr. Durgā) w jej 
postaci Mahiszasuramardini (Makicācuramarttiṉi, sanskr. Mahiṣāsuramardhinī, ‘Zabójczyni 
demona Mahiszy’)35, na co zwraca uwagę Leslie C. Orr (2005, s. 18)36. Ambika atakuje 
w walce postać męską siedzącą na słoniu, zapewne demona, mierząc do niej strzałą 
z łuku (Owen, s. 105). Mężczyzna trzyma miecz w dłoni i ma tarczę, więc wyraźnie nie 
atakuje, ale się broni (Desai, s. 58). Majilej Sini. Wenkatasami uznaje, że jest to wyobra-
żenie przedstawiające Śastę (Cāstā)37, czyli hinduskiego boga Ajjanara (Vēṅkaṭacāmi, 
s. 176), którego świątynia znajduje się dziś niedaleko od wejścia do groty. Mieszkańcy 
okolicznych wiosek nazywają tę jakszini po tamilsku Kottrakirija (Koṟṟākiriyā), czyli ‘Ta, 
której Działania [są] Niezwyciężalne’, co przywodzi na myśl znaną z tamilskiej poezji 
klasycznej zwycięską boginię wojny Kottrawej (Koṟṟavai, ‘Zwycięska’), którą ostatecznie 
utożsamiono właśnie z Durgą (Vētācalam 2000, s. 65; Mahalakshmi, s. 99). P.B. Desai 
(s. 58–59) uznaje, że przedstawiona w ten sposób postać żeńska to łączona z Maha-
wirą jakszini Siddhajika (Cittāyikkā, sanskr. Siddhāyikā) (por. Vētācalam 1989, s. 77). 
Zarówno Ambikę, jak i Siddhajikę przedstawiano w ikonografii jako postać dosiadającą 
lwa (Vētācalam 1989, s. 68, 77), stąd wynikają niekiedy trudności w ich identyfikacji.

Postać Padmawati jest największych rozmiarów, boginię ukazano w pozycji siedzącej 
(Vēṅkaṭacāmi, s. 176). Jej identyfikacja jest jednak niepewna, P.B. Desai (s. 59) uznaje, 
że to ponownie wyobrażenie jakszini Siddhajiki, z czym nie zgadza się W. Wedasa-
lam, uznając ją za wyobrażenie Ambiki (Vētācalam 2000, s. 64). Z kolei Leslie C. Orr 
porównuje jej przedstawienie do wyobrażeń hinduskiej bogini Annapurny (Annapūrṇā, 
‘Pełna Jadła’), jakie znajduje się w innych miejscach niedaleko Maduraju, pochodzących 
również z tego samego okresu (VIII–IX w.).

Poniżej reliefów z tirthankarami znajdują się trzy tamilskie inskrypcje w piśmie wat-
teluttu, również datowane na IX–X w. (Vētācalam 2000, s. 63; Vēṅkaṭacāmi, s. 176). 
Pojawia się w nich ponownie imię Gunasenadewara, przełożonego klasztoru w Kurandi, 
który wraz ze swoimi uczniami miał doprowadzić do powstania tych rzeźb (Desai, s. 58; 
Umamaheshwari, s. 181; Owen, s. 105).

W części wzgórza zwanej Peććippallam na wschodniej ścianie wzgórza wykuto w rzę-
dzie osiem reliefów przedstawiających tirthankarów, jedno miejsce przygotowane na 

35 Kiedy żaden z bogów nie mógł pokonać groźnego demona, uczyniła to bogini Durga. Jej 
najsłynniejsze w Tamilnadu wyobrażenie to płaskorzeźba z około VII w. znajdująca się w jednej z grot 
skalnych wykutych w Mamallapuram (Māmallapuram) w czasach panowania dynastii Pallawów. Idea 
kobiety siedzącej na grzbiecie lwa i walczącej z demonem była zatem znana także dźinistom tamilskim.

36 Leslie C. Orr (2005, s. 18) zauważa, że południowoindyjskie wyobrażenia jakszini, w tym 
Ambiki, odbiegają od ikonograficznych przedstawień bogiń dźinijskich obecnych w Indiach Północnych, 
a bardziej przypominają boginie hinduskie z Południa Indii, na przykład boginię Parwati (Pārvatī), 
małżonkę Śiwy (Śiva). L.C. Orr dostrzega wyraźne podobieństwo pomiędzy przedstawieniem Ambiki 
w grocie w Kilakkujilkudi ze słynną reprezentacją bogini Mahiszasuramardini z Mamallapuram.

37 Śasta (Cāstā, sanskr. Śāstṛ, ‘nauczyciel; pan, władca’) dziś w Tamilnadu identyfikowany jest 
z Ajjanarem, jednak terminem tym nazywano w Tamilnadu także Buddę, Mahawirę, jak i nauczycieli 
tradycji buddyjskiej i dźinijskiej.



JACEK WOŹNIAK214 NR 1–2

płaskorzeźbę pozostaje puste (Vētācalam 2000, s. 66–67). Trzy postacie wyrzeźbiono 
w pozycji siedzącej, pięć – w stojącej. 

Cztery reliefy przedstawiają stojącego Parśwanathę (Pārcuvanātar, sanskr. Pārśva-
nātha)38, za którym wije się wąż39 i rozpościera swój kaptur nad jego głową (Desai, 
s. 59). Jedna z płaskorzeźb przedstawia Parśwanathę w otoczeniu stojącej po jego lewej 
stronie kobiety i klęczącego po prawej stronie mężczyzny, po obu stronach tirthankary 
na wysokości jego ramion jakby unoszą się w powietrzu dwie męskie postacie, z których 
jedna trzyma nad głową dużych rozmiarów głaz. Jest to przedstawienie znanej z mitolo-
gii sceny, w której Kamatha (Kamaṭaṉ, sanskr. Kamaṭha), wróg Parśwanathy, chciał go 
zabić, ciskając w niego kamień. Szczęśliwie Dharanendra obronił tirthankarę, a Kamatha, 
uznając swój błąd, ukląkł i oddał tirthankarze cześć. Widoczna kobieta trzymająca parasol 
to jakszini Padmawati, małżonka Dharanendry (Vētācalam 1989, s. 75; Vētācalam 2000, 
s. 68; Kannan, Lakshminarayanan, s. 50).

Piątą postacią stojącą jest Bahubali (Pākupali, sanskr. Bāhubalin)40, przedstawiony 
w otoczeniu swoich sióstr: Brahmi (Pirāmi, sanskr. Brahmī) i Sundari (Cuntari, sanskr. 
Sundarī) (Vētācalam 2000, s. 67). Postaci tirthankarów w pozycji siedzącej nie ziden-
tyfikowano (Vētācalam 2000, s. 70; Kannan, Lakshminarayanan, s. 49–50), wszyscy 
mają nad głową rozpostarty trzypoziomowy parasol (mukkuṭai), typowy symbol obecny 
w ikonografii tirthankarów.

Poniżej reliefów zachowało się sześć inskrypcji w języku tamilskim w piśmie wat-
teluttu, datowanych na VIII–X w. (Vētācalam 2000, s. 66; Vēṅkaṭacāmi, s. 176). Są 
to przeważnie inskrypcje donacyjne, wymieniające imiona osób wspierających klasztor 
dźinijski w Kurandi działający pod przewodnictwem Gunasenadewara (Desai, s. 59). 
Wśród sponsorów klasztoru wymieniono m.in. Wardhamanę Panditę (Vartamāṉap Paṇṭitar, 
sanskr. Vardhamāna Paṇḍita), Dejwabaladewę (Teyvapalatēvar), Andalajjana (Antalaiyāṉ). 
Napisy przekazują także imiona ascetów dźinijskich związanych z tym miejscem, z którym 
donatorzy byli powiązani więzami rodzinnymi. Byli to m.in. Adźitasenadewa, Balaćan-
dradewa, Ćandraprabha, Gowardhanadewa, Nemidewa (Raman, s. 71). Wymienia się 
także imię Gunamati (Kuṇamati), która była matką znanego nauczyciela Adźdźanandiego 

38 Parśwanatha, uznawany za 23. tirthankarę, uchodzi za bezpośredniego poprzednika Mahawiry 
(Stevenson, s. 33, 48–50). Liczba reliefów być może wiąże się z czterema ślubami, czy zobowiąza-
niami, jakie Parśwanatha miał nałożyć na społeczność mnichów, czyli zakazy zabijania, mówienia 
nieprawdy, kradzieży i posiadania majątku (Stevenson, s. 49).

39 Wąż ten ma jednak ludzką głowę i górną część ciała, dolna część pozostaje ukryta za wizerunkiem 
tirthankary. Uznaje się, że jest to przedstawienie jakszy imieniem Dharanendra (Taraṇēntiraṉ, sanskr. 
Dharaṇendra) w jego teriomorficznej postaci. Dharanendra jako pół-kobra swoim kapturem ochrania 
Parśwanathę (Vētācalam 1989, s. 75). Ponieważ wiele legend dźinijskich łączy postać Parśwanathy 
z wężami, jego identyfikacja ikonograficzna wydaje się być prosta. Jak pisze John E. Cort (s. 73), 
we wczesnych wyobrażeniach ikonograficznych tirthankarowie raczej nie mają wyraźnych cech rozpo-
znawczych, jednak w wypadku Parśwanathy jego identyfikacja jest zazwyczaj możliwa właśnie dzięki 
obecnemu w przedstawieniach wężowi, który rozpościera swój kaptur nad jego głową.

40 Bahubali to jeden z synów Ryszabhy (sanskr. Ṛṣabha), pierwszego w obecnej erze tirthankary 
(Stevenson, s. 51). Otaczany jest czcią, zwłaszcza przez digambarów, a główne miejsce jego kultu 
znajduje się w Karnatace, w miejscowości Śrawanabelagola. Dźiniści z okolic Maduraju utrzymywali 
w średniowieczu bliskie kontakty właśnie z tym ważnym ośrodkiem kultu i nauki odłamu digambarów. 
Obecność rzeźby Bahubalego, znanego także pod imieniem Gomata lub Gomateśwara, znanego jedynie 
południowoindyjskim digambarom, świadczy o ich związku z tym miejscem i jest typowa dla dźinijskiej 
architektury świątynnej Południa Indii (Stevenson, s. 285; Champakalakshmi 2008, s. 20).



TRADYCJA DŹINIJSKA W DAWNYM TAMILNADU…NR 1–2 215

(Ajjananti / Accaṇanti sanskr. Āryanandi), o którym wspominają inne inskrypcje z okolic 
Maduraju (Desai, s. 59, 62), m.in. w Kongarpulijankulam, Anejmalej (Āṉaimalai) i Ala-
harmalej (Aḻakarmalai), jak i z innych regionów Tamilnadu (Champakalakshmi 1976, 
s. 88; Vētācalam 2000, s. 72–73).

Na szczycie wzgórza, powyżej Peććippallam zachowały się fundamenty budow-
li, która była prawdopodobnie świątynią dźinijską, a później hinduską41. Jest tu także 
niedokończona inskrypcja w piśmie watteluttu z X w. oraz napis w języku kannada 
z jednym wersem po tamilsku z X–XI w. (Vēṅkaṭacāmi, s. 176–177). Wspomina się 
w nim o ascetach, którzy przybyli ze Śrawanabelagoli, aby w Samanarmalej utworzyć 
własny ośrodek monastyczny (maṭam), po którym jednak do dziś nic się nie zachowało 
(Vētācalam 2000, s. 77, 87).

Na wzgórzu Samanarmalej w części zachodniej od strony Melkujilkudi znajdowała 
się jeszcze grota mieszcząca dwanaście wykutych w skale miejsc do leżenia (Vētācalam 
2000, s. 61), która jednak współcześnie została zniszczona przez firmy przemysłowe 
pozyskujące kruszywa skalne, czyli głównie działające w okolicy żwirownie i kamienio-
łomy (Śrīpāl 1954, p. I; Kannan, Lakshminarayanan, s. 49–50). Nielegalnie działające 
kamieniołomy przyczyniły się także do zniszczenia skał także w Perumalmalej, gdzie 
prowadzone prace przy podziemnym wydobyciu kamienia doprowadziły do całkowitego 
zniszczenia jednego z tamtejszych wzgórz (Aravindan, s. 17)42.

Inskrypcje zachowane w Samanarmalej datuje się w większości na okres od ok. VIII 
do X w. i późniejsze. Są to napisy w języku tamilskim i jeden w kannada, w piśmie 
zwanym tamilskim brahmi oraz w watteluttu. Tutejsze inskrypcje w brahmi mogą jednak 
pochodzić nawet z II w. p.n.e. (Umamaheshwari, s. 180). Na samym szczycie wzgórza, 
powyżej Peććippallam, oraz u jego podnóża znajdują się także inskrypcje i reliefy zwią-
zane z tradycją hinduską, w tym zniszczone prawdopodobnie w czasie najazdów muzuł-
mańskich z okresu istnienia sułtanatu madurajskiego (1335–1378) świątynie poświęcone 
bogu Wisznu (Viṣṇu) i Karuppu Samiemu (Karuppu Cāmi, ‘Czarny Pan’)43. Na szczycie 
zachowała się także dźinijska inskrypcja w języku (i piśmie) kannada, z jednym wersem 
w języku tamilskim, datowana na XII w. Inskrypcja w języku kannada potwierdza, że 
miejsce to miało bliskie związki z ośrodkiem w Śrawanabelagoli, skąd przybyło dwóch 
z pięciu wzmiankowanych w inskrypcji ascetów, którzy mieli dokonać tam sallekhany, 
czyli rytualnego zagłodzenia się (Owen, s. 113). Mieli to być Arjadewa (Āryadēva) 
i Balaćandradewa (Bālacandradēva), którzy dotarli do Samanarmalej właśnie z Karnata-
ki, aby zakończyć swoje życie ziemskie na tym wzgórzu. Informacje o nich przekazuje 
także jedna z inskrypcji zachowana w Śrawanabelagoli, skąd przybyli do Samanarmalej 
(Champakalakshmi 1976, s. 85).

Zgodnie z tradycyjnym przekazem, w Maduraju miało dojść do masakry i wbicia na 
pal 8.000 dźinistów zamieszkujących okoliczne groty, do czego miał się przyłożyć żyjący 

41 W hinduskiej świątyni Karuppanasamiego, która dziś znajduje się u stóp wzgórza w Kilak-
kujilkudi, zachowały się dwa kamienne posągi, które miały być czczone w świątyni na wzgórzu. 
Dziś traktowane jako wyobrażenia bóstw hinduskich, pierwotnie przedstawiały dźinijskich jakszów 
(Vētācalam 2000, s. 73).

42 Problem niszczenia zabytków dźinijskich w okolicach Maduraju wskutek wydobywania w ich 
okolicy kruszywa i kamieni nie jest nowy, a był znany już od lat 50. XX w. (Vēṅkaṭacāmi, s. 193; 
Umamaheshwari, s. 181–182).

43 Karuppu Sami / Karuppasami to bóg z tamilskiego panteonu hinduizmu wioskowego, często 
łączony z postacią Ajjanara, w którego towarzystwie strzeże granic wioski.



JACEK WOŹNIAK216 NR 1–2

około VIII w. Sambandar (Campantar), jeden ze świętych śiwaickich, poeta okresu bhakti 
(Veluppillai, s. 337–339, 362). Przekaz o tej masakrze pochodzi wyłącznie z tamilskiej 
tradycji hinduskiej, a jego interpretacja jest niepewna. Paul Dundas (s. 127) podaje dwie 
możliwości – być może mamy do czynienia wyłącznie z wydarzeniem mitologicznym, 
oddającym zwycięstwo bogów hinduskich nad siłami demonicznymi; możliwe jednak, 
że przekaz ten związany jest z opuszczeniem Maduraju przez dźinistów ze względów 
ekonomicznym lub wskutek utraty wpływów politycznych i związanego z tym wsparcia 
ze strony miejscowego dworu. 

Wielu badaczy grot dźinijskich z okolic Maduraju wyraźnie wskazuje, że między 
najstarszymi inskrypcjami w brahmi a tymi w watteluttu istnieje kilkusetletnia przerwa, 
co świadczyć ma o braku ciągłości obecności dźinistów na tym terenie i ich później-
szym powrocie po kilku wiekach (Champakalakshmi 1976, s. 88; Dundas, s. 127; Owen, 
s. 112). Niestety, nie sposób dziś jednoznacznie ustalić, czy taka dłuższa, wielowiekowa 
nieobecność dźinistów w okolicach Maduraju rzeczywiście miała miejsce, a jeśli tak, co 
było powodem ich powrotu. Być może opuszczenie miasta przez społeczność dźinijską 
rzeczywiście wiązało się z masakrą wzmiankowaną w źródłach śiwaickich lub prześlado-
waniami, jakich dźiniści mogli doznawać ze strony wyznawców hinduizmu. Możliwe też, 
że opuszczenie okolic miasta przez dźinistów mogło wynikać z innych czynników, jak 
choćby ekonomicznych (brak patronatu władców), geograficznych (susza, brak dostępu 
do wody), czy jeszcze innych (podjęcie działalności misyjnej w innym miejscu). 

W opinii R. Champakalakshmi (2008, s. 29–30) mamy do czynienia z sytuacją nie-
jako powrotu dźinistów do opuszczonych grot, do ich ponownego zagospodarowania 
na potrzeby ich kultu religijnego. Jej zdaniem dowodzą tego różne pisma stosowane 
w znajdowanych tam inskrypcjach. Od około III w. p.n.e. do około III w. n.e. w grotach 
powstawały dość krótkie inskrypcje w piśmie brahmi, a dopiero znacznie później, około 
VIII w. zaczęły się w tychże grotach pojawiać reliefy z przedstawieniami tirthankarów, 
którym towarzyszyły już bardziej rozbudowane w treści inskrypcje w piśmie watteluttu 
i kannada. Oznaczałoby to, że przez kilka, przynajmniej pięć wieków groty te były 
opuszczone, co R. Champakalakshmi wiąże z tradycyjnym przekazem śiwaickim o pogro-
mie dźinistów w Maduraju. Dźiniści mieliby w IX w. powrócić w okolice Maduraju 
i ponownie zacząć korzystać z grot wokół miasta (Champakalakshmi 2008, s. 17, 29–30).

Zdaniem R. Champakalakshmi (2008, s. 17–18) widoczny w inskrypcjach w watte-
luttu „powrót” dźinistów w okolice Maduraju w IX w. miał się wiązać z działalnością 
głównego ośrodka w Śrawanabelagoli44. Wywodzące się stamtąd dwa odłamy (gaṇa), 
czyli senagana i nandigana miały działać głównie na terenach tamilskojęzycznych, stąd 
w inskrypcjach z Maduraju wymienia się osoby, których imiona zawierają sufiks -sena 
lub -nandi (np. Gunasena czy Adźdźanandi). Mnisi związani z tymi nauczycielami mieliby 
doprowadzić do odnowienia tradycji dźinijskiej i ustanowienia w miejscu dawnych grot 
nowych ośrodków religijnych i naukowych, stąd pojawiają się nowe reliefy z wyobraże-
niami tirthankarów i powstają szkoły dźinijskie. Dawne siedziby ascetów zostały przez 
przybyszy ze Śrawanabelagoli przekształcone w świątynie podobne świątyniom hinduskim 
(Champakalakshmi 2008, s. 22–23; por. Owen, s. 113), a w Kurandi powstał nowy ośro-
dek monastyczny, silnie związany z Samanarmalej (Champakalakshmi 2008, s. 23–24).

44 O wpływach ośrodka w Śrawanabelagoli miałyby świadczyć pojawiające się na reliefach 
wyobrażenia Bahubalego, którego szczególnie czci się właśnie tam. Postać tego tirthankary pojawia 
się wśród innych w Samanarmalej.



TRADYCJA DŹINIJSKA W DAWNYM TAMILNADU…NR 1–2 217

Z postulowanym „powrotem” dźinistów do grot pod Madurajem wiąże się także, 
poza nowym pismem, pojawienie się płaskorzeźb i reliefów o tematyce religijnej. Przyj-
muje się, że od I do VIII w. w madurajskich grotach nie było tego typu przedstawień, 
choć były one obecne w innych miejscach (Owen, s. 112). R. Champakalakshmi (2008, 
s. 16) uznaje, że dowodzi to historycznego rozwoju dźinizmu od tradycji początkowo 
izolującej swoich mistrzów i nauczycieli od reszty społeczeństwa do religii akceptującej 
teizm i rytualizm, także świątynny, jakie zdominowały wczesnośredniowieczną tamilską 
kulturę hinduską. Miałyby o tym świadczyć reliefy przedstawiające różnych tirthanka-
rów, jakie od około VIII w. coraz częściej zaczęto rzeźbić w grotach, które dotąd były 
zamieszkiwane przez mnichów jedynie w porze deszczowej, inaczej pozostawały opusz-
czone i bez aktywnych wyznawców. Reliefy wyraźnie powstały w wyniku zaistnienia 
nowej sytuacji społecznej i nadały grotom w Samanarmalej charakteru ośrodków kultu 
religijnego i miejsc pielgrzymkowych, co trwało do około XIII w., kiedy groty ponownie 
opustoszały wskutek utraty patronatu miejscowego dworu i okolicznych mieszkańców 
(Vētācalam 2000, s. 54–55).

Choć powszechnie uznaje się, że w późniejszym okresie groty w Samanarmalej pełniły 
funkcje religijne, niewiele można powiedzieć o samej praktyce rytualnej. Przypomnieć 
należy, że w grotach nie ma świątyń, a znajdujemy w nich jedynie reliefy naskalne. Są 
one w większości wykonane na zewnątrz grot, często dość wysoko, a zatem są raczej 
niedostępne (Owen, s. 114). W jaki sposób można było oddawać im cześć i sprawować 
ich kult? W ówczesnej praktyce hinduskiej dominował kult posągów, które przyozdabiano 
kwiatami i klejnotami, strojono w szaty, ofiarowywano im pożywienie i kąpiele. Te wszystkie 
praktyki wydają się niemożliwe do wykonania wobec płaskorzeźb umieszczonych wysoko 
na skale. Inskrypcje także nie mówią nic na ten temat, wzmiankuje się w nich jedynie 
fundatorów rzeźb i sponsorów szkoły. Wydaje się, że jeśli miała miejsce codzienna adoracja 
tych wyobrażeń na wzór hinduskiej pudźi (pūcai, sanskr. pūjā), musiały przed rzeźbieniami 
być ustawione konstrukcje czy platformy z drewna lub bambusa, które umożliwiałyby 
kapłanom i wiernym swobodny dostęp do nich. Z drugiej strony można założyć, że taki 
kult nie był codziennie sprawowany, jak nie odprawia się pudźi w świątyniach hinduskich 
przed płaskorzeźbami umieszczanymi na gopurach (kōpuram, sanskr. gopura), wysokich 
bramach wznoszonych nad wejściem na teren świątynny, czy obecnych na filarach pawilo-
nów i wimanach (vimāṉam, sanskr. vimāna), zewnętrznych ścianach budynku świątynnego. 
Jednak i tego typu płaskorzeźby obmywa się rytualnie i składa im dary, choć wtedy w cyklu 
corocznym lub co kilka lat. Aby móc odprawić rytuały, ustawia się wysokie bambusowe 
rusztowania. Być może tak też było w wypadku grot w Samanarmalej. Jest jeszcze inna 
możliwość, a mianowicie płaskorzeźby te nie były obiektem codziennego kultu, a służyły 
raczej jako szczególne znaki, dzięki którym pielgrzymi, wędrowni asceci i świeckie osoby 
z zewnątrz były w stanie rozpoznać, że dana grota należy do społeczności dźinijskiej, a nie 
hinduskiej. Takie funkcje pełnią hinduskie gopury, widoczne z daleka znaki informujące 
o świętym miejscu przebywania boga. W kontekście grot dźinijskich, które po wiekach 
nieużytkowania zostały ozdobione reliefami z przedstawieniami tirthankarów, Lisa N. Owen 
(s. 98, 114) pisze o sakralizacji krajobrazu czy też jego mapowaniu, czy innymi słowy 
oznaczaniu przez dźinistów swojego terytorium, wyznaczaniu zasięgu wpływów poszcze-
gólnych nauczycieli i linii przekazu. Widoczny z daleka, umieszczony wysoko na skale 
wizerunek nagiego ascety nie pozostawiał pielgrzymom wątpliwości, że dane miejsce jest 
w sferze wpływów dźinistow z odłamu digambarów, a w grocie poniżej czy obok znajdują 
siedzibę asceci i nauczyciele wywodzący się z tego nurtu.



JACEK WOŹNIAK218 NR 1–2

Niewątpliwie zabytki zachowane w Samanarmalej świadczą o wielowiekowej obec-
ności dźinistów w okolicach Maduraju. Wywarli oni istotny wpływ na kulturę i sztukę 
regionu, także na rozwój pisma tamilskiego, co widać szczególnie na przestrzeni wieków 
w wyborze sposobu zapisu inskrypcji naskalnych. Świadectwa archeologiczne w Sama-
narmalej wskazują także na dużą aktywność madurajskich nauczycieli dźinijskich tak 
wewnątrz kraju, jak i poza nim. Z analizy inskrypcji i rzeźb wynika, że tradycja dźinijska 
z Maduraju szczególnie silnie była związana ze Śrawanabelagolą, głównym ośrodkiem 
dźinijskiego odłamu digambarów w Karnatace.

BIBLIOGRAFIA

Anandakichenin, Suganya. „A Note on the Jain Presence in and Influence on the Āḻvār Poetry”. 
Nagabharana: Recent Trends in Jainism (Festschrift to Prof. Hampa Nagarajaiah (Hampana)), 
red. P. Chenna Reddy, BlueRose Publishers, 2022, s. 94–110.

Aravindan, S. „Heritage Value of Perumal Malai”, Development Matters, t. 2, nr 7, 2008, s. 15–19.
Balcerowicz, Piotr. Dżinizm. Starożytna religia Indii. Historia, rytuał, literatura. Wydawnictwo Aka-

demickie Dialog, 2003.
Balcerowicz, Piotr. Early Asceticism in India. Ājīvikism and Jainism, Routledge, 2016.
Caṇmukacuntaram, Cu. Nāṭṭuppuṟat teyvaṅkaḷ: kaḷañciyam, Kāvya, 2009.
Champakalakshmi, R. „Kuṛaṇḍi Tirukkāṭṭāmpaḷḷi, an Ancient Jaina Monastery of Tamil Nadu. Stu-

dies in Indian Epigraphy Bhāratīya Purābhilēkha Patrikā”. Journal of the Epigraphical Society 
of India, t. 2, 1976 s. 84–90.

Champakalakshmi, R. „From Natural Caverns to Rock-Cut and Structural Temples. The Changing 
Context of Jain Religious Tradition in Tamil Nadu.” Airāvati. Felicitation Volume in Honour of 
Iravatham Mahadevan. Varalaaru.com, 2008, s. 13–35.

Cort, John E. „Bhakti in the Early Jain Tradition. Understanding Devotional Religion in South Asia. 
History of Religions, t. 42, nr 1, 2002, s. 59–86.

Desai, P. B. Jainism in South India and Some Jaina Epigraphs. Jaina Saṁskṛti Saṁrakshaka Sangha, 
1957.

Dundas, Paul. The Jains. Routledge, 2002 (wyd. 1–1992).
Fohr, Sherry E. „Restrictions and Protection. Female Jain Renouncers”. Studies in Jaina History and 

Culture. Disputes and Dialogues, red. Peter Flügel, Routledge, 2006, s. 157–180.
Jain, Suvarna A. „Heritage Value of Ancient Jain Caves and Monasteries around Vaigai River of 

Madurai Region”, Buddhism and Jainism in Early Historic Asia, University of Kelaniya, 2017, 
s. 58–66.

Kannan, R., K. Lakshminarayanan. „Iconography of the Jain Images in the Districts of Tamilnadu 
(Covering the Museums of the Departments of Archaeology and Museums)”, The Commissioner 
of Archaeology and Museums, Government Museum, Chennai, 2022 (= Bulletin of the Chennai 
(Madras) Government Museum, t. 17, nr 1).

Ługowski, Andrzej (red.). Słownik mitologii hinduskiej. Wydawnictwo Akademickie Dialog, 1994.
Mahadevan, Iravatham. Early Tamil Epigraphy. From the Earliest Times to the Sixth Century C.E. 

Revised and Enlarged Second Edition, t. 1. Tamil-Brāhmī Inscriptions, Central Institute of Clas-
sical Tamil, Chennai, 2020 (wyd. 1–2003, wyd. 2 zm. 2013).

Mahajan, D. G. „Ancient Dravidian Jain Heritage”, The Proceedings of the Indian History Congress, 
t. 19, 1956, s. 70–79.

Mahalakshmi, R. The Making of the Goddess. Koṟṟavai-Durgā in the Tamil Traditions. Penguin 
Books India, 2011.

Manoranjithamoni, C. History of Tamil Nadu up to 1565 A.D. Dave-Beryl Publications, Tirunelveli 
(wyd. 1–2012), 2018.



TRADYCJA DŹINIJSKA W DAWNYM TAMILNADU…NR 1–2 219

Orr, Leslie C. „Jain and Hindu “Religious Women” in Early Medieval Tamilnadu”. Open Boundaries. 
Jain Communities and Cultures in Indian History, red. John E. Cort, State University of New 
York Press, Albany, 1998, s. 189–212.

Orr, Leslie C. Donors, Devotees, and Daughters of God. Temple Women in Medieval Tamilnadu. 
Oxford University Press, 2000.

Orr, Leslie C. „Identity and Divinity. Boundary-Crossing Goddesses in Medieval South India”. Journal 
of the American Academy of Religion, t. 73, nr 1, 2005, s. 9–43.

Owen, Lisa N. „Transforming the Landscape. Questions of Medieval Reuse and Worship at Ancient Jain 
Rock-Cut Sites near Madurai”. Negotiating Cultural Identity. Landscapes in Early Medieval South 
Asian History, red. Himanshu Prabha Ray, Routledge, wyd. 2, 2020, s. 97–119 (wyd. 1–2015).

Raman, K.V. Some Aspects of Pandyan History in the Light of Recent Discoveries. University of 
Madras, 1972.

Stevenson, Margaret (Mrs. Sinclair Stevenson). The Heart of Jainism. Humphrey Milford, Oxford 
University Press, 1915.

Śrīpāl, T. S. Camaṇarmalai celvōm (Jain Hill). Vira Sasana Sangha, 1954.
Umamaheshwari, R. Reading History with the Tamil Jainas. A Study on Identity, Memory and Mar-

ginalisation, Springer, 2017.
Venkataramayya, M. „Samanarmalai Inscriptions”. T.S. Śrīpāl, Camaṇarmalai celvōm, Vira Sasana 

Sangha, 1954, s. 5–6 dodatku.
Veluppillai, Alvappillai. „The Hindu Confrontation with the Jaina and the Buddhist. Saint 

Tiruñāṉacampantar’s Polemical Writings”. The Problem of Ritual, red. Tore Ahlbäck, The Donner 
Institute for Research in Religious and Cultural History, Åbo, 1993, s. 335–364.

Vēṅkaṭacāmi, Mayilai Cīṉi. Camaṇamum tamiḻum, Vacantā patippakam, 2003.
Vētācalam, Ve. Iyakki vaḻipāṭu, Aṉṉam, Civakaṅkai, 1989.
Vētācalam, Ve. Eṇperuṅkuṉṟam (camaṇam vaḷartta kuṉṟaṅkaḷ). Cāstā papḷikēcaṉs, 2000.
Vose, Steven M. „The Violence of Devotion. Bhakti, Jains, and the Periyapurāṇam in Telling Early 

Medieval Tamil History (7th to 12th c.)”, Culture. The Graduate Journal of Harvard Divinity 
School, 2006, s. 104–126.

Woźniak, Jacek. „Brudni, głupi i nienażarci. Buddyści i dźiniści w oczach wisznuickich poetów 
tamilskich okresu bhakti.” Poetyka odrzucenia. Szczątki, resztki, przyległości, red. Monika Nowa-
kowska, Dom Wydawniczy Elipsa, 2024, s. 109–126.

Zvelebil, Kamil Veith. Tamil Literature, Otto Harrassowitz, 1974.





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

DOI 10.33896/POrient.2025.1–2.17

TRZY WIERSZE FORUGH FARROCHZAD

Forugh Farrochzad urodziła się 29 grudnia 1934 roku w Teheranie. Zadebiutowała 
w 1955 roku tomem Niewolnica (Asir), w znacznej mierze opartym na jej osobistych 
doświadczeniach (rok wcześniej Farrochzad rozwiodła się z pisarzem i rysownikiem Parwi-
zem Szapurem i utraciła prawo do opieki nad jedynym synem, Kamjarem). W następnych 
latach poetka opublikowała trzy kolejne zbiory: Mur (Diwar, 1956), Bunt (Esjan, 1958) 
oraz Ponowne narodziny (Tawallodi digar, 1962). Również w 1962 roku wyreżyserowała 
film dokumentalny Dom jest czarny (Chane sijah ast), ukazujący życie chorych w kolo-
nii trędowatych pod Tabrizem. Dokument ten zdobył Grand Prix na Międzynarodowym 
Festiwalu Filmów Krótkometrażowych w Oberhausen w 1963 roku. Ostatni tom jej poezji, 
Uwierzmy w nadejście zimnej pory roku (Iman bijawarim be aghaz-e fasl-e sard), ukazał 
się po tragicznej śmierci poetki 14 lutego 1967 roku, kiedy to w wieku zaledwie 32 lat 
zginęła w wypadku samochodowym.

Twórczość Farrochzad – którą można uznać za najwybitniejszą współczesną poetkę 
irańską – przełamuje literackie tabu, odważnie podejmując tematykę obyczajową i ero-
tyczno-uczuciową z perspektywy młodej, pragnącej wolności i spełnienia kobiety, bun-
tującej się przeciwko konwenansom i ograniczeniom narzucanym jej przez patriarchalne 
społeczeństwo.

Pierwszy z zamieszczonych tu utworów pochodzi ze zbioru Bunt, kolejne dwa z tomu 
Ponowne narodziny1.

(P.B.)

PRZECHODZIEŃ

Pewnego dnia nieproszony gość
ze wszystkich dworów wygnany tułacz zabłąkany
przybył zdrożony w północ, kurzem drogi pokryty
by złożyć głowę na piersi kolorowych poduszek przed laty dzierganych
przeze mnie co noc do świtu jedwabnymi nitkami
na których tysiącami migotały w rozmarzeniu oniryczne wzory.

1 O dotychczasowych tłumaczeniach poezji Farrochzad na język polski wspominam tutaj: Bachtin, 
Piotr. „Siedem wierszy Forugh Farrochzād.” O Ty, z jakiejkolwiek przychodzisz krainy, przeczytaj 
opowiedzianą pieśń… Księga jubileuszowa Profesor Jolanty Sierakowskiej-Dyndo, red. Sylwia Sur-
dykowska-Konieczny et al., Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 2022, s. 73–74.

P R Z E K Ł A D Y



FORUGH FARROCHZAD222 NR 1–2

I kiedy mi opadały ciężkie, gorące powieki
z bagna snów słodkich wybijało pnącze zielone
sponad stepu nieba wzbijało się światło niczym tuman kurzu
wpleciony w moje czarne włosy zwisał słońca kwiat
ciepły zefir dłoni delikatnie zsuwał mi pierścionek ze srebrnego palca
rozpalone wargi namiętnie całowały moje wargi
i mężczyzna kładł się ze mną na cichej piersi kolorowych poduszek

Teraz nieproszony gość
ze wszystkich dworów wygnany, tułacz zabłąkany
przyciska do nich swoje ciepłe oczy
och, muszę się pogodzić z gorzkim jadem jego gniewu
gdy go wino zamroczy i śpiewa: Czy zostało jeszcze
nieco wina w winiarni twoich słodkich ust?
Czy dla strudzonego wędrowca
znajdzie się w sercu tej cichej pachnącej chaty
miejsce do spania?

Rzym, 23 sierpnia 1956

CZERWONA RÓŻA

Czerwona róża
czerwona róża
czerwona róża

Zabrał mnie do ogrodu czerwonej róży 
i w ciemności wpiął mi czerwoną różę w potargane włosy
aż w końcu 
kochał się ze mną na płatku czerwonej róży
O kulawe gołębie,
o dziewicze drzewa niepłodne i wy ślepe okna
Pod sercem, w głębi lędźwi
wyrasta mi teraz czerwona róża
róża czerwona
czerwona
jak chorągiew
rewolucji

Och jestem w ciąży w ciąży w ciąży



PRZECHODZIEŃ, CZERWONA RÓŻA, PODARUNEKNR 1–2 223

PODARUNEK

Przemawiam z głębi nocy
przemawiam z jądra ciemności 
i z samej głębi nocy
miły gościu jeśli przyjdziesz do mojego domu przynieś mi lampę 
i okienko przez które
będę zerkać na tłum na radosnej ulicy

Z języka perskiego przełożył 
PIOTR BACHTIN





PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

SPIS TREŚCI

ARTYKUŁY

Palina Apanovich, Voices of Love in Turbulent Times: Political Undercurrents 
in the Depiction of Love by Women Poets in Belarus and Iraq  ....................................  3

Urszula Dora, Przestrzeń na obrzeżach rzeczywistości w powieści Başkalarinin Tanrisi 
(‘Bóg innych’) Mine Söğüt  ...............................................................................................  13

Paweł Durkiewicz, Towards a Critical Edition of „An Explanation of The Meaning 
of The Conventional and The Ultimate in the Four Tenet Systems: 
The Spring Cuckoo’s Song of Good Explanations” by Mongolian Buddhist Master 
Agvaanbaldan (1797 –1864): a Preliminary Manuscript Analysis  ..................................  25

Franciszek Fafiński, Wizerunek psa w przysłowiach sumeryjskich  .......................................  37
Jedrzej Greń, Terrae incognitae Azji i Aryki w „Opisaniu świata” Marco Polo 

– zakres, cechy opisu, wiarygodność  ...............................................................................  53
Shahla Kazimova, Między Wschodem a Zachodem: hybrydowa tożsamość Azerbejdżanu 

w kontekście postkolonialnym  ...........................................................................................  65
Karolina Kłoszewska, South Indian Hindu Food Offerings and the Importance 

of Their Ritual Temperature ..............................................................................................  77
Jakub Królczyk, Literatura wietnamska XVIII wieku: przełom tradycji i nowoczesności 

w epoce późnych Lê i Tây Sơn  ........................................................................................  93
Beata Kubiak Ho-Chi, Shōno Yoriko: Literatura jako pole walki  ........................................  103
Ewa Pałasz-Rutowska, Polska w Japonii. Badania, tłumacze, lektoraty języka polskiego 

(od 1957)  ............................................................................................................................  117
Iga Rutkowska, Ise Kabuki – Znaczenie teatrów kabuki w pielgrzymkach do Ise 

jako forma obrzędu przejścia w Japonii okresu Edo (1603–1868)  ................................  133
Parjanya Sen, Colonial Pedagogy and the Making of the Anglicised Interlocutor: 

The ‘Education’ of Tibetans in the Early Twentieth Century  .........................................  143
Agata Szepe-Vratolis, The Perception of the Polish-Jewish Cuisine in Israel 

and in the United States. Tracing the Paths of Food Practices  ....................................  159
Joanna Tuczyńska, Development of Philosophical Concepts in Metaphorization Process 

and Their Evolutionary Integration in Tagore’s Poetry  ..................................................  169
Yung-Yi Wang, Which Model Best Facilitates Cross-Strait Unification? 

A Comparative Study of Political Integration Proposals  ................................................  187
Jacek Woźniak, Tradycja dźinijska w dawnym Tamilnadu. Inskrypcje i rzeźby 

w Samanarmalej pod Madurajem  .....................................................................................  201

PRZEKŁADY

Forugh Farrochzad, Przechodzień, Czerwona róża, Podarunek 
(z języka perskiego przełożył Piotr Bachtin)  ...................................................................  221



LIST OF CONTENTS

ARTICLES

Palina Apanovich, Voices of Love in Turbulent Times: Political Undercurrents  
in the Depiction of Love by Women Poets in Belarus and Iraq ..................................... 	 3

Urszula Dora, The Space on the Outskirts of Reality in the Novel Başkalarinin Tanrisi  
(‘The God of Others’) by Mine Söğüt (in Polish) ............................................................ 	 13

Paweł Durkiewicz, Towards a Critical Edition of “An Explanation of The Meaning  
of The Conventional and The Ultimate in the Four Tenet Systems:  
The Spring Cuckoo’s Song of Good Explanations” by Mongolian Buddhist Master  
Agvaanbaldan (1797–1864): a Preliminary Manuscript Analysis ................................... 	 25

Franciszek Fafiński, The Image of a Dog in the Sumerian Proverbs (in Polish) ................ 	 37
Jedrzej Greń, Terrae incognitae of Asia and Africa in the “Travels of the World”  

by Marco Polo – Scope, Characteristics of the Description, Credibility (in Polish) ........ 	 53
Shahla Kazimova, Between East And West: Azerbaijan’s Hybrid Identity  

in The Postcolonial Context (in Polish) ............................................................................ 	 65
Karolina Kłoszewska, South Indian Hindu Food Offerings and the Importance  

of Their Ritual Temperature .............................................................................................. 	 77
Jakub Królczyk, Vietnamese Literature of the 18th Century: The Turn of Tradition  

and Modernity in the Late Lê and Tây Sơn Periods (in Polish) .................................... 	 93
Beata Kubiak Ho-Chi, Shōno Yoriko: Literature as a Field of Struggle (in Polish) ........... 	 103
Ewa Pałasz-Rutowska, Poland in Japan. Research, Translators,  

and Polish Language Courses (since 1957) (in Polish) ................................................... 	 117
Iga Rutkowska, Ise Kabuki – The Importance of Kabuki Theatre in Pilgrimages  

to Ise as a Form of Rite of Passage in Edo-Period Japan (1603–1868) (in Polish) .... 	 133
Parjanya Sen, Colonial Pedagogy and the Making of the Anglicised Interlocutor:  

The ‘Education’ of Tibetans in the Early Twentieth Century .......................................... 	 143
Agata Szepe-Vratolis, The Perception of the Polish-Jewish Cuisine in Israel  

and in the United States; Tracing the Paths of Food Practices ..................................... 	 159
Joanna Tuczyńska, Development of Philosophical Concepts in Metaphorization Process  

and Their Evolutionary Integration in Tagore’s Poetry ................................................... 	 169
Yung-Yi Wang, Which Model Best Facilitates Cross-Strait Unification?  

A Comparative Study of Political Integration Proposals ................................................. 	 187
Jacek Woźniak, The Jain Tradition in Ancient Tamil Nadu. Inscriptions  

and Sculptures in Samanarmalai near Madurai (in Polish) ............................................ 	 201

LITERARY WORKS

Forugh Farrokhad, Passerby, Red Rose, Gift (translated from Persian to Polish  
by Piotr Bachtin) ................................................................................................................ 	 221



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

RECENZENCI (OD 2020) / REVIEWERS (SINCE 2020)

dr hab. Michael Abdalla, prof. (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)
dr Andżelika Adamczyk (Uniwersytet Warszawski)

prof. dr hab. Piotr Balcerowicz (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Jerzy Bayer (Uniwersytet Jagielloński)

dr Brenda Beck (University of Toronto)
dr hab. Aleksandra Bernatowicz, prof. (Polska Akademia Nauk)

dr hab. Joanna Bocheńska (Uniwersytet Jagielloński)
dr Kamil Burkiewicz (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza w Poznaniu)
prof. dr hab. Marzena Czerniak-Drożdżowicz (Uniwersytet Jagielloński)

dr hab. Andrzej Drozd (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Marek Dziekan (Uniwersytet Łódzki)

mgr Bonnie Glaser (Indo-Pacific, German Marshall Fund)
dr Aneta Gołębiowska-Tobiasz (Uniwersytet Zachodnioczeski w Pilźnie)

dr Justyna Godlewska-Szyrkowa (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Elżbieta Górska (Uniwersytet Jagielloński)

dr Agnieszka Graczyk (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)
dr hab. Joanna Grela, prof. (Uniwersytet Jagielloński)

dr hab. Marcin Grodzki, prof. (Uniwersytet Warszawski)
dr Stanisław Gródź (University of Birmingham)

dr Michael Hope (Uniwersytet Yonsei)
prof. dr hab. Arkadiusz Jabłoński (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)

prof. dr hab. Marcin Jacoby (Szkoła Wyższa Psychologii Społecznej)
dr hab. Marzenna Jakubczak, prof. (Uniwersytet Jagielloński)
dr Filip A. Jakubowski (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)

dr Stanisław Jaśkowski (Uniwersytet Warszawski)
dr hab. Agnieszka Ayşen Kaim, prof. (Polska Akademia Nauk)

prof. dr hab. Irena Kałużyńska (Uniwersytet Warszawski)
dr Stanisław Kania (Uniwersytet Warszawski)

prof. zw. dr. hab. Lidia Kasarełło (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Tomasz Kempa (Uniwersytet Mikołaja Kopernika)

dr Ilona Kędzia-Warych (Uniwersytet Jagielloński)
dr Dawid Kolbaia (Uniwersytet Warszawski)

dr Zuzanna Kołodziejska-Smagała (Uniwersytet Wrocławski)
dr hab. Izabela Kończak, prof. (Uniwersytet Łódzki)
dr Magdalena Krzyżanowska (Universität Hamburg)

dr hab. Beata Kubiak Ho-Chi, prof. (Uniwersytet Warszawski)
dr Hanna Kupś (Uniwersytet im. Adama Mickiewicz)

dr hab. Wiesław Lizak (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Alfred Majewicz (Uniwersytet Mikoła Kopernika)

dr hab. Halina Marlewicz, prof. (Uniwersytet Jagielloński)
dr Mirosław Michalak (Uniwersytet Warszawski)

dr hab. Marcin Michalski, prof. (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)
dr hab. Dorota Michaluk, prof. (Uniwersytet Mikołaja Kopernika)

dr hab. Michał Moch (Polska Akademia Nauk)
dr hab. Maciej Münnich, prof. (Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II)

prof. dr Guy Newland (Central Michigan University)
dr hab. Michał Németh, prof. (Uniwersytet Jagielloński)

dr hab. Piotr Nykiel (Uniwersytet Jagielloński)



dr hab. Barbara Ostafin (Uniwersytet Jagielloński)
prof. dr hab. Katarzyna Pachniak (Uniwersytet Warszawski)

dr hab. Marek Piela (Uniwersytet Jagielloński)
prof. dr hab. Ewa Pałasz-Rutkowska (Uniwersytet Warszawski)

dr Ewa Paśnik-Tułowiecka (Uniwersytet Warszawski)
dr hab. Marzanna Pomorska (Uniwersytet Jagielloński)

dr Karolina Rakowiecka-Asgari (Uniwersytet Jagielloński)
prof. dr Charles Ramble (Ecole pratique des hautes études)

dr Jan Rogala (Uniwersytet Warszawski)
dr Iga Rutkowska (Uniwersytet Warszawsk)

dr hab. Ewa Rynarzewska, prof. (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Sven Sellmer (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)

prof. dr hab. Ewa Siemieniec-Gołaś (Uniwersytet Jagielloński)
dr Alevtina Solovyova (University of Tartu)
dr Kamila Stanek (Uniwersytet Warszawski)

dr Marcin Styszyński (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)
prof. dr hab. Lidia Sudyka (Uniwersytet Jagielloński)

dr Mariusz Sulkowski (Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego)
dr Magdalena Szpindler (Uniwersytet Warszawski)

dr hab. Marcin Szydzisz, prof. (Uniwersytet Wrocławski)
mgr Natalia Świdzińska (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)

dr hab. Maciej Tomal, prof. (Uniwersytet Jagielloński)
dr hab. Jerzy Tulisow (Uniwersytet Warszawski)
dr Marek Tuszewicki (Uniwersytet Jagielloński)

dr hab. Witold Tyborowski, prof. (Uniwersytet im Adama Mickiewicza)
dr Marek Tylkowski (Szkoła Wyższa Psychologii Społecznej)

dr Małgorzata Wielińska-Softwedel (Uniwersytet Ludwika i Maksymiliana w Monachium)
dr Sebastian Wielosz (Uniwersytet Jagielloński)

dr Jakub Wilanowski-Hilchen (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr Nicole Willock (Old Dominion University)

prof. dr hab. Witold Witakowski (Uppsala University)
dr hab. Marta Woźniak-Bobińska, prof. (Uniwersytet Łódzki)

prof. dr hab. Grażyna Zając (Uniwersytet Jagielloński)
prof. dr hab. Ewa Zajdler (Uniwersytet Jagielloński)

dr Agnieszka Zastawna-Templin (Uniwersytet Warszawski)
dr Konrad Zasztowt (Uniwersytet Warszawski)

prof. dr hab. Maciej Ząbek (Uniwersytet Warszawski)
prof. dr hab. Estera Żeromska (Uniwersytet im. Adama Mickiewicza)



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

WSKAZÓWKI DLA AUTORÓW TEKSTÓW PO POLSKU
(pełna wersja tekstu dostępna także na stronie czasopisma: http://pto.orient.uw.edu.pl/)

Uprzejmie prosimy, aby teksty składane w redakcji „Przeglądu Orientalistycznego” były 
przygotowywane według poniższych reguł. Artykuły niespełniające tych wymagań nie 
będą przez redakcję przyjmowane. Materiałów niezamówionych redakcja nie zwraca.

I. Uwagi ogólne 
1. Teksty złożone w „Przeglądzie Orientalistycznym” powinny być wynikiem orygi-

nalnych badań, w rzetelny i uczciwy sposób prezentować rezultaty własnej pracy; 
Autorzy stosownie powinni zaznaczyć wkład innych osób w powstawanie artykułu. 
Jeśli artykuł jest rezultatem badań finansowanych, prosimy o podanie informacji 
o źródłach finansowania, wkładzie instytucji naukowo-badawczych, stowarzyszeń 
i innych jednostek. 

2. Teksty złożone w „Przeglądzie Orientalistycznym” nie mogą być wcześniej opubliko-
wane (ani w języku polskim, ani w językach obcych), jak też w tym samym czasie 
złożone w redakcjach innych czasopism. 

3. Decyzja Autora o publikacji tekstu w „Przeglądzie Orientalistycznym” oznacza zgodę 
na udzielenie autorskiej licencji eksploatacyjnej do nadesłanego tekstu (dot. posta-
ci drukowanej i/lub elektronicznej), co obejmuje prawo Redakcji do: kopiowania, 
publikacji, reprodukcji, cytowania, umieszczenia w formie elektronicznej w bazach 
danych, itp. Czas trwania udzielonej licencji jest zgodny z dyrektywą UE. Licencja 
zostaje udzielona „Przeglądowi Orientalistycznemu” nieodpłatnie.

4. Teksty podlegają recenzji, a wszelkie dane autorów i recenzentów są poufne (double 
blind).

5. Redakcja zastrzega sobie prawo do skracania i redagowania złożonych tekstów (także 
tytułów). 

6. Przyjęte do publikacji i zredagowane teksty odsyłane są autorowi do autokorekty. Po 
jej dokonaniu prosimy o jak najszybsze odesłanie tekstu do redakcji. 

7. Wszelkie wykryte przejawy nierzetelności naukowej (ghostwriting i guest authorship) 
będą ujawniane, włącznie z powiadomieniem odpowiednich podmiotów. 

8. Autorzy ponoszą odpowiedzialność wynikającą z praw wydawniczych i praw autor-
skich (cytowanie, przedruk ilustracji, tabel i wykresów z innych źródeł). 

9. Do przesłanej propozycji publikacji należy dołączyć stosowne oświadczenie dotyczące 
akceptacji powyższych punktów [plik do pobrania na stronie czasopisma: http://pto.
orient.uw.edu.pl/].

II. Format tekstu 
1. Objętość tekstu, wraz z przypisami dolnymi i bibliografią końcową, nie powinna 

przekraczać 1 arkusza wydawniczego, czyli 40 tys. znaków ze spacjami. 
2. Prosimy w całym tekście, także przypisach, używać czcionki unikodowej w rozmia-

rze 12, marginesy prawy i lewy 2,5 cm, interlinia 1,5. 
3. Na tekst składa się tytuł, słowa kluczowe (keywords) artykułu w języku angielskim 

(ok. 5 słów/terminów kluczowych dla omawianej tematyki) i streszczenie (Abstract) 



artykułu w języku angielskim (150–200 wyrazów, max. 1000 znaków ze spacjami) 
utrzymane w formie bezosobowej, omawiające ogólnie poruszaną problematykę, zasto-
sowaną metodologię i najważniejsze tezy; 

4. Między cyframi (m.in. daty, zakres stron) stosujemy półpauzę (np. 1945–1954 lub 
s. 1–10).

5. Przypisy powinny być przygotowane wg zasad Modern Language Association 
(MLA: http://www.easybib.com/guides/citation-guides/mla-8/) 

 przystosowanych do j. polskiego przez redakcję „Przeglądu Orientalistycznego”. 
Poniżej zamieszczamy tę adaptację.

6. Prosimy o umieszczenie pełnej listy bibliograficznej na końcu artykułu.
7. Jeżeli konieczne jest zamieszczenie przypisu przy tytule tekstu, taki przypis opatru-

jemy gwiazdką. 
8. Artykuł może zawierać znaki spoza podstawowego alfabetu łacińskiego, jednak należy 

podać ich zapis także w transliteracji lub transkrypcji właściwej dla danego alfabetu 
niełacińskiego (np. wg. PWN).

ADAPTACJA ZASAD dla PO
cytowania, wstawiania odnośników, przypisów i bibliografii wg MLA

Cytaty 
• W nawiasie prosimy zamieścić nazwisko autora i stronę (pełne dane bibliograficzne 

należy podać w Bibliografii na końcu artykułu): „cytat ….” (Said 9); 
• jeśli nazwisko autora występuje w zdaniu, które przypis ten kończy wtedy piszemy: 

Said uważa, że …(9).
W wypadku kilku publikacji tego samego autora należ dodać rok wydania.
Odnośniki, przypisy dolne i dane bibliograficzne 
• odniesienie do książki bądź artykułu należy umieścić w tekście: (Said), jeśli nazwi-

sko autora występuje w zdaniu, które przypis ten kończy wtedy podajemy sam rok: 
(1978); jeśli odnosimy się do kilku autorów, przypis powinien wyglądać następująco 
(Hart 2000, s. 15; Said 1978, s. 9). Autorzy powinni być wymienieni w porządku 
alfabetycznym.

• przypisy dolne umieszczamy tylko wtedy, gdy niezbędne jest dodanie lub uszczegó-
łowienie informacji.

Sposób zapisu poszczególnych pozycji w Bibliografii na końcu artykułu:
1. Książka: (Autor) Nazwisko, imię. Tytuł (zapisany kursywą). Wydawnictwo, data 

wydania, miejsce wydania (jeśli jest istotne lub publikacja pochodzi sprzed 1900). 
Jeśli jest to wersja elektroniczna, należy podać dane i datę dostępu.

 Przykład: Said, Edward. Orientalism. Pantheon Books, 1978.
 W wypadku cytowania dwóch tekstów tego samego autora wydanych w tym samym 

roku:
 Said, Edward. Orientalism. Pantheon Books, 1978a.
2. Rozdział w książce: (Autor) Nazwisko i imię. Tytuł rozdziału (w cudzysłowie). Tytuł 

książki (kursywą), red. (jeśli potrzebne) imię i nazwisko (autor lub redaktor książki), 
nazwa wydawnictwa, data wydania, ewent. miejsce wydania, numery stron. 



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

 Przykład: Montrose, Louis. „Elizabeth Through the Looking Glass: Picturing the 
Queen’s Two Bodies”. The Body of the Queen: Gender and Rule in the Courtly 
World, 1500–2000, red. Regina Schulte, Berghahn, 2006, s. 61–87.

3. Artykuł w czasopiśmie (prosimy nie stosować skrótów nazw czasopism):
 (Autor) Nazwisko i imię, tytuł artykułu (kursywą). Tytuł czasopisma (w cudzysłowie), 

tom lub numer, ew. zeszyt, strony zajmowane przez artykuł. Jeśli artykuł ma wersję 
elektroniczną, można ją podać:

 Przykład: Asafu-Adjaye, Prince. Private Returns on Education in Ghana: Estimating 
the Effects of Education on Employability in Ghana.  „African Sociological Review”, 
t. 16, nr 1, 2012, s. 120–138. JSTOR, www.jstor.org/stable/24487691.

 Artykuł w prasie codziennej powinien być podany wg tych samych zasad, przy czym 
należy podać dokładną (dzienną) datę wydania i miejsce.

4. Prace naukowe i materiały pozostające w archiwach:
 (Autor) Nazwisko i imię. Tytuł (rodzaj pracy). Miejsce przechowywania. Data. Dane 

o wersji elektronicznej.
 Przykład: Kowalski Jan, „Edward Said” (praca magisterska, maszynopis) Uniwersytet 

Warszawski. 2008.
5. Dane z internetu (np. statystyczne, fotografie, mapy itp.) w bibliografii należy umieścić 

na końcu i podać datę dostępu.
 Przykład: Hume Anadarko, C.R. „Kiowa Teepees – Meat Drying”. Annette Ross Hume 

Photography Collection, Wichita State University Libraries. Indigenous Peoples: North 
America, http://tinyurl.galegroup.com/tinyurl/3fNbh0 [1.01.2019].

III. Nadsyłanie tekstu 
1. Artykuł należy opatrzyć następującymi informacjami: 

• dane o autorze/autorach wraz z informacją o stopniu/tytule naukowym i miejscu 
zatrudnienia/studiów; 

• dane kontaktowe: e-mail (koniecznie wraz z informacją, czy może być udostęp-
niony w bazie CEJSH), adres pocztowy, telefon. 

2. Tekst w postaci pliku elektronicznego (format Word i PDF) wraz z podpisanym 
oświadczeniem (patrz wyżej pkt. I.9) należy przesłać pocztą elektroniczną na adres: 
przeglad.orientalistyczny@uw.edu.pl. Materiały graficzne (fotografie, ilustracje, 
wykresy) prosimy załączyć w osobnych plikach jak najlepszej jakości (min. 300 dpi).



From 2019 we publish articles in “Przegląd Orientalistyczny” also in English.

GUIDELINES FOR THE AUTHORS OF TEXTS IN ENGLISH
(see also: http://pto.orient.uw.edu.pl/)

We kindly ask you to send your articles to “Przegląd Orientalistyczny” according to the 
rules which follow. Articles which do not comply with the rules will not be processed 
by the editors. We do not send back articles which were not accepted. 

I. Main remarks 
 1. Texts submitted to the “Przegląd Orientalistyczny” should be based on original research 

and present any results in a reliable and dependable way. The authors should mention 
any contribution made by third parties accordingly. If the article is a result of funded 
research please note the financial sources, impact of research institutions, societies 
and other organizations.

 2. Texts submitted to the “Przegląd Orientalistyczny” have not been published pre-
viously elsewhere (in Polish or any other language) nor submitted to other journals 
concurrently. 

 3. By submitting the text, the author grants, assigns, and transfers to the publisher, 
 during the full term of copyright and all renewals thereof, the sole and exclusive 
right to print, publish, distribute, market and sell the work in any and all editions and 
formats throughout the world. This assignment is granted free of charge to “Przegląd 
Orientalistyczny” and shall be effective as long as it complies with EU directives.

 4. The editor reserves the right to shorten, copyedit and proof texts accepted for pub-
lication (including article titles).

 5. Submitted papers will be subject to peer review by appropriate referees. The names 
of the authors and the reviewers are confidential (double blind).

 6. After copyediting and final proofing, the text, in an electronic format, shall be sent 
to the author for approval. After revisions and clarifications (if necessary), the text 
must be submitted to the editor as soon as possible.

 7. Any indications of dishonesty, such as ghostwriting and guest authorship will be 
disclosed, including informing necessary parties.

 8. The authors are responsible for compliance with copyrights regarding citations and 
reprints of illustrations, tables and diagrams from other publications. 

 9. Please send a statement of your acceptance of the above rules [sample on the website 
of the journal: przeglad.orientalisyczy@uw.edu.pl]

10. The authors are responsible for the English proofreading of their articles.

II. Text format 
1. The text, including footnotes and bibliography (references), should not exceed 40,000 

characters with spaces. Please send complete scripts of the work in Word and PDF 
format. Any special fonts used by the author should be sent as an attachment to 
the text.



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

2. Please use font size 12 throughout the whole text, including footnotes and citations. 
All margins should be set up to 2,5 cm, line spacing 1,5. 

3. The text should consist of a title, main body text, keywords (4–5 at least), and abstract 
in English (150 to 200 words, max. 1000 characters).

4. Please use an en dash between numbers (for example, 1945–1954 or pp. 1–10). 
5. Citation and footnotes should be prepared according to the standard of the 

Modern Language Association (MLA, 8th edition). For MLA citation guidelines 
please consult:

 http://www.easybib.com/guides/citation-guides/mla-8/ 
 List of references (cited sources) should be placed at the end of the article.
6. If it is necessary to add a footnote to the title, please mark it with an asterisk. 
7. Characters from scripts other than Latin should be always accompanied by their 

transliteration. 

III. Sending the article
1. Please send information about 

• the author, including titles and affiliation. 
• the author’s email address (together with information whether the e-mail address 

can be available in electronic databases, esp. CEJSH), postal address and telephone 
number.

2. Please send an electronic version of the text in Word and PDF format together with 
the author’s statement of the acceptance of the editorial rules (see I.9) to przeglad.
orientalistyczny@uw.edu.pl. Please attach graphic materials such as photographs, 
illustrations, diagrams in separate files in the best possible quality (min. 300 dpi).



INFORMACJA O MONOGRAFICZNEJ SERII PTO 
„MISCELLANEA ORIENTALIA”

Mając na uwadze chęć publikowania monografii naukowych członków PTO i orienta-
listów w ogóle oraz rozwój mediów elektronicznych i ich coraz większą rolę w obiegu 
naukowym, Zarząd Główny Polskiego Towarzystwa Orientalistycznego w dniu 23 wrze-
śnia 2016 zdecydował o utworzeniu nowej serii wydawniczej: Monograficznej Serii 
PTO „Miscellanea Orientalia” (PTO Monograph Series „Miscellanea Orientalia”). Seria 
ta będzie się ukazywała w zależności od potrzeb w postaci drukowanej i/lub w wersji 
elektronicznej i będzie dostępna na stronie Polskiego Towarzystwa Orientalistycznego . 
Materiały publikowane w serii będą dostępne bezpłatnie w formacie pdf.

ZASADY PUBLIKACJI

 1. Tematyka proponowanych publikacji dotyczyć może wszelkich aspektów dawnego 
i współczesnego Orientu; 

 2. Publikacje mogą być w dowolnym języku, w tym w językach orientalnych;
 3. Publikacje wydawane w serii nie powinny przekraczać 40 arkuszy wydawniczych;
 4. Od strony technicznej prace po polsku powinny być przygotowane według zasad 

przewidzianych dla „Przeglądu Orientalistycznego”, a w przypadku publikacji obco-
języcznych – „Rocznika Orientalistycznego”;

 5. Każda proponowana do publikacji praca powinna mieć dwie recenzje. Recenzentów 
wybiera Komitet Redakcyjny serii, może przy tym skorzystać z recenzentów zapro-
ponowanych przez Autora; 

 6. Komitet Redakcyjny serii składa się z redaktora naczelnego „Przeglądu Orientali-
stycznego”, odpowiadającego za serię, i członków ZG PTO. Do każdej publikacji 
wybierany jest jej redaktor naukowy zaaprobowany przez Redaktora serii w poro-
zumieniu z Komitetem Redakcyjnym serii. PTO gwarantuje ostateczne opracowanie 
redakcyjne tekstu, nie ma jednakże finansowych możliwości przygotowania składu 
komputerowego, o co stara się Autor we własnym zakresie. 

 7. Istnieje możliwość przejęcia przez PTO kwestii składu komputerowego po wcześniej-
szym przekazaniu przez Autora odpowiedniej kwoty na ten cel w formie darowizny;

 8. W wypadku publikacji drukowanych tradycyjnie Autor lub Autorzy zapewniają środki 
finansowe na druk tomu;

 9. Prawa autorskie do opublikowanego artykułu zachowują jego Autor oraz Wydawca;
10. Opublikowany artykuł, ani żaden jego fragment nie może być reprodukowany, prze-

twarzany i rozpowszechniany w jakikolwiek sposób za pomocą urządzeń elektro-
nicznych, mechanicznych, kopiujących, nagrywających i innych oraz nie może być 
przechowywany w żadnym systemie informatycznym bez uprzedniej pisemnej zgody 
Autora i Wydawcy;

11. Oferta jest skierowana w pierwszym rzędzie do członków PTO, ale także do całego 
środowiska orientalistycznego, zarówno w Polsce, jak i za granicą.

http://pto.orient.uw.edu.pl/category/bez-kategorii/monograficzna-seria-pto-miscellanea-
orientaliapto-monograph-series-miscellanea-orientalia/



PRZEGLĄD ORIENTALISTYCZNY NR 1–2, 2025

„Przegląd Orientalistyczny” wydawany jest przez Polskie Towarzystwo 
Orientalistyczne od 1949 r. Ukazuje się w języku polskim, a od 2008 r. 
zawiera także angielskie streszczenia artykułów, które są zamieszczane 
w bazie „The Central European Journal of Social Sciences and Humani-
ties” (CEJSH: http://cejsh.icm.edu.pl) na Platformie Internetowej Centrum 
Otwartej Nauki ICM UW (CeON). Od roku 2014 w otwartym dostępie 
(w Bibliotece Nauki, w ramach bazy CEJSH) dostępna jest także pełna 
wersja artykułów i recenzji. Od 2017 roku na stronie PTO zamieszczona 
jest pełna wersja numerów PO.

„Przegląd Orientalistyczny” od 2007 r. znajduje się w bazie European 
Reference Index for the Humanities (ERIH), zweryfikowanej w roku 2011 
(dyscyplina: Linguistics, kategoria: NAT – krajowe), a od 2015 r. znajduje 
się na liście ERIH PLUS: http://erihplus.nsd.no/; https://dbh.nsd. uib.no/
publiseringskanaler/erihplus/periodical/info.action?

„Przegląd Orientalistyczny” znajduje się w wykazie czasopism punktowa-
nych Ministerstwa Nauki i Szkolnictwa Wyższego.



Polskie Towarzystwo Orientalistyczne (http://www.pto.orient.uw.edu.pl) 
posiada wiele egzemplarzy „Przeglądu Orientalistycznego” z lat ubiegłych 
i bieżących. Chętnych do nabycia wydawnictwa prosimy o kontakt e-mailowy: 
przeglad.orientalistyczny@uw.edu.pl.

Nasze konto: Polskie Towarzystwo Orientalistyczne 
 Zarząd Główny 
 ul. Krakowskie Przedmieście 26/28 
 (Wydział Orientalistyczny UW) 
 00-927 Warszawa 
 bank BNP PARIBAS
 11 1600 1462 1802 1325 1000 0001




